
 3 

 
Prosten Gustaf Wilhelm Gumælius  
En studie i hur Gumælius livssyn fick genomslag i hans    
politiska agerande i riksdagen 1840 – 1869 
 
Förord  5 
 
1 Inledning       6 
1:1      Uppgiften m m  6 
1:2      Var Gumælius en ”troende” präst?    9 
1:3      Livsloppet                                                                                                   11 
1:4      Studieresultaten                                                                                         16 
1:5      Romantikens Uppsala                                                                                18 
1:6      Det nya tänkandet sammanfattat                                                               19 
1:7      Nyhumanismen                                                                                         21 
1:8      Patriotism, Götiska förbundet och den nationella väckelsen                   22 
 
2 Gumælius utvecklingstro                                                23 
2:1      Spekulativ idealism och trosfilosofi. Kant, Fichte, Schelling, Hegel     23 
2:2      Uppsala och trosfilosofin                                                                         25 
2:2:1   Motsatsernas enhet, personlighetsfilosofi och försoning                        26 
2:2:2   Från slumrande ande till trosfilosofi                                                       31 
2:2:3   Gud i den historiska utvecklingen                                                            34 
2:3      Utvecklingstron det bärande i Gumælius trosfilosofi                               41 
2:3:1   Kvalificerande teser inför tjänsten som lektor i Strängnäs                      41 
2:3:2   Utvecklingstro i undervisningen                                                              44 
2:3:3   Doctrinae Johanneae                                                                                46 
2:3:4   Till prästerna om kyrkan                                                                          55  
2:3:5   Talet när Engelbrekts minnesstod avtäcktes 1865                                   60 
2:3:6   Gumælius predikningar på de stora högtidsdagarna                                63 
2:3:7   Ett andligt arv tillämpbart på livets alla områden                                      73 
 
3 Gumælius i riksdagen                                                      74 
 
3:1 Inledning                                                                                    74 
3:1:1  Liberalism och konservatism i riksdagen                                                 74 
3:1:2  Reformerna under Gumælius riksdagsår                                                  77 
3:1:3  Övergripande om Gumælius i riksdagen                                                 78 
 
3:2 Den flexibla utvecklingstron                                                    82 
3:2:1  Utbildning mot högre bestämmelse                                                         82 
3:2:2  Kulturen och andens värld                                                                       88 
3:2:3  Kvinnans naturgivna plats                                                                       91 
3:2:4  Fattigvården och familjemodellen                                                           94 
3:2:5 Straff och humanitet                                                                                  97 
3:2:6 Brännvinsmissbruket                                                                              99  



 4 

3:2:7 Gumælius utvecklingstro flexibel                                                          101 
 
3:3 Utvecklingstron och demokratin                                          101 
 
3:4 Enhetskyrkans upplösning och utvecklingstron                 104   
3:4:1 Separatismen och kyrkans enhet                                                            106 
3:4:2 Samhällets och skolans emancipation                                                    108 
3:4:3 Judefrågan och skilsmässan mellan kyrka och stat                                111 
3:4:4 Gumælius stimulerade emancipationen och försökte    
         samtidigt moderera den                                                                          113  
 
3:5 Fäderneslandet och utvecklingstron                                    114 
3:5:1 Det starka försvaret                                                                               114 
3:5:2 Familjesynen och den kommunala utvecklingen                                  116 
3:5:3 Modernäringens reformering                                                                 118 
3:5:4 Bergsbruket. Gumælius i försvarsposition                                            121 
3:5:5 Kommunikationerna, frihandeln och civilisationens  
         utvecklingsprocess                                                                                122   
3:5:6 Utvecklingssträvandena verkade både befrämjande och     

försvagande samt förebådade en framtida sprängning                          126 
 
3:6 Den konstitutionella monarkin och utvecklingstron         127 
3:6:1 Vakthållning kring kompetens- och ansvarsområden                           127 
3:6:2 Vördnaden för konungen                                                                      129 
3:6:3 Gumælius oflexibel när det gällde maktdelningen mellan  

konung och ständer                                                                               130 
 

4 Sammanfattande slutreflexion                                                131 
 
Summary                                                                                      137 
 
Förkortningar                                                                              140 
 
Otryckta källor                                                                            140 
 
Litteratur                                                                                     142 
 
Personregister                                                                             152 
 
Abstract                                                                                       156 
 
 
 
 
 



 5 

 
 
 
Förord 
Att bröderna Gustaf Wilhelm (1789–1877) och Otto Joël Gumælius (1791–1876) minne bör 
hållas levande skriver många lokalhistoriskt intresserade örebroare under på. Deras betydelse 
för stadens utveckling är nämligen odiskutabel. Dock är det annat än kulturpersonligheter och 
politiska banbrytare från mitten av 1800-talet som i dag uppmärksammas i den dynamiska 
residens- och ”frikyrko”staden Örebro. Visserligen påminner Engelbrektsstatyn på Stortorget 
om en av bröderna, prosten Gustaf Wilhelm Gumælius. Det var på dennes initiativ den 
storslagna statyn uppfördes år 1865 under stora festligheter. Själv har Gustaf Wilhelm fått 
nöja sig med en betydligt mera anspråkslös byst uppställd innanför entrén till 
församlingsgården intill S:t Nicolai kyrka.  
     Vad var det då som var så stort med de båda bröderna? Den yngre brodern Otto Joël 
Gumælius gjorde sig känd som framsynt skol-, tidnings- och kommunalman. Karolinska 
skolan i Örebro hade sin stora omdaningsperiod under dennes tid som rektor. Dessutom var 
han en av dem som 1843 grundade den liberala tidningen Nerikes Allehanda och under ett 
antal år praktiskt taget ensam svarade för redigeringen av innehållet. Den äldre brodern 
Gustaf Wilhelms insats tangerade sin yngre broders men var långt ifrån identisk med dennes. 
Hans livsverk var bredare anlagt och hans betydelse sträckte sig dessutom långt utanför 
Örebros gränser. Prosten och kyrkoherden i Viby respektive Örebro, Gustaf Wilhelm 
Gumælius, gjorde sig känd inte bara på det kyrkliga området utan han påverkade även 
utvecklingen inom jordbruk, trädgårdsskötsel och samfärdsel. Och han hade på sin tid en 
avgörande inverkan på det kulturella livet i Närke. Dessutom satt han under hela tjugunio år i 
riksdagen och följde där kraftfullt upp sina lokala initiativ. 
     Föreliggande arbete är en specialstudie. Ytterst är den ett försök att med alla tillgängliga 
medel tränga in i Gustaf Wilhelm Gumælius tros- och föreställningsvärld för att se hur denna 
påverkade hans förslag och yttranden i riksdagen. Därmed syftar studien bland annat till att 
vidga kunskapen om trosföreställningars och ideologiers politiska betydelse.  
     Att studien dessutom ger inblickar i ett spännande skede i landets historia skall inte 
förnekas. De av romantik färgade riksdagsprostarnas insats i det utgående ståndssamhället är 
dessutom inte utforskat. För att inte tala om att det ligger allmänintresse i att närmare lära 
känna vad som rörde sig inom och omkring en av dem som betytt mest för Närkes och inte 
minst Örebros moderna utveckling.  
     Ett tack riktar jag till högre kyrkohistoriska seminariet i Uppsala som diskuterat mitt 
manus när det var halvfärdigt samt till Ragnar Norrman och Karl Gustav Sjögren som bistått 
med framför allt språkrättning. John Parton tackar jag för hans arbete med den engelska 
sammanfattningen. 
 
Örebro januari 2012  
 
Björn Svärd 
 
 
 
 



 6 

1 Inledning  
 
1:1 Uppgiften m m 
 
Uppgiften och utgångspunkten 
Denna undersökning är som framkommit av förordet inte en biografi i vanlig mening. Den är i 
en första huvuddel inriktad på Gustaf Wilhelm Gumælius ideal och tänkande och i en andra 
på hur denna idévärld inverkade på hans inlägg i riksdagen.       
     Undersökningen är trots ett brett anslag medvetet koncentrerad i slutändan. Vad jag ytterst 
vill bringa någon klarhet i är egentligen ett enda, hur en persons föreställningsvärld påverkade 
dennes yttranden och ställningstaganden  i riksdagen.  
      Jag ser på Gumælius utifrån den kristna trons synvinkel, närmare bestämt utifrån den av 
romantik färgade tro som så småningom utkristalliserade sig i Uppsala efter romantikens 
genombrott i början på 1800-talet.  
     Koncentrationen i frågeställningen motiveras av ämnets vikt. Vad är nämligen viktigare 
och dessutom svårare än att få viss reda i en problematik som kan formuleras på följande sätt: 
Efter vilka linjer påverkar inre ideal och trosföreställningar en människas handlingar och vice 
versa hur mycket påverkar de yttre omständigheterna  de inre idealen och 
trosföreställningarna?  
     Jag utgår alltså från att idéer, tro och mentalitet kan påverka ett samhälles grundläggande 
förhållanden, men också att det grundläggande kan inverka på tron och mentaliteten. Med 
grundläggande förhållanden menar jag ett samhälles yttre resurser av alla de slag. 
     Tilläggas bör kanske att jag även har den förutfattade meningen att trosföreställningar och 
idéer som uppenbart ”skaver” mot aktuell verklighet och allmän mening förs undan från 
offentligheten till den privata sfären.  
     Frågan är alltså om jag blir något klokare efter att ha synat Gumælius tänkande och hans 
förslag i riksdagen utifrån dessa utgångspunkter, eller om jag måste revidera min 
grundhållning. I vilket fall som helst har jag förhoppningen att min undersökning skall vara 
ett bidrag till kännedomen om romantikens präster och deras politiska insats. Dessa präster 
hade en stark ställning i prästeståndet under det begynnande artonhundratalet och fram till 
ståndsriksdagens fall. Därigenom speglade de på sitt sätt utvecklingen i tiden.  
 
Arbetsgång och metodik 
Den första huvuddelen, som fått rubriken ”Gumælius utvecklingstro”, kan läsas självständigt, 
alternativt bidra till förståelsehorisonten när man i andra sammanhang studerar vad Gumælius  
betytt som kyrkoman, politiker och kulturpersonlighet. I detta arbete drar jag nytta av 
kunskapen om hans tänkande när jag analyserar hans politiska linje i riksdagen. 
     För att få grepp om idévärlden har jag gått tillbaka till tiden i Uppsala. Dit kom han 1808, 
nitton år gammal. Han lämnade staden först 1828 vid trettionio års ålder. Jag tar dels upp 
studierna, dels verksamheten efter studietiden. Dessutom försöker jag i någon mån fixera hur 
de lärda tänkte i den av romantik pånyttfödda staden. 
     Att Gumælius var påverkad av sin tid i Uppsala får jag, vilket den fortsatta framställningen 
visar, bekräftat. Jag kan till och med på bestämda punkter precisera den hållning han bar med 
sig från Uppsala. Detta vågar jag påstå efter att ha analyserat fyra dokument av Gumælius  
hand och dessutom en rad av hans predikningar. Det första1 och det andra2 dokumentet är av  

                                                
1 Gumælius 1828.  
2 Gumælius 1831. 



 7 

mindre omfattning och har samband med hans tjänst som lektor i Strängnäs från 1828 till 
1834. Därefter undersöker jag den latinska avhandling med vidhängande teser, som han skrev 
för att skaffa sig kompetens att söka kyrkoherdetjänst.1 Denna undersökning följs av en analys 
av hans skrift om Svenska kyrkans tillstånd. Denna korta avhandling framlades som underlag 
för överläggning vid prästmötet i Strängnäs 1859.2 Därefter går jag igenom det tal han höll 
när Engelbrekts minnesstod avtäcktes i Örebro 1865.3  Slutligen granskar jag Gumælius 
förkunnelse.4 Jag analyserar en rad av hans predikningar dels i någon av kyrkorna i Viby 
pastorat dels i Örebro. Slutligen sammanfattar jag mina resultat. 
     Gumælius var ledamot av riksdagens prästestånd 1840–1866 och därefter under en 
mandatperiod 1867–1869 i riksdagens andra kammare. Han var påfallande aktiv i debatterna i 
prästeståndet. Det finns därför så gott om material att analysera att jag nödgats avgränsa mig 
och noga tänka igenom min metodik. Anförandena i riksdagen skrevs vid behov av med 
snabbskrift och överlämnades därefter för rättning till respektive talare för korrigeringar. Där 
ligger alltså inte problemet. Texten lär vara korrekt. Däremot kan min metodik diskuteras. Jag 
har koncentrerat mig på Gumælius yttranden i riksdagsdebatterna. Annat riksdagsarbete, där 
han lämnade efter sig skriftliga spår, har jag utelämnat. Dessutom har jag mestadels bortsett 
från andra talares yttranden och endast övergripande redovisat det sammanhang i vilka hans 
tal och yttranden står. Däremot har jag tagit del av allt Gumælius sagt i prästeståndet, 
respektive i andra kammaren från 1840 till 1869. Jag har sökt finna den över tid bärande 
linjen, respektive de eventuella förskjutningar i tänkandet som kan iakttas.  
     Framför allt på grund av att såväl tal som yttranden visade sig vara påfallande 
sammanhållna idémässigt, fann jag detta vara en framkomlig väg. Trots skiftande 
sammanhang och debattlägen känner man hela tiden igen det typiska. Och det är detta typiska 
jag försöker fånga. Det kan inte nog understrykas att Gumælius grundläggande övertygelse 
närmast övertydligt träder fram i riksdagsmaterialet. 
     Det går alltså att utifrån min redovisning få ett övergripande och t o m pålitligt grepp om 
Gumælius hållning i riksdagen liksom om händelseutvecklingen. Jag har inte ansett det 
behövligt att komma längre än så. 
     Gumælius yttranden har jag jämfört med och prövat mot det jag mejslat fram i kapitlet om 
utvecklingstron.  Som undersökningens egentliga slutresultat drar jag mera generella 
slutsatser om hur idévärlden inverkade på de politiska strävandena. Det är att märka att jag 
fortlöpande redovisar och motiverar mina metodiska grepp i sitt sammanhang i 
huvudframställningen.  
 
Begreppsanvändningen 
Jag har i min framställning brukat termer som jag funnit brukbara för mitt speciella syfte. 
Vissa av dessa har jag behov av att närmare kommentera och bestämma.  

                                                
1 Gumælius 1832  Den omständiga latinska titeln på Gumælius  arbete lyder: Doctrinae Johanneae sciagraphia. 
Dissertatio Theologica exegetico-dogmatica cum thesibus theologicis varii argumenti subjunctis quam ex 
speciali sacrae regiae majestatis gratia venia Max. vener. Facult. Theol. Upsal. Pro examine Pastorali publicae 
censurae submittit Gustavus Wilhelmus Gumælius philos. Mag et ad gymn. Strengnes. Lector. Respondente 
Erico Abrahamo Berggren  in aud. Eccles. Die Xv Jun. MDCCCXXXII. Upsaliae, excudebant regiae academiae 
typographi. Eller i svensk översättning: En vetenskaplig skrift om läran hos Johannes. En teologisk, exegetisk–
dogmatisk avhandling med vidfogade teologiska teser utifrån varierade argument. En avhandling som Gustav 
Wilhelm Gumælius, filosofie magister och lektor vid Strängnäs gymnasium genom det heliga Kungliga 
Majestätets speciella nåd och med tillstånd från den vördnadsvärda teologiska fakulteten i Uppsala, lägger fram 
till offentlig granskning i och för erhållande av pastoralexamen med Eric Abraham Berggren SN som 
respondent. Framläggandet sker 15 juni 1832. Den kungliga akademins typografer i Uppsala tryckte. 
2 Gumælius 1859.  
3 Gumælius 1865.  
4 Gumælius 1838–1871. 



 8 

     Med tro avses genomgående den kristna tro som Gumælius  bar med sig som ett arv från 
sin tid i Uppsala. Innehållet i denna tro utvecklar jag i kapitel 2 ”Gumælius utvecklingstro” 
och i kort form i inledningen till kapitel 4, ”Sammanfattande slutreflexion”. 
     Varför, vilket den fortsatta framställningen kommer att visa, gång på gång återkomma till 
termer som livssyn, trosåskådning, livssynsmotiv och trosmotiv?  Dessa termer används inte i  
den statsvetenskapliga litteraturen där man hellre använder begreppet ideologi eller 
avledningar av detta ord. Inte heller är de självklart gångbara när man skall beskriva en 
persons filosofiska åskådning. Däremot hör mina begrepp, menar jag, hemma i en 
kyrkohistorisk framställning som denna där de får beteckna föreställningar avhängiga av och 
samhöriga med ”tro” i ovan anförd mening.  
     I löpande text kommer begreppet idévärld att förekomma, dock inte särskilt frekvent. 
Utvecklingstro, religiöst grundad utvecklingstro, eller kort och gott tro, används desto oftare. 
Med utvecklingstro menar jag att i ett enda ord karakterisera det som i meningsutbytena i 
riksdagen tydligast kännetecknade Gumælius åskådning. 
     Emellertid kan de livssynsbärande elementen i en persons tänkande inte stängas inne i ett 
enda heltäckande begrepp. En livssyn eller en tro måste tecknas i många ord och med 
skiftande begrepp. I slutändan är det ändå såväl i den här framställningen som i andra så att 
sammanhanget avgör den mera precisa betydelsen.  
     Jag använder begreppet religiös frekvent. Med det begreppet avses genomgående att en 
föreställning på ett eller annat sätt är förbunden med någon form av gudstro. Det ligger inga 
andra värderingar i användningen av begreppet. 
     Begreppet samhälle betecknar oftast civilsamhället med dess ekonomiska organisation. 
Sammanhanget liksom förtydliganden i löpande text avgör betydelsen.  
 
Sekundärkällorna  
Som jag anfört ovan är syftet med denna studie ett enda, att bringa klarhet i hur en persons 
föreställningsvärld påverkade hans ställningstaganden i riksdagen. För att komma dit har jag 
ansett mig behöva gå relativt brett fram, vilket i sin tur tvingat fram sekundärmaterial från vitt 
skilda håll. Min strategi vid redovisningen av den i detta sammanhang så avgörande 
romantiken, har varit att i huvudsak luta mig mot Svante Nordin och hans både översiktliga 
och inträngande studie Romantikens filosofi (1987). När det gäller min beskrivning av 
konservatismen, liksom av den frambrytande liberalismen, hänvisar jag enbart till lätt 
tillgänglig svensk litteratur, bland annat till Gunnar Heckschers framställningar om 
konservatismen och Nycanders om liberalismen.  Framför allt hämtar jag uppgifter från en 
under samtiden författad självbiografi, Henrik Reuterdahls, Ärkebiskop Henrik Reuterdahls 
memoarer. Samma sak gäller litteraturen kring de beslut som fattades i riksdagen under den 
aktuella tiden. Endast mer lättillgänglig och grundläggande litteratur har jag dragit nytta av.  
 
Tidigare om Gumælius 
Det ligger i själva förutsättningen för en kyrkohistoriker att sysselsätta sig med religiösa 
föreställningar och deras inverkan på den historiska verkligheten. Mitt arbete, som är skrivet 
med kyrkohistoriska ambitioner, är alltså inte originellt. Däremot har ingen före mig, vare sig 
historiker eller kyrkohistoriker skrivit om Gumælius specifikt utifrån riksdagsmaterialet. Vad 
som finns skrivet om honom är främst en inträngande och välskriven kortare biografi av C F 
Bergstedt (1817–1903) från år 1883,1 vidare en artikel i Svenskt Biografiskt Lexikon av 
Ragnar Amenius.2 Magnus Rodell har skrivit övergripande om Gumælius  i Personhistorisk 

                                                
1 Bergstedt 1883. 
2 Amenius, SBL 17. 



 9 

tidskrift.1 I övrigt är den mångsidige Gustaf Wilhelm Gumælius rikligt citerad och 
kommenterad inte minst i pedagogisk och lokalhistorisk litteratur. 
 
Sammanhanget med min egen tidigare forskning  
Min undersökning står i ett bestämt sammanhang med min tidigare kyrkohistoriska forskning. 
I min avhandling från 1987, Väckelsen i lokalsamhället, undersökte jag på regional nivå, och 
då ända ner till den enskilda personen, hur den stora folkväckelsen under den senare hälften 
av 1800-talet påverkade människors allmänna synsätt och vardagliga handlingsmönster.  
     I denna undersökning har jag tagit ett steg bakåt och befinner mig därmed i 
skärningspunkten mellan romantik och väckelse. Prosten Gumælius får i denna studie stå som 
representant för den under början av 1800-talet från Tyskland stammande romantiska rörelsen 
med dess religiösa klangbotten. En enskild person får alltså representera helheten.  
     Det finns även ett sammanhang mellan dessa mina kyrkohistoriska arbeten och mina 
historiografiska undersökningar av två svenska kyrkohistoriker från nittonhundratalets början, 
respektive nittonhundratalets mitt. I dessa, det vill säga, Tron i ett kyrkohistoriskt 
författarskap. Exemplet Sven Göransson (2003) och i Med sikte på reform. Ett studium av 
förförståelsens funktioner i Emanuel Linderholms kyrkohistorieskrivning samt jämförelser 
med Sven Göranssons trosinterpretation (2007) har jag i två till varandra relaterade studier 
försökt klarlägga trosföreställningarnas inverkan på forskningsinriktning och 
forskningsresultat.  
     Alltså har jag i alla mina här redovisade undersökningar försökt reda ut hur och utifrån 
vilka förutsättningar människors inre värld påverkat deras yttre handlingar. 
 
1:2  Var Gumælius en ”troende” präst?  
När Gumælius 1853 tillträdde tjänsten som kyrkoherde och kontraktsprost i Örebro hade 
väckelsen just fått fäste i staden.2  Ett av väckelsens kännetecken var en skarp åtskillnad 
mellan troende och icke troende, mellan omvända och icke omvända. Ingen gick fri från att 
bedömas efter de väcktas måttstock, allra minst prästerna. Endera var man omvänd eller också 
var man det inte. Som oomvänd var man inte heller ”troende”. Prästerna liksom alla andra var 
endera ”troende” eller icke troende, något tredje gavs inte. 
     Att väckelsefolket vid den bedömningen skulle räkna in Gumælius bland de ”troende” är 
uteslutet. Inga av de specifika kännetecknen på omvändelsekristendom passade in på hans 
förkunnelse och kristendomsförståelse. 
     Inte heller Gumælius biograf C F Bergstedt betonade hans religiositet. Någon starkare 
kallelse att bli präst, räknade inte Bergstedt med att han hade.  
 

För Gumælius, som från universitetet kom med stora skulder, hvilka under lektorstiden i Strengnäs väl 
snarare tillväxte än minskades, stod icke heller någon annan utväg till buds. Man gör honom säkert ingen 
orätt, om man antager att han utan starkare kallelse, om än utan motvilja, inträdde i det andliga ståndet… 
Väl saknade skolmännen till större delen speciella dogmatiska intressen, och ännu mer brast dem den 
yrkesmessigt inöfvade salvelse som nu för tiden somligstädes anses för en oundgänglig beståndsdel i 
prestbildningen, men de tillförde kyrkan rätt mycket bokvett, som eljest skulle hafva fattats henne; deras 
grundligare studier hade gifvit en större vidd åt deras synfält, hvilket medelbart kom deras religionsvård 
till godo, och slutligen vore de på det hela skickligare för de kommunala och administrativa åligganden 
hvilka då i långt högre grad än nu ingingo i pastoralvården. 3 

 
     Bergstedt hade också sina dubier såväl om hans predikokonst som om hans ”klyftighet” 
som teolog.  
                                                
1 Rodell 2000. 
2 Koncentrerat om väckelsens framväxt i Örebro i Hermansson 1982. 
3 Bergstedt 1883, s 417, f. 



 10 

 
Det är möjligt, kanske till och med troligt, att han som predikant hade sina mästare: åtminstone är det ej i 
denna egenskap ortens allmoge företrädesvis har honom i ett så kärt och aktat minne … Hans ståndpunkt 
är mindre den klyftiga teologens än den praktiska religionslärarens och vi tillägga det, den upplysta, fritt 
blickande kyrkliga lagstiftarens.1 
 

     Gumælius släkting i rakt nedstigande led, diplomaten och deckarförfattaren Jan Mårtensson 
har fört traditionen från Bergstedt vidare. Han skriver i sin essaysamling ”Utsikt från en 
trappa”. 

 
Gumælius prästvigdes 1832. Religion och gudsförtröstan var kanske inte främsta drivkraften till hans 
beslut, snarare det hårdhänta faktum att kyrkan var ett av de få alternativen till en akademisk bana. Och på 
den tiden var professurer sällsynta guldäpplen på det karriärträd där surkart och galläpplen dominerade. 2 

 
I stället ansluter sig Mårtensson till förre chefredaktörens för Nerikes Allehanda, Anders 
Clason, åsikt. Denne hade i en artikel skrivit:  
 

För mig framstår Gustaf Wilhelm Gumælius som den andlige fadern till den sociala mönsterstad Örebro i 
så hög grad fått rykte om sig att vara. Han förenade 1700-talets upplysningsanda med den engelska 
socialliberalismens engagemang för de fattiga, obildade och försupna underklasserna”. 3 

 
    Som Bergstedt, Mårtensson och Clason såg på Gumælius, så bedöms han fortfarande. 
Denne var en kulturpersonlighet och en samhällsbyggare, det vet man bestämt. När jag visst 
inte förnekar detta men dristar mig att granska huruvida han var en ”troende” präst eller inte, 
d v s närmare syna hans trosåskådning och undersöka vad den betydde för honom i praktisk 
politik, blir det svårt att få någon att intressera sig. Vad man vill höra är en utläggning efter de 
vanliga linjerna.  
    Därför känns det här i inledningen nödvändigt att än en gång understryka att det är 
Gumælius tro som jag behandlar och att denna uppgift är viktig, dessutom relevant. Redan 
vetskapen att hans tänkande präglats av att han mottog bestående intryck från sin tid i 
romantikens Uppsala borde få den insiktsfulle att inse detta. Ty romantiken var i grunden en 
religiös rörelse där det gudomligas undanträngande ur värld och tillvaro sågs som själva 
ursynden. Att romantikens religiösa yttringar sedan inte höll måttet inför 
väckelsekristendomens trosmönster är en annan sak. 
     Gumælius var förvisso inte ensam i sitt slag. En rad av romantiken påverkade 
riksdagspräster verkade i det utgående ståndssamhället. Dessa prästers trosåskådning behöver 
granskas med nya ögon och man måste börja någonstans.4 Lämpligen börjar man med en av 
de mest framträdande av dem, Gustaf Wilhelm Gumælius. Dessutom än en gång, vad är 
viktigare än att undersöka hur en människas inre liv påverkar hennes yttre handlingar och att 
göra detta utifrån ett historiskt sammanhang och inte enbart abstrakt teoretiskt?  
     Denna målsättning utesluter förvisso inte att Gumælius livsverk berörs när sammanhanget 
så kräver. För läsbarhetens skull är det t o m en fördel med en biografisk översikt över hans 
livslopp. 

                                                
1 Bergstedt 1883, s 418, 423. 
2 Mårtensson 1987 s 43. 
3 Mårtensson 1987 s 50. 
4 Sven Eric Liedman  påstår följande om C A Agardh med anledning av att denne utnämnts till biskop i Karlstad. 
”I och med den (biskopsutnämningen) sker en märkvärdig förändring. Plötsligt är Agardh stor kyrkoman och 
prelat.  ’Han är lyckligtvis en high-churchman och värre hierark än jag’ skriver göteborgsbiskopen af Wingård i 
Göteborg häpet till Tegnér. Agardh börjar lära sig hebreiska med stor inlevelse och debuterar några år senare 
som bibelöversättare. Hans teologiska författarskap blir med ens stort och rikhaltigt”. Liedman 1991 s 30. Att 
kritiskt undersöka hur det verkligen var med denna ”märkvärdiga förändring” är ett exempel på en sådan 
forskning.   



 11 

 
1:3 Livsloppet 
Gustaf Wilhelm Gumælius föddes den 5 maj 1789 på Taxinge säteri, i Lids socken utanför 
Nyköping. Han var nummer tre av sex söner. Gustaf Wilhelms föräldrar var förre sergeanten 
vid Södermanlands regemente, lantbrukaren Carl Magnus Gumælius och hans hustru Brita 
Katrina Hedenström. I början av 1790-talet såldes säteriet. Sannolikt skedde detta på grund av 
ekonomiska bekymmer. Familjen flyttade till en mindre frälsegård, Bjurnäs, där de två yngsta 
barnen föddes. Fadern kunde som ofrälse inte hävda arvsanspråk på denna gård varför han 
helt lagenligt fick lämna ifrån sig den till en adlig löjtnant. Detta innebar ekonomisk ruin för 
familjen och ytterligare en flyttning, nu till en liten arrendegård, Älta, utanför Skanstull. 
Släkten fick gripa in för att klara de sex sönernas fortsatta försörjning. Tidigare hade 
föräldrarna låtit barnen påbörja en ambitiös utbildning, från början i hemmet och därefter 
genom skolgång i Strängnäs.1  
     Det gick trots de ekonomiska bekymren barnen väl i händer, fyra av dem blev studenter i 
Uppsala och två valde officersyrket. Till god hjälp för sönerna Otto Joël och Gustaf Wilhelm 
var det Björnståhlska stipendiet. Detta hade inrättats på 1780-talet av orientalisten och 
reseskildraren Jacob Jonas Björnståhl (1731–1779). Stipendiet skulle gå till sörmländska 
underofficerssöner för studier i orientaliska språk. Det är att märka att Gustaf Wilhelm blev 
något av en specialist på just orientaliska språk.  
     Till Gustaf Wilhelms försörjning bidrog även tidigt privatundervisning. Bland annat var 
han informator hos prosten i Mariefred, Henrik Gustaf Helleday,2 och kom att stå denne nära.3  
     På åren i Strängnäs, där Gustaf Wilhelm genomgick såväl trivialskola som gymnasium, 
följde studier i Uppsala. År 1808 inskrevs han som nittonåring vid Uppsala universitet. Även i 
Uppsala hjälpte han sig fram genom konditioner. Dessa skötte han förmodligen på allra bästa 
sätt. För det talar hans korrespondens med sina gamla elever. Han var en omvittnat god 
pedagog, en talang han utvecklade ytterligare under sina år som lektor i Strängnäs.4 Efter 
fullföljda akademiska studier, han promoverades 1815, stannade han kvar i Uppsala i 
ytterligare tretton år och det med akademiska ambitioner.  
     Den unge magistern blev efter sin promotion oavlönad extra ordinarie amanuens vid 
Kungliga akademiska biblioteket. År 1823 utnämndes han till docent i grekiska, samt 1825 till 
extra ordinarie adjunkt i filosofi. Det skall observeras att docenturen inte renderade några 
inkomster.5  
Ingen fast tjänst ställdes dock i utsikt. Gumælius fick nöja sig med sina vikariat som han 
kombinerade med tillfälliga anställningar. Bland annat var han redaktör för tidskriften Svea 
under åren 1818–1823.  
     De ekonomiska bekymren hindrade inte Gumælius från att delta i ett rikt sällskapsliv. Han 
var en trogen gäst i Malla Silfverstolpes (1782-1861) välkända salong. Till denna krets hörde 

                                                
1 För hela avsnittet hänvisas främst till Bergstedt 1883 och Lenander 2009. 
2 Rodell 2000, s 113. Lenander 2009, s 1. 
3 Bland annat skriver prosten Helleday i ett brev som förvaras i Örebro Läns Museum: ”Min älskade Gumælius 
skriver att han fått kondition åt Vexiösidan. Ja, Gud lönar honom för all godhet och ömhet han visat mina barn”. 
Lenander 2009, s 2. 
4 Bergstedt 1883, s 414 ff. Som lektor i Strängnäs lät Gumælius enligt Bergstedt aldrig ”ett tillfälle gå sig ur 
händerna att intressera sina lärjungar för något som kunde främja deras utveckling, skönhetssinne och förädling”. 
Bergstedt 1883, s 414 f.  Bernhard Elis Malmström (1816–1865) underströk ”det värmande och ledande 
inflytande den välvillige ungdomsläraren utöfvat på hans framtida skaldskap” och han dedicerade 1838 sin första 
tryckta dikt, ”Ariadne”, till sin forne lärare. Rodell 2000, s 114 
5 I Gumælius efterlämnade papper finns en PM om de oavlönade docenternas villkor i Sverige. Lenander 2009, s 
2. 



 12 

bland annat Geijer, Atterbom, Grubbe och E A Schröder.1 Gumælius omnämns vid flera 
tillfällen i hennes memoarer. Bland annat skriver Malla Silfverstolpe följande om sin salongs 
herrar.  
 

Atterbom är självupptagen och ytlig i sin esteticism, Geijer klumpigt oartig, Gumælius behagsjuk och den 
adlige Hamilton högfärdig.  

 
Gumælius var även en aktiv medlem i ordenssällskapet Par Bricole. Senare i livet, år 1841, 
kallades han till den höga graden av ”oförgängligt skinande Öfver Commendör” i denna 
orden. Nationslivet försummade han inte. Han stod i ledningen för Södermanland-Nerikes 
nation och upprättade 1825 en förteckning över nationens boksamling. Bevarade räkningar 
minner också om att han deltog i ett glatt studentliv.2 
     Gumælius hade litterära intressen, vilka han behöll under hela sitt liv men främst odlade 
under tiden i Uppsala.3 I Uppsala skrev han både poesi och prosa, bland annat i Svensk 
Literatur-tidning, Iduna, Poetisk kalender och Svea. Som redaktör för Svea lät han 1823 
införa en artikel utan angivande av författare på hela 150 sidor som hade titeln Om falsk och 
sann liberalism. Artikeln visade sig vara skriven av filosofen N F Biberg (1776–1827). Detta 
Bibergs bidrag till Iduna kommer att få en nyckelroll i den fortsatta framställningen.  
     Gumælius blev 1818 invald i Götiska förbundet. För eftervärlden har han kallats ”den siste 
göten” på grund att han var den siste överlevande medlemmen av detta förbund.  
     Han satte stort värde på Per Daniel Amadeus Atterbom (1790–1855). Till de allra närmaste 
vännerna hörde annars Carl Jonas Love Almquist (1793–1866) och den svenske 
nyhumanisten, latinprofessorn och esteten Adolph Törneros (1794–1839).  
     Gumælius uppsatser i ovan anförda tidskrifter visar hans mångsidighet. Bland annat var 
han passionerat intresserad av fornminnen från när och fjärran, såväl språkliga som andra. Här 
kom hans grundliga klassiska studier liksom hans språkstudier honom väl till pass. Han kunde 
enligt sin biograf C F Bergstedt lätt ta sig in i fornspråk, ”icke blott isländskan utan äfven 
anglosaxiskan och faeröiskan”. Gumælius förstod vikten av att studera medeltidssvenska, 
något som resulterade i att han förmådde kritiskt filologiskt behandla fornsvenska texter, f a 
den första svenska medeltidsdikten Hertig Fredrik av Normandie.  
    Grekiska var dock hans huvudintresse. Grekiska grammatikaliska liksom lexikala frågor 
sysselsatte honom hela livet.  
     Gumælius framträdde även som författare. År 1828 publicerade han första delen av en 
roman i Walter Scotts anda, Thord Bonde, med handlingen förlagd till medeltiden. Denna 
roman förblev ofullbordad. Författarambitionerna övergav han inte. Så sent som 1870, då 
kyrkoherde och prost i Örebro, publicerade han den romantiska novellen Tre löjtnaner på en 
jagtresa. Som poet framträdde han med sångcykeln Engelbrekt (1858). Denna prisbelönades 
av Svenska akademin.  
 Gumælius fick alltså ingen fast tjänst i Uppsala. Detta var den yttre orsaken till att han sökte 
och 1828 fick lektoratet i filosofi i sin gamla skolstad Strängnäs.4  
     I Strängnäs tycktes han ha funnit sig väl till rätta. Han skapade ett välskött hushåll som 
förestods av hushållerskan mamsell Susanna Lindström. I Uppsala hade han hyrt ett par rum, i 

                                                
1 Nordin 1987, s 147. 
2 Rodell 2000, s 114. Lenander 2009, s 3.  
3 Anne-Marie Lenander har observerat att  Gumælius trots svag ekonomi lyckades ordna en utlandsresa till 
Danmark och Tyskland sommaren 1821 med litterära intressen som drivfjäder. Han besökte bland annat 
Köpenhamn, Hamburg, Leipzig och Berlin. Lenander 2009, s 3.  
4 Den dag Gumælius lämnade Uppsala skrev Almquist i sin dagbok: ”På morgonen reste G-s bort –och nu käns 
det, som om han tagit med sig en hel fjerndel af Upsala. Ett stort stycke åtminstone saknas för mitt sinne”. 
Citatet hämtat från Rodell 2000, s 115. 
  



 13 

Strängnäs bodde han i ett hus med egen tomt där hans intresse för trädgårdsskötsel kunde få 
utlopp. En vän skriver om hemmet i Strängnäs att det var en ”lycka att bli inbjuden till hans 
angenäma fast ensliga boning där allting, böcker, blommor, husgeråd präglades av utsökt 
smak”.1       
   Gumælius var i Strängnäs fortfarande ogift men hade trots detta familjeförpliktelser. Den 
två år äldre brodern, Carl Magnus, som var officer vid Svea artilleri, hade svårigheter att 
försörja sin familj, varför en son fördes över i Gustaf Wilhelms vård. När brodern avled 
vintern 1832 och efterlämnade stora skulder blev ansvaret för sonen permanent.2  
     Som pedagog och även som skolledare i Strängnäs var Gumælius framträdande. Hans 
biograf, den filologiskt bildade tidningsmannen C F Bergstedt, i sin ungdom lärjunge till 
Gumælius i Strängnäs, beklagade att dennes huvudämne var filosofi och inte grekiska. Poeten 
B E Malmström (1816–1865), också han tidigare lärjunge, betygat den betydelse denne haft 
för hans framtida diktning. Det är dessutom omvittnat att Gumælius hade en speciell förmåga 
att få kontakt med sina elever och att han var en framsynt pedagog och en kunnig lärare. Hans 
översättningar, läroböcker och ordböcker för skolans bruk användes långt fram i tiden.  
     I detta sammanhang intresserar särskilt en av dessa översättningar. Av Örebroförlaget 
Lindh hade Gumælius erbjudits ett arvode av 2760 riksdaler rigsgälds för att översätta ett 
grekiskt-tyskt lexikon, Schneiders Handwörterbuch der griechischen Sprache, till svenska. 
Detta stora arbete förmådde han inte fullborda i Strängnäs utan först under sin tid i Viby. 
Tydligen hade han tagit sig vatten över huvudet. Det visar otåliga brev från förläggare Lindh 
som manar på. Arbetet var utannonserat till prenumeration i Aftonbladet och skulle levereras 
häfte för häfte, varför det var viktigt att översättningsarbetet ej stannade av. I korrespondensen 
med Lindh framgår att Gumælius hade ekonomiska bekymmer. Han är påfallande angelägen 
om förskott på honoraret. Som en möjlig lösning pekade Lindh på möjligheten att låta 
prästviga sig och tillträda en god kyrkoherdetjänst. 
     Om det var detta som påverkade vet vi inte. Redan 1832 hade han emellertid blivit 
prästvigd för Strängnäs stift och dessutom utnämnts till kyrkoherde och prost i Viby 
församling i Närke, ett välavlönat första klassens pastorat. En bidragande orsak till att han 
fick denna tjänst var just förläggare Lindh. Denne, som ägde Trystorps säteri i det under Viby 
liggande Tångeråsa, lade sina 18 röster på den gode vännen och översättaren. Gumælius vann 
valet med 69 röster medan hans medtävlare, den likaledes välmeriterade lektorn Herman 
Lahng, fick 60.  
     Gumælius hade verkat som lektor i Strängnäs från 1828 till 1834 när han sistnämnda år 
flyttade till Viby för att där tillträda kyrkoherdetjänsten.3 Därmed hade definitivt ett nytt 
skede i hans liv inträtt. Han var då fyrtiofem år gammal.4       
     Viby hade vid tillträdet närmare 3000 invånare och annexförsamlingen Tångeråsa omkring 
500. Huvuddelen av socknen var bördig jordbruksbygd med tusenåriga traditioner som 
bygdecentrum.5  I socknen, som ingick i Hardemo och Grimstens härad, bodde även 

                                                
1 Lenander 2009, s 3. 
2 Lenander 2009, s 3. 
3 Rodell följer troget Bergstedt i dennes motiveringar varför Gumælius i slutändan valde att bli en kyrkans man. 
En kyrkoherdetjänst var den naturliga avslutningen på hans yrkesbana. Den gav den ekonomiska trygghet han så 
väl behövde. Dessutom tillfördes kyrkan genom Gumælius och andra före detta skolmän boklig bildning och 
kompetens. Rodell 2000, s 115 f. Utan att direkt kunna vederlägga dessa förmodanden, menar jag mig genom 
min fördjupade granskning av Gumælius religiositet ha vidgat perspektivet  på varför Gumælius gick över i 
kyrklig tjänst. Gierow påpekar om de med Gumælius samtida Tegnér, Wallin, Franzén, Almquist, Dahlgren, 
Hedborn, Lindeblad och Thomander att de alla samtidigt som de var pennans män också var präster. Det ena 
störde inte det andra. Gierow 1975, s 152 f. 
4 Bergstedt 1883, s 414– 418. Om första klassens pastorat i Närke och de bemärkta präster under första hälften 
av 1800-talet som innehade kyrkoherdetjänsterna i dessa pastorat se Redelius 1942, s 33 f. 
5 Lenander 2009, s 6. 



 14 

ämbetsmän som kronofogde och häradsskrivare. Förutom stora bondgårdar fanns i Viby även 
ett antal herrgårdar som Körtingsbergs säteri, Värnsta, Nalaviberg och Odensvi. 
Annexförsamlingen Tångeråsa dominerades av det stora godset Trystorp, där bokförläggare 
Lindh 1835 överlåtit godset till sin svärson. 
     Socknens ståndspersoner tog aktiv del i socknens utveckling. De gick framför allt i spetsen 
för jordbrukets utveckling. Viby hushållsförening bildades på deras initiativ. Syftet med 
föreningen var att stimulera till och utveckla en klok hushållning med moderna 
jordbruksmetoder som cirkulationsjordbruk, bättre dränering, trädgårdsskötsel och 
trädplantering. Dessutom propagerade hushållsföreningen för nykterhet och sparsamhet.  
     På brukspatron Juhlins initiativ bildades 1834 i Viby en sparbank, den tredje 
lantsparbanken i riket. 
     Gränsen mellan socken och församling var på Gumælius tid ännu inte skarpt dragen. När 
Gumælius engagerade sig i socknens angelägenheter såg han inte det som något vid sidan om 
utan som en del av sitt ansvarsområde som socknens kyrkoherde. Han kunde därför på ett 
naturligt sätt ansluta till och förstärka de initiativ som tagits och togs av socknens ledande 
skikt. Han blev snart själv initiativtagare till många av nyordningarna i socknen. Socknen fick 
läseförening, sockenapotek liksom en nämnd som skulle reda ut tvistemål för att undvika dyra 
processer i civilmål, dessutom en brandstodsförening, allt på initiativ av Gumælius.    
     Med liv och lust ivrade Gumælius för förbättrat jordbruk, bättre djurhållning, rationell 
skogsskötsel liksom för trädgårdsodling. Arbetet på den egna prästgården var ett led i detta 
hans utvecklingsarbete. Gumælius trädgårds- och parkanläggningar, liksom hans växthus med 
rara växter, var hans speciella skötebarn. Den välhävdade trädgården, som kom att sträcka sig 
från prästgården ända ner till Vibysjön, fick namnet Johanneslund. Den var omtalad långt 
utöver socknens gränser.1  
     Prästgården blev dessutom under Gumælius ledning något av ett mönsterjordbruk. Den 
blev känd för sitt växelbruk, sin kompostberedning och sin täckdikning.  
     Gumælius ivrade för odling av foderväxter och han korresponderade med representanter 
för Lantbruksakademin om frösorter. Han blev ledamot av Lantbruksakademin år 1841. Sitt 
intresse för trädgårdsskötsel dokumenterade han 1841 och 1842. Han utgav då Tidskrift för 
Trädgårds- och Blomsterodling. Fyra år senare skrev han som sekreterare för länets 
Hushållningssällskap, Berättelse om Landthushållningens tillstånd i Örebro Län samt de 
förbättringar, som i alla delar deraf blivit gjorda under de sistförflutna tio åren.  
     Trädgårdsskötseln till trots var ändå Gumælius kamp för en obligatorisk skola det som 
engagerade honom mest. När han inledde arbetet i Viby med att organisera det från 1842 
obligatoriska skolväsendet fick han det emellertid motigt. Socknens inflytelserika bönder satte 
sig till att börja med på tvären när han föreslog inrättandet av fast skola i socknen. Det var, 
något som redan här kan nämnas, som en av föregångsmännen i kampen för obligatorisk 
folkskola som Gumælius gjort sig riksbekant. Men mer om detta i huvudframställningen.  
     År 1840 invaldes Gumælius av stiftets präster i riksdagens prästestånd. Riksdagsman 
förblev han hela ståndsriksdagen ut samt en period i tvåkammarriksdagen. I hela 29 år fram 
till 1869 var han alltså i obruten följd riksdagsledamot.  
     Ovan har givits exempel på hur Gumælius följde upp sina lokala initiativ på regional nivå. 
Vi skall i huvudframställningen se hur hans idéer konsekvent fullföljdes i hans riksdagsarbete. 
Genom analys av dennes förslag och yttranden i prästeståndet kan man t o m skaffa sig 
fördjupad kännedom om vad som låg bakom förslag och åtgärder hemma i Viby. Han tog 
nämligen i riksdagen tillfället i akt att motivera sig mera utförligt. I sockenstämmoprotokoll 
och dylikt redovisas ofta enbart besluten.  

                                                
1 Lenander är särskilt utförlig i sin redovisning av Gumælius trädgårdsskötsel. Lenander 2009, s 9 ff.  



 15 

    Det direkt kyrkliga arbetet fick också sin del av engagemanget. Inte minst undervisningen 
av konfirmander liksom husförhören skötte han som den pedagog han var, med den äran. 
Socknen genomförde på hans initiativ ett nytt fattigvårdsreglemente som bland annat stadgade 
om frivillig fattigvård. Därmed föregrep han en kommande utveckling i kyrkan, den frivilliga 
diakonins framväxt.       
     År 1845 utnämndes Gumælius av Kunglig Majestät till teologie doktor. Han förärades 
dessutom ordensutmärkelser och blev kommendör av både nordstjärne- och vasaordnarna. 
Dessutom blev han under sin livstid ledamot i en rad lärda sällskap och förärades med en rad 
utmärkelser.1 
     Förtroendet i Strängnäs stift för Gumælius var så stort att han 1852 vid biskopsvalet i 
Strängnäs efter Hans Olof Holmström uppnådde tredje förslagsrummet. Utnämnd blev den 
kyrkligt och politiskt konservative kyrkoherden i Örebro, Thure Annerstedt (1806–1880).2 
Tidigare hade Gumælius stått på förslag till domprosttjänsten i Strängnäs.3  
     Sent omsider, närmare bestämt 1842, då han var hela 53 år gammal, ingick han äktenskap. 
Han gifte sig med den ännu inte 22 år fyllda Karolina Gustafva Geijer (1820–1905). I 
äktenskapet föddes fyra barn, Fredrik Wilhelm f 1843, Thord Kjartan f 1844, Henrika 
Karolina f 1846 och Hugo Sofokles f 1850. Henrika Karolina gifte sig omsider med 
brukspatron Per Fredrik Brandelius, vars barnbarn är ovan anförde Jan Mårtensson.4 
     Efter nitton år i Viby, utnämndes Gumælius 1853 till kyrkoherde i Örebro och under 
samma år också till kontraktsprost för Örebro kontrakt.  
     Trots att han var hela 64 år vid tillträdet blev åren i Örebro lika arbetskrävande som de i 
Viby, dock på ett väsentligen annat sätt. Örebro med sitt medeltida slott, sin kyrka, sin 
landshövding och sin Hindersmässomarknad  var ett självklart centrum för länet. Oaktat detta 
var Örebro, trots sin handel och sitt hantverk, fortfarande en småstad. Staden hade inte mer än 
5400 invånare vid tillträdet 1853. Vad som dominerade anblicken av staden just det året var 
ett gytter av tätt liggande små trähus, sinsemellan åtskilda av trånga, smutsiga gränder.  
     Gumælius hann inte mer än etablera sig i Örebro förrän en förödande brand ödelade allt 
detta gamla. Den 23 mars 1854 brann praktiskt taget hela det gamla Örebro ner. Enbart 
rådhus, prostgård, kyrka liksom Bromska huset vid Stortorget klarade sig. Av stadens 
invånare blev 1200 hemlösa.5 
    Ungefär samtidigt inleddes en omvälvning av annat slag. Väckelserörelserna etablerade sig 
i staden och fick en snabb utbredning, något som skulle komma att förändra stadens andliga 
geografi. Ett årtionde senare genomfördes kommunala reformer inte bara i Örebro utan i hela 
landet. Detta blev startpunkten till en omvälvning av den politiska geografin. Redan när 
reformerna trädde i kraft 1864 ledde de till utökat självstyre och breddat ansvarstagande.  
     Allt detta stimulerade till en explosionsartad utveckling i Örebro. På snabb 
återuppbyggnad av staden efter branden följde expansion. Befolkningssiffran hade tio år efter 
branden 1863 stigit till 8000 och till 9400 år 1873.6 På ökad befolkning följde 
kommunalpolitisk utveckling, näringslivets tillväxt, skolutbyggnad och förbättrad sjukvård. 
Samtidigt stegrades den religiösa aktiviteten i staden. 

                                                
1 Utmärkelser och ledamotskap redovisade i Lenander 2009, s 29. 
2 Om Holmström se bl a Svärd 2001, s 83. Vid biskopsvalet erhöll kyrkoherde T Annerstedt Örebro 105 röster, 
domprosten i Strängnäs I  S Widebeck 100 röster, kyrkoherden i Viby Gustaf  Wilhelm Gumælius 64 röster. 
Annerstedt utnämndes. Enligt Redelius låg säkert Gumælius liberalism honom i fatet. Hagström IV1901, s 103, 
671. Redelius 1942 s 60. 
3 Lenander 2009, s 19. 
4 Utförligt om Gumælius familjeförhållanden i Lenander 2009. 
5 En detaljerad skildring av branden i Forsell 1916, s 7–19. I Forsell 1916 kan också Örebros utveckling under 
Gumælius tid som kyrkoherde följas.  
6 Sjölin  1999, s 40–47. 



 16 

    Med liv och lust gick den redan till åren komne prosten in i detta nya. Han blev inspektor 
för det Karolinska elementarläroverket i staden, där hans bror Otto Joël sedan 1830 var rektor. 
Brodern hade utvecklat den gamla trivialskolan till ett modernt läroverk med examensrätt till 
universitet och med undervisning både i latin, moderna språk och naturvetenskapliga ämnen. 
Gustaf Wilhelm hade i riksdagen hjälpt till med att skaffa statsbidrag och godkännande.  För 
uppdraget som inspektor hade den nyblivne prosten i Örebro vanan inne. Redan 1834, under 
tiden i Viby, hade han blivit utnämnd till inspektor för Askersunds lägre lärdomsskola.  
     År 1855 blev Gumælius ledamot av direktionen över länslasarettet, och 1856 ordförande i 
styrelsen för Tekniska elementarskolan i Örebro. Denna skola var han dessutom 
initiativtagare till. År 1862 invaldes han i landstinget som representant för Örebro stad.  
Därtill kommer att han låg bakom grundandet av Dövstumsskolan liksom av stadens 
sockenbibliotek. Han hade också sin hand med när Risbergska skolan för flickor startade sin 
verksamhet. Denna skola öppnades år 1863 som den tredje flickskolan i landet och leddes av 
Emilie Risberg, tidigare guvernant för prästbarnen Gumælius.1 
      Gumælius var med när föreningen för Nerikes folkspråk och fornminnen bildades, 
dessutom dess förste ordförande. För det praktiska arbetet i föreningen svarade friherre Nils 
Gabriel Djurklou. År 1862 stiftades Trädplanterings- och Trädgårdsföreningen i Örebro med 
Gumælius och landshövding Åkerhjelm som drivande krafter. Gumælius blev 1871 
ordförande i landstinget och stadsrevisor. Det var ingen ände på uppdragen. 
     Till allt annat såg han också till att stadens kyrka, Nikolaikyrkan, började restaureras. Den 
var så illa medfaren att röster till och med hade höjts för att kyrkan skulle rivas och ersättas 
med en ny kyrkobyggnad. För den unge ritläraren på Tekniska skolan, Adolf Kjellström, blev 
det en livsuppgift att genomföra den krävande restaureringen.2  
     Det mesta av det direkt kyrkliga arbetet, den så kallade pastoralvården, hade Gumælius 
lämnat över på andra händer. Inte bara kommunala göromål och hög ålder utan även de långa 
riksdagssejourerna hade gjort detta nödvändigt. Dock märker man att han under perioder när 
han inte fanns i Stockholm, öppnade sig för de nya religiösa riktningarna som brutit igenom i 
staden. Generositeten mot stadens baptister var påtaglig. Han upplät kyrkan för dem och när 
han själv var i tjänst såg han till att tvångsdop av baptisternas barn inte tillämpades. För de 
tvångsdop som förekom stod hans vice pastor. År 1863 avskaffades tvångsdopen i landet.3   
     Gumælius var i verksamhet ända in i det sista. Han dog den 22 november 1877, då åttioåtta 
år gammal.4   
    Efter denna minibiografi ett antal fördjupningar även dessa med syfte att utgöra bakgrund 
till huvudframställningen. Först om studieresultaten.  
 
1:4 Studieresultaten 
Fyra av de sex bröderna Gumælius fullföljde sina studier i Uppsala. Den äldre brodern Johan 
Erik (1783–1846) kom till Uppsala 1802, Gustaf Wilhelm 1808, Otto Joël och Adolf Philip 
(1793–1861) 1812 respektive 1817. Johan Erik och Adolf Philip blev efter studierna präster i 
Strängnäs stift. Gustaf Wilhelm och Otto Joël gick den lärda vägen och promoverades båda 
till magistrar. Otto Joël kom att kröna sitt livsverk som bemärkt skol- och kommunalman i 
Örebro.5 

                                                
1 Forssell 1916, s 66– 73.  
2 Forssell 1916, s 51–57. 
3 Sjölin 1999, s 140. 
4 För uppgifterna i övrigt hänvisas i första hand till Bergstedt 1887, Hagström IV 1901, Amenius och Forsell 
1916. Gumælius är även rikligt företrädd i Örebros lokalhistoriska litteratur.  
5 Hagström IV 1901, 44, 480, 170, 183. Amenius, SBL 17.  
 



 17 

     Gumælius akademiska studier i Uppsala inleddes alltså 1808 och fullföljdes 1815. Den 15 
maj detta år promoverades han tillsammans med bland annat Carl Jonas Love Almquist och 
Per Daniel Amadeus Atterbom samt akademikerna Christian Eric Fahlcrantz (1790–1866) och 
Carl Georg Rogberg (1789–1834). Sedermera kyrkoherden i Veckholm, skalden Johan 
Börjesson (1790–1866), promoverades också vid samma tillfälle. År 1811 hade Gumælius 
disputerat pro exercitio med dissertationen Canticum Davidis II. Sam. Cap XXIII vers. 1.-7. 
Versione & Not. Philol. Illustratum. Preses var Carl Adam Ipson. Pro gradu disputerade han 
1815. Ämnet för dissertationen var Historia Decem Vezirorum et Filii Regis Azad. Bacht, ex 
Arabico in Latinum conversa. Preses var Gustaf Knös.  
     Det som här mer intresserar än avhandlingarna, som Gumælius visserligen försvarade men 
inte själv skrivit, är hans den 22 februari 1815 godkända filosofie kandidatexamen. Slutprovet 
inför denna examen bestod av tentamen i fakultetens samtliga ämnen. Betygen vid denna 
kunskapsprövning säger en del om Gumælius både inriktning och talanger.  
     Det var i språken, det vill säga österländska språk, liksom i de klassiska språken grekiska 
och latin, som han hade den största framgången. I österländska språk fick han högsta betyg. 
Här var han också väl förberedd. Han hade fått god undervisning i hebreiska under sina 
gymnasiestudier i Strängnäs.1 Även i grekiskan lyckades han väl, så väl att han redan 1818 
blev docent i ämnet. Intresset för grekiskan höll i sig. Carl Fredrik Bergstedt, Gumælius 
biograf, beklagar som nämnts ovan att han själv inte fick åtnjuta dennes undervisning i just 
detta ämne under sin gymnasietid i Strängnäs. Gumælius var nämligen lektor i filosofi, inte i 
grekiska. Gumælius sökte till och med professuren i grekiska när Esaias Tegnér (1782–1846) 
1823 lämnade sin professur i Lund för biskopstjänsten i Växjö.2 Lexikala frågor i ämnet kom 
som redan antytts  att sysselsätta Gumælius under hela hans liv.3 
     Gumælius höll sig väl framme även i historia, litteraturhistoria och för bibliotekarien, 
professor Per Fabian Aurivillius (1756–1829). Gumælius blev redan ett halvår efter sin 
promotion extra ordinarie amanuens vid Kungliga akademiska biblioteket och han månade om 
stiftsbiblioteket i Strängnäs under sin lektorstid där. Att historieintresset fanns redan i Uppsala 
är inte ägnat att förvåna. Vi kommer i fortsättningen att finna hur hans historiesyn ingick som 
en väsentlig del i hans verklighetsuppfattning. Professorn i ämnet, Eric Michael Fant (1754–
1817), hade bland allt annat också gjort sig känd för sitt intresse för arkeologi. Detta måste ha 
appellerat till Gumælius, som under sin tid som präst och riksdagsman kom att bli en forn- 
och kulturminnesvårdare av rang. Redan under sin tid i Uppsala intresserade han sig för de 
germanska folkens litterära fornminnen, inte minst deras fornspråk, något som ett antal 
publicerade uppsatser vittnar om. Inriktningen på språk är här inte att ta miste på. Att det var 
viktigt att studera medeltidssvenska förstod han tidigare än någon annan här i landet enligt sin 
biograf C F Bergstedt, också denne språkman.4 
     Litteraturhistoria låg också väl till för honom, så väl att han efter avslutade studier drogs in 
i tidens litterära rörelser. Han var 1818–1823 redaktör för den fosforistiska uppsalatidskriften 
Svea, skrev åtskilliga uppsatser, mest recensioner i Svensk Litteratur Tidning och lämnade 
även bidrag till Atterboms poetiska kalendrar. I Götiska förbundets tidskrift Iduna skrev han 
också flera uppsatser.5 Allt enligt Bergstedt. Dessutom hade Gumælius ambitioner som 
författare. Han skrev som ovan anförts den historiska romanen Thord Bonde (1828) och den 

                                                
1 Bergstedt 1883, s 408. 
2 Otryckt meritförteckning. Gumælius samling. Örebro läns museum. 
3 Bergstedt 1883, s 408, 413 f. Se även Rodell 2000, s 115. 
4 Bergstedt 1883, s 409 f. Svanberg, SBL 3, s 681–687. 
5 Bergstedt 1883, s 409. Rodell 2000, s 114. 



 18 

romantiska novellen Tre löjtnanter på en jagtresa så sent som 1870. Prisbelönad av Svenska 
akademin blev hans sångcykel Engelbrekt (1858).1 
     I ämnena fysik, matematik och medicin var Gumælius godkänd, inte mer. Förmodligen 
vinnlade han sig inte om dessa ämnen. Räkna kunde han förvisso. Det skulle bland annat hans 
kommande arbete med riksdagens räkenskaper ge rikliga prov på. Och att Gumælius bristande 
kunskaper i medicin, han fick betyget facillime approbatur vilket betyder knappt godkänd, 
skulle bli bestående, tvivlar jag på. Åtminstone veterinärmedicin kom han i framtiden att 
intressera sig för.2  
     Astronomin ägnades förmodligen ett visst intresse. Hans betyg blev “icke utan beröm 
godkänd” (non sine laude approbatur). I praktisk ekonomi för professor Samuel Liljeblad 
(1761–1815), som även var botanist gick det ändå bättre. Han tilldelades betyget “med beröm 
godkänd” (cum laude approbatur). Liljeblad hade gjort sig känd som en även i privatlivet god 
ekonom med intresse för lantbruk, botanik och djur. Alltså låg Liljeblads inriktning i linje vad 
som skulle engagera Gumælius i framtiden. Ett intresse, som slog ut i full blom under tiden 
som kyrkoherde i Viby i Närke, kan vi alltså spåra ända tillbaka till tiden i Uppsala.3 
     Professor i praktisk filosofi var Nils Fredrik Biberg och i logik och metafysik Samuel 
Grubbe (1786–1853). Båda drev, liksom den 1812 avlidne Benjamin Höijer (1767–1812), en 
idealistisk av främst Friedrich von Schelling (1775–1854) påverkad filosofi, något som gav 
dem platsen som två av uppsalaromantikens inspiratörer.4  De räknas tillika in bland 
Christopher Jacob Boströms (1797–1866) lärare. Grubbe utvecklade, med Sten Lindroths 
formulering, ”det sannas, det godas och det skönas mysterier”. De sinnliga väsendena såg han 
som idéer i Guds självmedvetande. Han företrädde alltså en platonsk idealism.5 Biberg tänkte 
i samma riktning.  
För både Biberg och Grubbe fick Gumælius betyget ”icke utan beröm godkänd” (non sine 
laude approbatur), ett medelbetyg alltså.6 Tio år senare, 1825, blev Gumælius trots detta 
utnämnd till extra ordinarie adjunkt i just filosofi.7  
 
1:5 Romantikens Uppsala 
Att Gumælius åtminstone vid examenstillfället 1815 inte bedömdes som någon finslipad 
filosof betyder inte att han tagit avstånd från de filosofiska visdomar som hans lärare Nils 
Fredrik Biberg och Samuel Grubbe delgivit honom. Tvärtom hade han liksom så många andra 
blivit djupt indragen i just de tankeströmningar som dessa båda filosofer var företrädare för.  
    Det som skett var att man i Uppsala upplevt en vändpunkt i och med det nya seklet. Det 
lärda Uppsala växlande om från upplysningstidens, som Sten Lindroth uttrycker det, 
förvärldsligade nyttokultur till ett synsätt där människan betraktades som en andlig varelse 
som arbetade på sin fullkomning.8 Universitetsstaden hade blivit ”idealismens Uppsala”. 
Konkret hade en romantisk tankeströmning med rötter i platonsk idélära, kristen gudstro och 
                                                
1 Bergstedt 1883, s 410 ff. Thord Bonde utkom i en första del och blev aldrig fullbordad. Rodell sammanfattar de 
omdömen som getts om boken. Bland annat påpekar han att många av de idéer som Gumælius kommit i kontakt 
med går att spåra i romanen. Rodell 2000, s 114. Gumælius var god vän med Almquist. Vid 1820-talets början 
brevväxlade de om Almquists verk Amorina.  
 
2 Gumælius var under sin tid i riksdagen först ersättare i och därefter under en rad riksdagar ordinarie ledamot i 
statsutskottet. Statsutskottet var riksdagens centrala utskott för och granskning av  statsutgifter. Register till 
riksdagens protokoll. Se även Reuterdahl 1920 s 222, 233. 
3 Franzén, SBL 23, s 4 ff. 
4 Eriksson 1987, s 135. 
5 Lindroth 1976, s 182. 
6 Om Biberg, Liljeqvist, SBL 4, s133–139. Om Grubbe, Cullberg, SBL 17, s 351–354. 
7 Bergstedt 1883, s s 414. Amenius, SBL 17, s 407. 
8 Lindroth 1976,  s 142.  



 19 

inte minst i 1800-talets tyska universitetsfilosofi, erövrat de lärdas sinnen. I dess kölvatten 
följde nyhumanismen och göticismen samt den för denna undersökning så viktiga ”historiska 
skolan”. Med den historiska skolan avses en från Tyskland stammande specifik 
sammansmältning av filosofi, historiesyn och samhällsuppfattning. Den historiska skolans 
främste företrädare i Sverige har Geijer ansetts vara. Här skall emellertid Nils Fredrik Biberg 
accentueras utifrån dennes artikel ”Om falsk och sann liberalism”. Det var i polemiken kring 
denna som beteckningen ”Den historiska skolan” lanserades i Sverige.  
     Uppsala universitet upplevde under denna romantiska era ett slags storhetstid. Där 
återfanns alla de stora namnen som Erik Gustaf Geijer, Per Daniel Amadeus Atterbom liksom 
den klassiske filologen Adolph Törneros och författaren, professorn i grekiska, Vilhelm 
Fredrik Palmblad (1788–1852) för att inte tala om de båda ovan nämnda filosoferna Grubbe 
och Biberg.1  
 
1:6 Det nya tänkandet sammanfattat 
Till denna inledning hör även att ge en överblick över det nya tänkande som utvecklades 
under Gumælius tid i staden. Vi lägger särskild vikt vid sådant som satte spår i hans fortsatta 
tänkande. Förlaga för denna översikt har i huvudsak varit Svante Nordins Romantikens 
filosofi.  
     Vad som mer än annat slår iakttagaren är att filosofin stärkte sina ställningar och skaffade 
sig ett grepp över universitetsutbildningen från sekelskiftet 1800 och några årtionden framåt. 
Filosoferna hade fått vind i ryggen genom att låta sig påverkas av tysk idealistisk filosofi med 
dominerande namn som Johan Gottlieb Fichte (1762–1814), Friedrich von Schelling (1775–
1554) och Friedrich Hegel (1770–1831.2 Stimulerade av detta nya utvecklade de ett filosofiskt 
                                                
1 Lindroth 1976, s 151 f. 
2 Går man djupare in i problematiken hade den ovan anförda romantiken, i Sverige ofta benämnd nyromantiken, 
sina rötter i den platonska traditionen liksom hos Kant. Den är en världsåskådning som som framför allt  
utarbetats av Friedrich von Schelling  och hans krets, av bröderna August Wilhelm och Friedrich von Schlegel 
(1767–1845, respektive 1772–1829), av diktare som Ludwig Tieck (1773–1853) och Novalis (pseudonym för 
Friedrich von Hardenberg 1772–1801). Många romantiker var knutna till universitetet i Jena i furstendömet 
Weimar, där Johan Wolfgang von Goethe (1749–1832) var kulturminister. (Eriksson 1987, s 129.)  
     Immanuel Kant (1724–1804) hade, som vi i kapitel 2 får anledning att återkomma till, förstått att kunskapen 
om världen utanför vårt medvetande är inskränkt och att vi läser omgivningen utifrån vårt subjektiva 
självmedvetande. Tinget i sig känner vi ej. Med detta konstaterande hade Kant inte bara skapat nya betingelser 
för tron utan även öppnat för en genomgripande omtolkning av verklighetens väsen. (Eriksson 1987, s 130 f. 
Genom sin omtolkning av verklighetens väsen öppnade Kant för den idealistiska filosofin. (Heckscher 1939, s 
19.) Bland annat Fichte (1762–1814) insåg, påverkad av Kant, att det egna jaget formade människans 
verklighetsupplevelse. Däremot gick Fichte inte med på att yttervärlden, ”tinget i sig”, var något okänt. 
Yttervärlden var bestämd av det subjektiva jag som betraktade den, menade han. Världen var generellt uttryckt, 
själsligt bestämd. (Eriksson 1987, s 131. Aspelin 1993, s 184-191. Aspelin sammanfattar på ett pedagogiskt sätt 
Fichtes etiska idealism.) Schelling förde denna tanke vidare och utvecklade den. Hela tillvaron såg denne, och 
här hänvisar jag återigen till kapitel 2, som en andlig enhet. Det kroppsliga var enbart skenbart materiellt, djupast 
sett var det något andligt. Denna föreställning ledde inte enbart till omtolkning av kristendomen utan även till en 
människocentrerad uppfattning av tillvaron. Den ande som utgör världen framträder nämligen enligt Schelling 
på olika nivåer av själslighet. Naturen nedanför människan uppfattade han som omedveten ande. Först i 
människans själ väcks enligt Schelling människans kännedom om sig själv, det vill säga  kännedom om sin egen 
andlighet. (Eriksson 1987, s 131 f.) I den uppsaliensiska romantikens av Schelling påverkade värld intog 
följdriktigt människan centralplatsen, detta på grund av att hon är den varelse hos vilken anden kommit till 
medvetande om sig själv. (Eriksson 1987, s  133.) 
     På denna filosofiska grund kunde exempelvis en ledargestalt för ”Nya skolan” i Uppsala, poeten och 
Gumælius promotionskamrat Atterbom, hävda att trons tillit genom Schellings filosofi även kunde ses som ett 
filosofins försanthållande. (Mogren 2003, s 45, 175. Om Nya skolan , se bland annat Mogren 2003, passim.)  Att 
detta synsätt inte var främmande för Gumælius skall jag framledes påvisa. Den insikten förstärks av att 
Gumælius i Uppsala tillhörde de litterära kretsarna kring Atterbom och den Nya skolan.  
 



 20 

tänkande som de ansåg vara grundläggande vetenskap. De svenska filosoferna menade sig 
företräda en vetenskaplig livs- och världsåskådning som övriga vetenskaper hade att anknyta 
till och bygga på.  
    Kännetecknande för denna filosofi i dess olika former och utvecklingsfaser var arvet från 
Platon. Själva grundtanken var att verkligheten i sista hand var andlig samtidigt som den i 
djupaste mening också sågs som förnuftig. Denna andliga verklighet förband 
uppsalafilosoferna med Anden och med Gud. Samtidigt såg filosoferna verkligheten som en 
enhet. Allt hörde enligt dem organiskt samman i en sammanhållen totalitet.  
     Drar man ut de konsekvenserna av detta synsätt blir av det yttre en fenomenvärld, eller om 
man så vill en skuggvärld relativt den andliga verkligheten. Så konsekventa var man dock 
sällan. Genomgående brottades filosoferna med hur den materiella verkligheten skulle 
beskrivas i dess förhållande till den andliga.  
    Till det problematiska hörde även att förena tanken på att allt hörde organiskt samman med 
uppenbar mångfald och motsägelsefullhet. Eller tillspetsat, hur kan den sanna verkligheten 
beskrivas som en enhet med sin spets i Gud när det samtidigt finns så mycket ont?  
     Människans sinnlighet ställdes mot hennes förnuft. Uppgiften var att övervinna 
sinnligheten, alternativt att låta sinnligheten bli underordnad högre värden. Den sanna 
verkligheten fanns ju i det andliga inte i det sinnliga.  
     Från den lägre världen skulle man med filosofins, konstens och religionens hjälp sträcka 
sig mot den högre.  
     Uppsalafilosofen var patriot. Dock glorifierade han aldrig kriget utan drömde om 
folkförbund och evig fred.  Hans kvinnosyn var romantisk och patriarkalisk, men aldrig 
förnedrande. Politiskt var han konservativ. En stat eller ett samhälle som byggde på förnuftet, 
tillämpade enligt uppsalafilosoferna maktdelning mellan ett offentligt stånd och ett privat. Det 
offentliga ståndet, makteliten, hade som sin huvuduppgift att med oväld leda samhället mot 
det allmänna, det förnuftsmässiga och det ideella. Det privata ståndet hade en mer begränsad 
maktsfär utifrån sina praktiska färdigheter och sitt sunda förnuft.  
     Samhället tänktes som en kollektiv enhet med personlighet och själ.      
     Sammantaget såg uppsalafilosoferna framtiden an. De trodde på utveckling. Hela tillvaron 
var för dem indragen i en utvecklingsprocess där slutmålet var andlighetens seger.1  
     Denna utvecklingstro skall ses mot bakgrund av att de svenska romantikerna liksom deras 
tyska lärofäder förutsatte det organiska växandet. Allt levande var menat att växa och 
utvecklas likt växtligheten i naturen, menade de. Växandet förutsattes ske långsamt, aldrig 
ryckvis och snabbt. Hastiga rörelser bryter sönder. Revolution, i betydelsen plötslig 
omvälvning, var något förkastligt. Revolutioner dödar folksjälen, menade romantikerna. 
Denna syn på det organiska växandet gällde även den historiska utvecklingen bland folkslag 
och länder, detta enligt en historiesyn som utvecklats av den ursprungligen från Tyskland 
stammande historiska skolan. Motsvarande betraktelsesätt återfinner vi även i av romantiken 
påverkad språk- och rättsvetenskap.2  
     Varje enskild nation ansågs ha sin utvecklingspotential och dessutom behöva en rättsord-
ning som var anpassad just för den.3          

                                                
1 Nordin 1987, s  405, 419-422. 
2 Till den historiska skolan räknas den historiska rättsskolan, grundarna av den historiska och jämförande 
språkforskningen och av den historisk kritiska metoden inom historievetenskapen. Denna skola utvecklades i 
Tyskland under första hälften av 1800-talet och präglade tysk humanvetenskap från romantiken och framåt under 
1800-talet. Se Heckscher 1939. 
3 Så lärde tydligast den historiska skolan inom rättsvetenskap, därtill inspirerad av Friedrich Karl von Savigny 
(1779–1861). Språkforskningen, vars portalgestalt var Friedrich Schlegel, grundade sin förståelse av 
språkutveckling och släktskap språk emellan utifrån synen på språken som något i samhället integrerat. Staten i 
sin tur sågs av bland annat Schelling som en organiskt växande storhet. 



 21 

     Organismidén kom sammanfattningsvis att bli något av en nyckel för hela den romantiska 
åskådningen såväl i Uppsala som på andra platser. Denna idé måste betraktas som 
romantikens bidrag till 1800-talets kungstanke, den allmänna evolutionsidén.1  
     Så långt huvuddragen i det tänkande som svepte in över Uppsala omkring sekelskiftet 
1800. Till huvudframställningen hör en mera ingående teckning av hur den romantiska 
idealismen utvecklades och i viss mån ändrade karaktär under Gumælius tid i Uppsala.  
 
1:7 Nyhumanismen 
Det nyhumanistiska bildningsidealet kom att bli dominerande under Gumælius tid i Uppsala.2 
Detta ideal kom han i fortsättningen att både anknyta till och avgränsa sig från under sitt 
fortsatta liv. Detta motiverar varför något ytterligare sägs om detta ideal.      
     Nyhumanisterna betonade värdet av de klassiska språkens och kulturens studium. Denna 
betoning skall dock inte förstås som ett konservativt fasthållande vid gammal ordning. De var 
till exempel motståndare till ett ”själlöst” grammatikpluggande och gillade inte när de 
klassiska studierna bedrevs utifrån teologiska utgångspunkter. De klassiska studierna hade ett 
egenvärde, menade man. Samtidigt kom nationell diktning, nationell litteratur och kultur, 
liksom studiet av de nationella språken, att intressera de klassiskt skolade nyhumanisterna.3 
Den svenske nyhumanisten Adolph Törneros, latinprofessor i Uppsala på 1830-talet och 
dessutom nära vän med Gumælius, var en högt bildad estet. Under sina resor i den svenska 
sommaren gav han övertygande prov på en romantisk naturkänsla. Även denna känsla gick 
alltså att förena med ett nyhumanistiskt betraktelsesätt.4 
     Nyhumanisterna utvecklade en bestämd syn på begreppet bildning. Inte minst studiet av de 
klassiska språken och den klassiska kulturen i dess litteratur och konst ansågs bildande. 
Bildning betyder i detta sammanhang överblick, insikt i sammanhang och förmåga att urskilja 
vad som var av värde. Djupast sett bildades man till humanitet.5 Den krassa nyttan och de 
empiriska vetenskaperna med deras anhopning av torra fakta ringaktades. Den akademiska 
utbildningen skulle ta fasta på det mänskliga vetandet i dess organiska helhet och söka tränga 
fram till verklighetens innersta väsen.6  
     Johan Gottfried Herder (1744–1803), en av de främsta företrädarna för nyhumanismen, 
hävdade att historien utvecklades kontinuerligt och i fortlöpande sammanhang. Nya nationella 
kulturer stod i förbindelse med svunna i en utvecklingskedja som förhoppningsvis ledde till 
ökad humanitet. Dessutom tänkte han sig litteraturen som ett ur folksjälen framvuxet uttryck 
för den nationella egenarten. Bildningen såg han främst som en nationell bildning som 
verkade befrämjande på varje tids kultur. Den nyhumanismen nära angränsande romantikens 
historiska intresse härleds bland annat till Herders inflytande.7 
     I vissa nyhumanistiska kretsar stod det klart att personlighetens bildning och den nationella 
kulturens tillväxt kunde ske även på annan grund än den klassiska. Även naturvetenskaperna 

                                                
1 Hessler 1937, s 102 f. Eriksson 1987, s 134. På svensk botten framträder Erik Gustaf Geijer (1783–1847) i 
Uppsala som den historiker som tydligast påverkats av dessa tankar. (Om Geijers syn på landskapet som en 
organism. Se Mogren 2003, s  62.) Geijers historiesyn var grundad i tanken på folket som en organism, 
bestående av kungamakt och folk och i läran om den nationella egenartens värde. Han övergav inte denna av 
romantiken genomsyrade grundhållning när han efter sin omvändelse 1838 framträdde som liberal. (Lindroth  
1976, s 183. Eriksson 1987, s 135. Om organismtänkandets utveckling på tysk botten. Se Heckscher 1939, s 32.)  
2 Nyhumanismen var ursprungligen en tysk företeelse med företrädare som Johann Joachim Winckelmann 
(1717–1768), Johann Gottfried Herder , Wilhelm von Humboldt (1767–1835) och även Johann Wolfgang von 
Goethe (1749–1832) och Friedrich Schiller (1759–1805). Tegnér var den mest kände svenske företrädaren.  
3 Landqvist 1946, s 124-126. 
4 Lindroth 1976, s 185. 
5 Landqvist 1946, s 123, 130. 
6 Lindroth 1976, s 142. 
7 Landqvist 1946, s 126 f, 128 f, 130. 



 22 

kunde skärpa omdömet, stärka och förfina karaktären och göra att människan mognade. Bland 
annat Herder påstod att den som skärpt sitt sinne med något, vad det än må vara, därigenom 
mognade till sin inre människa.1  
     Nyhumanisterna upphöjde den lärde. Denne stod i sanningens tjänst med kunskap om 
såväl det närvarande som det tillkommande. Kunskap hade inte sin grund i sunt förnuft men i 
övertygelsen om att filosofin (vetenskapen) tillhandahöll den högre visdomen. Halvbildning 
ansågs farlig. Inga övergångar mellan bildade och obildade skulle ges.2  
     Att nyhumanismen som en ursprunglig tysk rörelse också hade specifikt kristna rötter är 
uppenbart. Kännetecknande för nyhumanismens kristendomstolkning var att gränsdragningen 
mellan religion, vetenskap och konst var flytande. Allt hade tendens att smälta samman i en 
inre, sann verklighet av högre slag. Detta är värt att ha i minnet när vi så småningom skall 
tolka Gumælius kristendomstolkning under hans tid som kyrkoman.3  
 
1:8 Patriotism, Götiska förbundet och den nationella 
väckelsen 
Avslutningsvis något om den patriotism som svepte in över landet efter förlusten av Finland 
1809, d v s under den tid Gumaælius vistades i Uppsala. 
     Uppsalaromantikerna var, liksom den svenska romantiken över huvud taget, patrioter. De 
hävdade entydigt det egna landets särställning gentemot andra folk.4 Detta gjorde de trots att 
romantiken uttalat såg på tillvaron som en enhet. Det motsägelsefulla i denna hållning löste 
romantikerna upp genom att tala om enskildheter som tillsammans gick upp i en stor enhet. 
Varje enskildhet hade sin egen uppgift i helheten, samtidigt som enskildheten betraktades som 
ett mikrokosmos som i sig inrymde allt. Som en sådan enskildhet med egen personlighet 
betraktade man den egna nationen (i den mån den hölls samman av människor med samma 
språk och av samma ras). Den enskilda nationen ansågs dessutom äga en egen specifik uppgift 
till tjänst för helheten. Medborgarna i det egna landet förenades i att de alla antogs vara 
delaktiga i det egna folkets väsen genom sitt ursprung och genom ett framtidsöde förbundet 
med det land och det folk de tillhörde.5  
     Götiska förbundet skall ses som ett konkret uttryck för denna patriotism.  Detta förbund 
bildades i Stockholm 1811 men med ingång även i de romantiska kretsarna i Uppsala. Bland 
annat Geijer hade en ledande ställning i förbundet. 
     Initiativtagare och ledare var Jacob Adlerbeth (1785–1844). Namnkunniga ledamöter var 
förutom Geijer även Tegnér och Per Henrik Ling (1776–1839). Gumælius invaldes som 
ledamot 1818 och gick under namnet Kjartan Olafson.6 Samma år som Gumælius vann sitt 
inträde avslutades Geijers egentliga verksamhet i den götiska rörelsen. 7 Förbundets organ var 
kulturtidskriften Iduna (började utkomma 1811). Bland bidragsgivarna fanns som vi ovan 
noterat även Gumælius som medverkade med artiklar i fornnordiska ämnen. Tidskriften, 
annonserad som ett språkrör ”för den nordiska fornålderns älskare,” slutade komma ut 1824, 
varefter förbundets verksamhet ebbade ut. 
     Pådrivande vid bildandet var nationella stämningar som uppstått i sorgen och frustrationen 
över förlusten av Finland. Förbundet ville nationell väckelse i göternas efterföljd. Hessler ta-
                                                
1 Landqvist 1946, s 124, 130 f. 
2 Nordin 1987, s 423 f, 144, 58. 
3 Stephan, Schmidt 1960, s 33.  
4 Heckscher 1939, s 151. 
5 Hessler 1937, s 113 f. Eriksson 1987, s 133 f. 
6 Bergstedt påstår att Gumælius tillhörde de ursprungliga stiftarna. Han valdes enligt Amenius in 1818. Amenius, 
SBL 17, s 408. Bergstedt 1883, s 409. Rodell 2000, s 114. En grundlig genomgång av bakgrunden till och 
omständigheterna kring Götiska förbundets bildande i Stenroth 1972. 
7 Landqvist 1954, s 135.  



 23 

lar om förbundet som en organisation skapad för fosterländsk propaganda. På dess program 
stod enligt Hessler ”en historism, som skulle tjäna nationella syften”.1 Detta helt i linje med 
Geijers synsätt. Geijer tog dessutom genom sina skriverier i just Iduna de första stegen mot en 
syntes av klassiskt och romantiskt, något som ledde fram till den götiska nationalromantiken. 
Samme Geijer utvecklade i Iduna den av Herder (1744–1803) introducerade läran om de 
nationella minnenas och traditionens betydelse för att stärka folkkaraktären. Samtidigt var 
man inom Götiska förbundet påverkade av den entusiasm för folklitteratur som fått spridning 
bland Europas intellektuella sedan mitten av 1700-talet. Folkvisesamlaren och fornforskaren 
Leonard Fredrik Rääf (1786–1872) var medlem i förbundet liksom också Arvid August 
Afzelius (1785–1871) präst, folkvisesamlare, översättare av fornnordiska diktverk. I Iduna 
publicerades för första gången en rad av Geijers och Tegnérs dikter i götisk anda, bland annat 
några romanser ur Fritiofs saga. Man intresserade sig också för bruket av fornnordisk 
mytologi i bildande konst.2 
 

2 Gumælius utvecklingstro 
Därmed har vi kommit över på huvudframställningen. Även denna förutsätter en 
bakgrundsteckning, nu i form av ett slags ”omtag”. Jag skall återigen, men nu fördjupat, 
beskriva den romantiska rörelsen. Jag gör det genom att gå på person och börjar med de tyska 
förebilderna Kant, Fichte, Schelling och Hegel. Därefter fortsätter jag med den svenska 
filosofer som påverkat Gumælius. Först därefter beskriver jag dennes tänkande utifrån ett 
utvalt material där det karakteristiska för hans synsätt framträder.  
 
2:1 Spekulativ idealism och trosfilosofi. Kant, Fichte, 
Schelling, Hegel 
I den franska revolutionens spår skedde en ideologisk strömkantring i Tyskland. De som mer 
än andra banade vägen för denna epokväxling var filosoferna Immanuel Kant (1724–1804), 
Johan Gottlieb Fichte, Friedrich von Schelling och Friedrich Hegel (1770–1831).  
     Tidigare höll man det för självklart att mänskliga begrepp var klara och gick att förstå, 
medan Kant visade att begreppen, analyserade av det rena förnuftet, var subjektiva bilder. Av 
uppenbar sanning hade blivit subjektiv sanning. Detta innebar ett grundskott mot 1700-talets 
rationalistiska upplysning.  
     Även Upplysningens på dåtidens förnuft grundande religiösa grundpelare, Gud, dygd och 
odödlighet, ifrågasattes av Kant. Religionens sanning kunde inte bestämmas utifrån förnuftet. 
Dess sanning tillhörde det  praktiska, inte det rena förnuftet.  
     Kant bevisade inte religionens sanning, han förutsatte den. Ett av skälen var att religionen 
svarade mot människans behov av att vara ställd under obetingade etiska krav. Ett annat att 
Guds existens och människans frihet var förutsättningen för att människan kunde handla så att 
det hon gjorde kunde omformuleras till allmän lag.3      
     Denna Kants, låt oss kalla den kunskapsteori, verkade befriande. För många av samtidens 
intellektuella upplevdes den som ett frihetsevangelium. I och med Kant hade de fått tillbaka 

                                                
1 Hessler 1937, s 87.  
2 Lönroth 1988, s 261, 265–274. Lindroth 1976, s 178. Norborg 1988 s 160. ”Utifrån L F Rääfs avskrift av den 
gamla riddarromanen Hertig Fredrik af Normandie, som översatts till svensk vers på 1300-talet, gjorde 
Gumælius en kritisk filologisk bearbetning, tjugotalet år innan Svensk fornskriftsällskapet grundats”.  Rodell 
2000, s 114. Hessler 1937, s 79–83. Om Götiska förbundet med speciell hänsyn till Geijer. Hessler 1937, s 79–
93. 
3 Bland annat Seeberg 1904, s 39, 100 f, 105. Stephan, Schmidt 1960, s 29. Eriksson 1987, s 130 f. Heckscher 
1939, s 19 osv.  



 24 

sin fria vilja och de hade uppmuntrats att frigöra sig från upplysningsrationalismens religiöst 
begränsade värld.  
     Bland dem som vittnade om denna befrielse var Fichte. Med honom inleddes den tyska 
spekulativa idealismen, i förlängningen också den svenska. För Fichtes del skedde detta 
främst genom att han av Kant fått lära sig att jaget formade människans 
verklighetsupplevelse. Däremot förnekade han Kants dualism mellan det rena och det 
praktiska förnuftet. Jaget, ett allmänt, för alla enskilda medvetanden gemensamt subjekt, 
”sätter sig självt”, som Fichte uttryckte det.1  I Svante Nordins uttolkning av Fichte 
producerar jaget ”utan att själv vara medveten om det, världen, materien, objektet”.2 Därmed 
har jaget fått ett ”icke- jag” och på samma gång den tvingande uppgiften att söka förbinda 
”icke-jaget” med jaget. En konsekvens av detta är för Fichtes del  en etik där den enskilde så 
långt som möjligt söker övervinna ”naturens skrankor, att han uppger sina privata intressen 
och verkar i enlighet med det universella jagets vilja.3  
    Denna metafysiska spekulation var för Fichte ”saliggörande”. Det betyder att den var 
grundläggande t o m för hans religiösa övertygelse. Om denna religiösa övertygelse skall här 
inte mer sägas än att religionens historiska vittnesbörd betydde föga för Fichte, inte heller 
naturens vittnesbörd.4    
     För Schelling, som förde Fichtes spekulativa idealism vidare, var det tvärtom. Såväl 
historia som natur var centrala temata för honom. Här intresserar mest hans syn på historia 
och natur i förening med hans spekulativa omtolkning av kristendomen.  
     Att verkligheten är andlig var för Schelling själva grundföreställningen. Av denna sin 
verklighetssyn drar han i sin identitetsfilosofi den spekulativa slutsatsen att det i 
världsutvecklingen råder inre identitet mellan motsatsparen vara och tänkande, mellan 
subjektivt och objektivt liksom mellan ideellt och reellt.  
     För Schelling når andelivet sitt högsta stadium i det konstnärliga skapandet. I detta förenas 
motsatserna ande och natur, medvetet och omedvetet, frihet och nödvändighet. Så också i 
filosofin som i sin fulländning blir en intellektuell åskådning av intuitivt slag motsvarande 
konstnärens skapande.5  
    Sin naturfilosofi har Schelling sammanfattat i följande sats: ”naturen är omedveten ande 
och anden medveten natur”6. Därmed hade han implicit gett människan centralplatsen i 
tillvaron. Detta på grund av att hon är den i vilken anden kommit till medvetande om sig 
själv.7       
     Naturen var för Schelling, liksom  för romantikens naturfilosofi över huvud taget, indragen 
i en kontinuerlig utvecklingsprocess där den omedvetna anden alltmer utvecklas mot 
medvetenhet.8  
     Till detta skall fogas hans kosmologiska spekulationer som han så småningom 
kombinerade med mer eller mindre bibliska föreställningar. Dessa bibliska anknytningar har 
gett mig anledning att tala om Schellings trosfilosofi.  
     Följande är ett försök att skissera några karakteristiska drag i denna trosfilosofi. I och med 
gudamänniskan Kristus trädde oändligheten ned till det ändliga. Detta nedstigande såg 
Schelling som en försoningsgärning. Denna försoningsgärning innebar djupast sett att det 
demoniska i skapelsen besegrades. Det onda såg Schelling som en fasansfull makt som genom 
ett ursprungligt avfall trängt in i världen. Huvuduppgiften för människan blev att i Kristi 
                                                
1 Aspelin 1993 (1958), s 188. Sammanhållet om Fichte, Aspelin 1993 (1958) s 184 –191.  Eriksson 1987, s 131. 
2 Nordin 1987, s 16. 
3 Aspelin 1993, (1958), s 188 f.  
4 Stephan, Schmidt, 1961 s 38 f.  
5 Aspelin 1993 (1958), s 194 f.  
6 Citerat från Aspelin 1993 (1958) s 193. 
7 Eriksson 1987, s  133.  
8 Aspelin 1993 (1958), s 194. 



 25 

efterföljd övervinna det onda. Dock begränsades inte försoningsgärningen till Kristi 
framträdande. Schelling fann motsvarigheter till Kristi frälsargärning även hos Platon och 
bland kulturer andra än de kristna.1  
     Frihet är, lärde Schelling, att som människa kunna skilja och välja mellan det goda och det 
onda.2   
     Skulle Schelling bygga en kyrka, bleve den tillägnad evangelisten Johannes.3 Det var för 
övrigt den gängse inställningen bland romantikerna. Johannesevangeliet såg de som 
evighetens evangelium.4  
     Till den spekulativa idealismens filosofer hör, förutom Fichte och Schelling, slutligen även 
Friedrich Hegel. I honom förverkligades ansatser hos såväl Fichte som Schelling, bland annat 
Schellings försök att infoga kristendomen i sin filosofi.  
     Hegels poäng var att han, i ett gigantiskt försök till världsförklaring, drog in det absoluta 
som styrmedel i den historiska utvecklingen. Detta absoluta benämnde han den absoluta 
anden som han bestämde som förnuft (anden, tänkandet) och verklighet (varat) i förening. De 
kristna huvudlärorna, med försoningsdramat i centrum, förbands med och kom till uttryck i 
den absoluta andens verkande i historien. Det betyder att Hegel omformade och 
förallmänligade den kristna tron och gjorde denna till ett hela historien omfattande livsdrama. 
Hegel talade om detta livsdrama i termer av det oändliga som tagit gestalt i det ändliga för att 
sedan återkomma till sig själv för att vinna medvetande om sitt eget väsen. Just detta var 
enligt Hegel den djupaste innebörden i  f a Johannesevangeliets tal om Ordet (λόγος) som 
blev människa och tog sin boning bland oss människor och sedan här hos oss utförde sitt 
frälsningsverk.5  
     Hegel gör alltså teologi till spekulativ filosofi och filosofi i sin tur till förklarad historia. 
Det historiska förloppet blir i Hegels tänkande till en ständigt pågående utveckling efter ett 
bestämt mönster. Tes övergår i sin motsats antites som i sin tur omvandlas till syntes. Det 
yttersta målet i detta skeende är det absolutas (Guds) självförverkligande i historien.  
     Hegel betonade att historiens utveckling aldrig var godtycklig men inte heller kunde 
förstås efter abstrakta förnuftsprinciper. Den ingick i en nödvändig utvecklingskedja som det 
var möjligt för tanken att uppspåra och förstå.6 
     Hegels filosofiska system är på samma gång logiskt och irrationellt, spekulativt och 
historiskt. Det gör anspråk på att ge svar på och förklara alla tillvarons motsatser.7  
 
2:2 Uppsala och trosfilosofin 
Alldeles tydligt har de filosofer Gumælius mötte i Uppsala  influerats av de ovan refererade 
tyska filosoferna. Detta kommer fortsättningen att visa där jag sammanfattat 
uppsalafilosofernas tänkande under tre huvudrubriker; ”Motsatsernas enhet, 
personlighetsfilosofi och försoning”, ”Från slumrande ande till trosfilosofi” och ”Gud i den 
historiska utvecklingen”. Fichte, Schelling och Hegel är, fastän ofta osynliga, närvarande var 
jag än befinner mig i min treledade redovisning.   
     Varför jag inleder med just Höijer, som dog innan Gumælius fullföljt sina akademiska 
studier, beror av hans betydelse för Geijer.  
 

                                                
1 Stephan, Schmidt, 1961 s 39 f.  
2 Radler 1988, s 307 f. Aspelin 1993, s 195 f. 
3 Seeberg 1904, s 117–123. Heckscher 1939, s 26 f. Mogren 2003, s 39. 
4 Förutom Johannesevangeliet hade Romarbrevet och Hebréerbrevet betydelse för romantikerna under denna 
tidsepok. Segerbank 2004, s 194.  
5 Aspelin 1993, s 200. Hornig 1984, s 158-162. 
6 Aspelin 1993, s 205. Kortfattat om Hegels historiefilosofi i Nycander 2009, s 429 ff. 
7 Stephan, Schmidt, 1961 s 40 ff. 



 26 

2:2:1 Motsatsernas enhet, personlighetsfilosofi och försoning 
 
Höijer och motsatsernas enhet  
Den idealistiska vågen i Uppsala initierades av den politiskt aktive filosofen Benjamin Höijer.  
Denne tillhörde Juntan, en studentklubb i 1790-talets Uppsala känd för sina jakobinska 
åsikter. Höijer hindrades på grund av sin politiska hållning från att göra akademisk karriär. 
Först 1809, efter Gustav IV Adolfs avsättning, fick han sin professur men dog bara några år 
efter tillsättningen.  
    Höijer hade tillägnat sig Kants filosofi. Liksom Fichte kritiserade han Kant för att denne 
ställde det subjektiva medvetandet mot ”tinget i sig”. Tingen, objekten, den yttre verkligheten 
existerar inte oberoende av subjektet, hävdade Höijer. De gör det lika lite som planeterna är 
oberoende av solen, förklarade han. Ett subjekt, en Gud liktydig med en moralisk 
världsordning, är den livgivande kraften. På denna världsordning hänger den yttre 
verkligheten. Detta synsätt kom att i olika varianter bli det vanliga i det idealistiska Uppsala. 
Den nedan refererade Samuel Grubbe hävdade att universum blivit till genom Guds fria vilja 
samtidigt som universum är en levande intelligent nödvändighet. Gud handlade enligt Grubbe 
fritt, samtidigt just som han måste, eftersom han är Gud. Följdriktigt äger universum sin 
realitet genom Guds blotta tanke, hävdade Grubbe.1  
     Höijer var kritiskt inställd till ”common sense” som byggde sin verklighetsuppfattning på 
iakttagelser av den yttre verkligheten. För Höijer var verkligheten förankrad i ett högre 
filosofiskt förnuft. Detta högre filosofiska förnuft, liksom sedelagen, stod i Höijers 
föreställningsvärld över yttre auktoriteter, det må gälla gängse moral och religion, eller politik 
och vetenskap.2  
     När Geijer i sin ungdom var som mest receptiv påverkades han fram för allt av just 
Benjamin Höijer.3 Denna påverkan kan verifieras från skilda håll. Bland annat kommer den 
till uttryck i Geijers skrift från 1811, Om historien och dess förhållande till religionen.     
     När jag nedan mera utförligt skall redovisa Geijers trosuppfattning vinner denna därför på 
att relateras till just Höijer. Av den anledningen här ytterligare några ord om Höijers filosofi.  
    Höijer sökte det verkliga, det som all annan verklighet kunde hängas upp på, något på 
vilket, som han uttryckte det, kedjan av orsaker kunde fästas. Detta verkliga var för Höijer 
friheten, annorlunda uttryckt handlingen i förståndet. Handlingen i förståndet såg Höijer som 
handlingen i ren form. Som sådan innehöll den i sig som sin motsats den absoluta 
inskränkningen och utgjorde i den egenskapen en motsatsernas enhet.  
     Handlingen i förståndet definierade Höijer som energi utan energi, som något och 
samtidigt intet. Den kunde av Höijer liknas vid en rå vila ur vilken jaget, dess värld, dess 
moraliska livsordning, liksom dess frihet, kunde springa fram.  
     Höijer beskriver Gud som grunden för en moralisk världsordning och som tillvarons 
livgivande kraft, men låter sig inte nöja med den definitionen. Gud blir för Höijer också en 
motsatsernas enhet, liksom frihetens själva ursprung. Detta påpekat med hänsyn till Geijers 
personlighetsfilosofi.4 En personlig Gud med yttre härskarmakt trodde han däremot inte på. 
Detta sitt synsätt demonstrerade han genom att uppträda demonstrativt ofromt.5  
     Höijers spekulationer över verklighetens väsen transformerade Höijer sedan till praktisk 
politik. Bland annat fick den följder för synen på landets undervisning. Denna fick inte 
förfalla till frihetstidens tragglande utifrån praktisk nytta och behovet av yrkesutbildning. Den 
högre undervisningen liksom universiteten skall förmedla bildning. Bildning får man genom 
                                                
1 Nordin 1987, s, 136, 138 f.           
2 Nordin 1987, s 64, 55, 111. 
3 Radler 1988, s 71. 
4 Engdahl 1988, 173-176. 
5 Nordin 1987, s 74, 61. 



 27 

humanistiska studier. Historia, konst och filosofi borde vara de centrala ämnena, 
argumenterade Höijer. Med dessa nya tongångar påstår Nordin det nyhumanistiska 
bildningsidealet vara introducerat i landet.1  
 
Geijers personlighetsfilosofi 
Geijers kristendomssyn hör nära samman med hans personlighetsfilosofi. Denna 
personlighetsfilosofi grep efterhand djupt in i Geijers verklighetsuppfattning. Den kom att 
påverka hans kunskapsteori liksom synen på filosofi, historia och religion. Det betyder att 
personlighetsfilosofin blev en avgörande ingrediens i Geijers hela livshållning. Detta gällde 
både före och efter hans avfall till liberalismen.2  
     Geijers personlighetsfilosofi har rottrådar bakåt mot tysk idealism, ursprungligen via ovan 
anförde Höijer. Särskilt Hegels dialektiska metod, som utgick från motsägelseladdningen i 
tillvaron och förutsatte en rörelse mot en försonande syntes, verkade befruktande på Geijers 
tänkande.3  
     Vad Geijer sökte var enhet, enhet i djupaste mening. Denna enhet fann han, liksom Höijer, 
vara enheten mellan två storheter som samtidigt var varandras motsatser eller kontraster. 
Geijer hävdade exempelvis att det inte fanns någon personlighet som inte först genom en 
annan personlighet, som representerar dennes motsats, fått sin sanna identitet. Eller enklare 
uttryck, det blir inget jag utan ett du. 
     Enhet uppstår alltså när varandra motsvarande men samtidigt avvikande krafter integreras 
och blir till ett. Komponenterna i det som skall bli en enhet växlar. Det kan vara ett växelspel 
mellan det andliga och det sinnliga, mellan subjekt och objekt, mellan det ideella och det 
konkreta, mellan det förgångna och det nutida eller mellan ett jag och ett du.4 Geijer 
kontrasterade dessutom gärna andligt mot andligt och subjekt mot subjekt. Här skiljer sig 
Geijer från andra romantiker som ständigt ställde andligt mot materiellt och subjekt mot 
objekt.5  
     Friheten var för Geijer liksom för Höijer ett grundläggande begrepp. Den uppstår när 
förnuftet kommer till sig själv i integrationen med den tvingande naturen. Det betyder att 
människan finner sin frihet först när hon blivit ett med sin bundenhet. Detta kan illustreras i 
Geijers sätt att betrakta sedlighet och moral.   
     Sedlighet och moral hör för Geijer samman med människors möten, inget som i första 
hand definierar formellt. Till sedligheten hör att handlingen sker både på grund av ett 
förpliktande måste och av fri vilja. Den sedlige vill det hon skall.6  
 
Gudsbilden som personlighetsfilosofins källa 
Gudsbilden var den överordnade storheten i Geijers personlighetsfilosofi. Det var, som Geijer 
såg det, hans förståelse av Guds väsen som gjorde personlighetsfilosofin möjlig. 
     Det för Geijer centrala var att Gud definierades som en personlighet och detta i alla sina 
uppenbarelseformer. Att Gud var en personlighet grundade Geijer på att Gud från evighet 
frambragt sin egen motbild, Sonen. Samtidigt var Sonen Gud, närmare bestämt Gud i Gud. I 
sin egenskap av Fader var Gud skapelsens grund och i egenskap av Son fullkomlig skapelse. 
Gud var dessutom såväl som urbild och som motbild evigt oföränderlig. 
     Gud kännetecknas av enhet och frihet. Denna frihet i Guds väsen var för Geijer av 
grundläggande betydelse även för den mänskliga friheten. Denna såg han nämligen som en 

                                                
1 Nordin 1987, s 74, 58, 53, 423 f, 144. 
2 Radler 1988 s 71, 81, 88 f. 
3 Radler 1988, s 66, 111, 108, 105.   
4 Radler 1988, s 50. 
5 Radler 1988, s 52 f.  
6 Radler 1988, s 53. 



 28 

från Gud förmedlad frihet, alltså som en Guds gåva.1 Geijer kan tala om att det på grund av 
sambandet mellan Gud och människa finns två grundvärden i alla mänskliga relationer, 
förpliktelse och frihet. Han förutsätter t o m att det aldrig funnits några mänskliga väsen om 
inte Gud ägt ett du i sig. Gud var alltså förutsättningen för mänskligheten och utgångspunkten 
för allt mänskligt liv.  
     Geijer trodde sig i denna sin filosofiska spekulation dessutom veta att Gud inte 
uppenbarade annat än det som redan visat sig vara verklighet såväl i den preexistente som i 
den uppenbarade Kristus. Så var exempelvis Kristus till sitt väsen såväl en kroppslig som en 
andlig personlighet som förenats till ett. Därför rådde även i skapelsen ett samband och en 
samverkan mellan kroppsligt och andligt.2  
     Guds födelse ur sig själv i Sonen betecknade Geijer som det högsta av mysterier.3   
Frågan är hur Geijer fått kännedom om detta mysterium. Vi känner till att Geijer hade tagit 
intryck av Böhme, påpekar Radler. Böhme hade kommit fram till att i Gud fanns den absoluta 
gudomliga enheten och alla motsatsers förening.4    
     Att Bibeln också var en källa för Geijer är uppenbart. Johannesprologen med dess tal om 
Ordet hade alldeles uppenbart påverkat Geijers spekulation. Det hade även evangeliernas 
Kristusbild gjort liksom den tidiga dogmbildningen på kristologins och treenighetslärans 
område.5  
     Det saknas emellertid i Geijers verk någon bibelteologisk analys av gudsbilden. Radler 
finner det därför mest naturligt att söka själva ursprunget till Geijers gudsbild i hans egen 
personlighetsfilosofiska spekulation.6 
     Sambandet mellan gudsbild och personlighetsbegrepp var alltså starkt i Geijers 
spekulation, så starkt att det kom att bli centralt för såväl Geijers personlighetsfilosofi som för 
hur han upplevde verkligheten. Det var därför inga tomma ord när Geijer deklarerade att 
endast den kristna tron gav sann medvetenhet om Guds och människors väsen.      
 
Tron tydligast i Johannesevangeliet 
Katolikerna hade enligt Geijer anknutit till Petrus, protestanterna till Paulus. Det 
tillkommande, som hade låtit sig förbindas med evangelisten Johannes, var av högre värde. 
Detta tillkommande hörde Geijers egen tid till och pekade framåt mot en rent andlig 
utveckling av kristendomen.7  För Geijer hade kristendomen således framtiden för sig. 
     Bland evangelierna satte Geijer Johannesevangeliet främst. Redan i inledningen av detta 
evangelium, i prologen, visar detta evangelium sin fullödighet. Religion och filosofi förbinds 
där med varandra på ett förebildligt sätt.   
     Vad Geijer närmast tänker på är den ovan refererade spänningen och enheten i gudsbilden, 
som ju Geijer trodde sig ha återfunnit just i prologen. Denna menade han vara både 
religionens och filosofins sanna utgångspunkt.   
     Geijer ansåg att den lagpredikan som katolikerna förankrade hos apostlafursten Petrus, 
liksom protestanternas av Paulus inspirerade antinomism, haft sin tid. Evangelisten Johannes 
däremot hade framtiden för sig när han förkunnade att Gud är kärlek och att den kristnes 
laglydnad är förankrad i och en avspegling av Guds eviga kärlek. När människor i tro tog 
emot detta budskap ledde det till att fria personligheter kunde träda fram och leva som Gud 
ville att livet skulle levas.8  
                                                
1 Radler 1988, s 52, 54, 117, 120. 
2 Radler 1988, s 90, 52, 119, 50, 78. 
3 Radler 1988, s 111 f.  
4 Radler 1988, s 105. 
5 Radler 1988, s 70, 119, 112. 
6 Radler 1988, s 110, 112, 119, 93 f.  
7 Radler 1988, s 123 f. 
8 Radler 1988, s 126 f. 



 29 

Friheten öppnar för ondskan 
Geijer förankrade även ondskans möjlighet i gudomen. Guds motbild, Kristus, den skapande 
intelligensen, ägde självständighet och frihet och därmed också möjlighet att göra det onda. 
Geijer garderade sig samtidigt mot att detta onda verkligen kunde uppträda i gudomen. Han 
gjorde det genom att förutsätta att såväl urbild (Gud) som motbild (Kristus) var för evighet 
oföränderliga.  
     Dock förutsatte Geijer att motbilden hade möjlighet att avlägsna sig från urbilden. 
Människan, skapad till Guds avbild, hade fallit för denna frestelse och avlägsnat sig från Gud. 
Följden hade blivit en förödande ensamhet, ensamhet i förhållande till Gud, ensamhet i 
förhållande till nästan. Först genom mötet med Guds förlåtande nåd kunde människan åter 
komma Gud nära och leva efter sin bestämmelse, d v s i förpliktelser och laglydnad men 
samtidigt i frihet.1  
 
Försoningen 
För Geijer var historien platsen för Guds frälsningsverk. Historien avslöjade också Guds 
avsikter med sin skapelse. Drastiskt uttrycker Geijer denna sin övertygelse när han betygar sin 
vördnad för den Heliga skrift. Samtidigt bedyrar han att om så den Heliga Skrift skulle 
försvinna från jordens yta, skulle uppenbarelsens ljus ändå lysa. Religionen skulle ändå ända 
till den yttersta dagen förkunna om en Gud som försonat världen.2  
     Hur kunde Geijer påstå detta?  På grund av att han förstod försoningen utifrån sin gudsbild. 
Enligt denna grundades enheten i Gud på att Gud från evighet ägde sin egen självständiga och 
med fri vilja utrustade motbild. Denna motsatsens enhet hade förts vidare till de första 
människorna, men genom syndafallet sprängts isär. Försoning blir för Geijer den ursprungliga 
enhetens återupprättelse. Samtidigt blir detta försoningens frälsningsverk en sammanfattning 
av människans hela historia.    
     För Geijer var söndringen från den ursprungliga enheten synd. Samtidigt ledde söndringen 
till mer synd. Detta eftersom människan avlägsnat sig från den förpliktande gemenskap i 
frihet som hon i Gud skapats till.  
     Söndringen gäller såväl enskild som samhälle. Försoningen innebär mot den bakgrunden 
ett Guds ingripande i historien. Människans historia blir för Geijer ytterst en historia om hur 
människorna, ledda av Gud, återvänder till Gud och till gemenskap med varandra, alltså om 
hur Gud försonar världen med sig själv.3  
     Hur gick då detta Geijers försoningstänkande att förena med den kristna fromhet som 
gemene man var hänvisade till genom bibel, psalmbok och katekes? Att Geijer hade respekt 
för denna fromhet, finns det mycket som vittnar om.  Bland annat i inledningen till Thorild 
upphöjer Geijer denna vardagens fromhet. Samtidigt påstår han i inledningen av denna bok att 
den ”är skrifven för de lärde män som äro svage i tron”.  
     Frågan är nu hur Geijers ovan refererade försoningssyn förhåller sig till den under hans 
samtid levande kyrkliga fromheten, liksom till kyrkans lära. Detta kan prövas på flera sätt. 
Här skall vi göra ett stickprov med hjälp av Geijers välkända psalm, svensk psalm 140, Du 
bar ditt kors, o Jesu mild. Vi gör det genom att se vad Geijer i denna psalm påstår om 
försoningen.  
     Att bära korset står i psalmen för Jesu i kärlek fullföljda korslidande. Detta lidande var 
ställföreträdande. Jesus tog på sig allas skuld, inte enbart förföljarnas utan också våra och 
världens skulder. Genom detta sitt ställföreträdande lidande vann Jesus seger. Av detta drar 
Geijer en allmän slutsats: det intet finns som icke vinns av kärleken som lider. Psalmen 
avslutas med en maning till efterföljelse. 
                                                
1 Radler 1988, s 52 f, 68. 
2 (Efter Landquist 1924, s 393) Radler 1988, s 62. 
3 Radler 1988, s 152, 53, 65 f, 70. 



 30 

     Dessa tankar om Jesu genom sin kärlek fullföljda ställföreträdande lidande låter sig väl 
förenas med Geijers personlighetsfilosofi, som ju ytterst går ut på försoning och återfunnen 
enhet på kärlekens grund.1 Psalmen är ett av många tecken som visar att det går en brygga 
mellan Geijers filosofi och traditionell kristen fromhet.  
     Värt att lägga märke till är att Geijer i psalmen inte har något att säga om att Guds 
rättfärdighet krävde försoning, inget om att skulden var betald el dyl. Detta av den enkla 
anledningen att Geijer aldrig tänkte försoning på det sättet.2       
     Jag kan inte låta bli att redan här jämföra med Gumælius. När vi kommer in på dennes 
verksamhet i riksdagen observerar vi rätt omgående den religiösa undertonen i inläggen. Även 
Gumælius hade en organisk historiesyn och han förutsatte liksom Geijer att det främst var i 
historien som Gud utförde sitt verk. Dock var aldrig försoningstanken, som för Geijer, det allt 
annat överskuggande motivet. Jesu försoning var visserligen central för honom, men då 
främst i förkunnelsen.  I sin förkunnelse om försoningen lyfte Gumælius fram Jesu 
ställföreträdande lidande. Han gjorde det på traditionellt ortodoxt manér. Guds rättfärdighet 
krävde försoning.  
 
Personlighetsfilosofin förutsätter avståndstagande från panteismen 
Geijers tankar om försoningen kan härledas till hans av personlighetsfilosofi konstruerade 
gudsbegrepp. Så kan även hans avståndstagande från panteismen ses.   I panteismens sätt att 
betrakta världen såg Geijer ett nivellerande av den mänskliga personligheten.  Personlighetens 
fulländning kan aldrig, menade Geijer, förverkligas i ett allmänt uppgående i gudomen. 
Fulländningen förutsatte att människa och samhälle personligt underordnade sig Guds vilja. 
Detta i en i historien fortgående försoningsgärning, där söndrat, syndigt och varandra motsatt 
förenas i en motsatsernas förening. 3 
 
Estetiken påverkad av romantiken och korrigerad av personlighetsfilosfin 
Geijer delade romantikens universella uppenbarelsesyn.  Gud ger sig till känna inte enbart i 
Skriften utan även i naturens, liksom i konstverkets skönhet. Mot den bakgrunden blir också 
förhållandet religion och kultur i grunden harmoniskt.  
     När däremot Schelling i System des transcendentalen Idealismus går så långt att han 
definierar skönheten som det oändliga framställt i en ändlig form, identisk med det Goda och 
det Sanna, reagerar Geijer. Framför allt när Schelling påstår att det estetiska livet vore den 
högsta formen för mänskligt förnuft, väcker detta Geijers kritik. Även Schellings upphöjande 
av geniet vänder sig Geijer mot. Geniet var för Schelling en person som på drömlikt 
omedvetet sätt hade tillägnat sig trons fullkomning.  
     Vad Geijer saknade hos Schelling, som han annars var beroende av, var 
personlighetsfilosofins etiska krav som förutsättning för människans återupprättelse.4  
 
 
 
 
 
                                                
1 Geijer 1820, s 213. 
2 Följande citat visar att han tvärtom vänder sig mot detta sätt att förstå försoningen. ”Kristendomen, sade vi, är 
den enda konseqventa och lefvande monoteismen, nämligen då läran om de tre personerna i gudomen utgår: 
hvilken och gifvit anledning till den krassa ideen om försoningsläran, att den andra personen i gudomen skulle 
med att offra sig sjelf försona och tillfyllestgöra den första personens straffande rättfärdighet.” Geijer 1820 not 3 
s 223. 
3 Geijer 1820, s 202-207. Radler 1988, s 111, 108, 104, 89, 109. 
4 Radler 1988, s 98, 71, 96. Götz 1981 s 131. 



 31 

2:2:2 Från slumrande ande till trosfilosofi 
 
De himlastormande fosforisterna  
I den nya idealistiska filosofins sammanhang stod även fosforisterna, en litterär krets i 
Uppsala kring tidskriften Phosphoros och några andra publikationer av likartat slag.1 
Phosphoros blev inte långlivad. Den började utges 1810 och lades ner redan fyra år därefter. 
Fosforisternas blomstringstid blev också den kort. Omkring 1820 hade rörelsen kulminerat. 
     Fosforisterna benämnde sig gärna ”Nya skolan”. De gjorde det i polemik mot 
upplysningstidens och nyklassicismens anhängare. Dessa gav de epitetet ”Gamla skolan”.   
     En rad kända namn tillhörde gruppen. Ledare var Per Daniel Amadeus Atterbom. Flera av 
medlemmarna kom senare att tillhöra Götiska förbundet.2  
      Höijer hade inget till övers för fosforisterna. Själv menade han att hans egen filosofi var 
vetenskapligt förankrad. Den byggde inte, som fosforisternas, på svärmeri, romantiskt dunkel 
och intuition.3  
     Höijer var inte ensam i sin kritik. Andra anklagade fosforisterna för att vara fiender till 
samhälle och religion. De beskylldes för panteism och för att betona nyplatonismen på 
bekostnad av kyrkans lärobildning.4  
     Hur var det då egentligen? Att fosforisterna var stridbara och trosvissa står utom allt tvivel. 
Frimodigt förkunnade de budskapet om Guds närvaro. De gjorde det till en värld som på 
grund av upplysningsfilosofernas påverkan hade glömt att Gud fanns till.  
     Förebilden var Schelling. Dennes naturfilosofi hade fosforisterna gjort till sin. Naturen var 
för dem slumrande ande. Dock stannade fosforisterna inte upp i naturfilosofi. De följde också 
Schelling i hans tal om syndafall, mörker och kaos. Mörkret fick för fosforisterna bilda den 
nödvändiga bakgrunden till ljuset.  Atterbom talade poetiskt om att ”världen föddes ur ljusets 
förmälning med natten”.5  
    Framför allt menade sig fosforisterna ha funnit Gud. De skådade Gud i människans inre. 
Men också i naturen, historien och konsten avläste de eviga sanningar. De talade om salighet i 
naturen, om att bli Gud lik, om rening från egoism och materialism, om befrielse från 
beroende av det sinnliga, om att försjunka i överjordisk sällhet.6 Konsten sattes högst. 

                                                
1 Med Uppsala som utgångspunkt åstadkom fosforisterna en litterär revolution. De förmådde bekämpa den 
franskklassiska smaken och ersätta den med en av tysk romantik påverkad litteratur. (Lindroth 1976, s 142.) 
Atterbom och Palmblad gick i spetsen. Den litterära studentföreningen Auroraförbundet bildades 1808 och 1810 
kom det första häftet av Phosphoros (1810–1813) med sin förkunnelse om en ny tid och en ny poesi, inspirerad 
av tysk poesi och filosofi. Med hjälp av främst Schellings filosofi tolkade  fosforisterna, tillhöriga den ovan 
anförda ”Nya skolan”, naturens och religionens hemligheter. Vad man ville var att genom poesin synliggöra den 
andliga verkligheten. På motsvarande sätt ansågs god konst kunna hjälpa betraktaren att bakom det yttre uppleva 
det sanna i dess mest upphöjda andliga betydelse.(Lindroth 1976, s 142. Eriksson 1987, s 132 f, 135.) 
Fosforismen hade sina glansdagar på 1810 – och 1820–talen. (Lindroth 1976, s 184) Även Gumælius 
medverkade i av fosforismen påverkade skrifter. Trots detta anmärker Gumælius biograf C F Bergstedt att 
Gumælius förhållande till den nya skolan var något kyligt och affärsmässigt. De fosterländska tongångarna i 
Götiska förbundet påverkade honom otvivelaktigt mer, påstår Bergstedt. (Bergstedt 1883, s 409 f.)  
2 Nordin1987, s 80. 
3 Nordin 1987, s 73, 69 f. 
4 Nordin 1987, s 86, 424. 
5 Nordin 1987, s 82. 
6 Mikael Mogren har i Den romantiska kyrkan tydliggjort Nya skolans inställning till religionen. Man skiljer i 
denna skola konsekvent mellan den här världen och idealvärlden. Intresset är inriktat på hur människan via olika 
slags förmedlingar kan nå fram till det ideala, till tillvarons själva urbild, som ytterst representeras av Gud. Den 
Nya skolan framträder med stor självmedvetenhet och höga anspråk. Man vet sig vara förnyare när man vänder 
sig mot upplysningens religiösa förståndsmässighet och frimodigt förkunnar kristendomen som en undrens 
religion. Gumælius hade samma ideella grundsyn som företrädarna för Nya skolan. Dock är Gumælius 
försiktigare i sina uttryckssätt och mindre ”himlastormande”. Utifrån denna iakttagelse blir Bergstedts tal om 
Gumælius reserverade hållning till Nya skolan begripligt. Mogren 2003 passim. Se även Nordin 1987, s 81. 



 32 

Konstnären sågs i viss mening som den skapande Gudens like. Geniet dyrkades. I konsten och 
skönheten kunde den som var beredd som i en spegel se ”bilden af den förlofvade salighetens 
land”.1  
     Det konstnärliga skapandet låter oss uppleva det absoluta och det urbildligt sköna i 
symbolisk form, det hävdade även bland andra även filosofiprofessorn i Uppsala Samuel 
Grubbe. Konstnärens skapande närmar människan till Gud. Detta skapande blir ”för vår 
inbillningskraft en symbol af den absoluta identitet av frihet och nödvändighet, vilken vi 
måste tänka oss i det absoluta och gudomliga väsendets verksamhet”.2 Också i naturfilosofin 
tänkte Grubbe, i medveten motsats till en mekanistisk syn på naturen, i Schellings andliga 
banor.3  
 
Atterbom och trosfilosofin 
     Fosforismens iver avtog snart och entusiasmen för Schelling mojnade. Striden mellan nya 
och gamla skolan upplevdes inte längre som aktuell.4 När Atterbom 1819 återkom från sin 
utlandsresa till Tyskland och Italien betraktade han striden som avslutad. Tillhörde han 
numera någon skola var det den historiska.5  
     Atterbom har i och med detta övergivit en mera renodlad schellingianism till förmån för 
något som kan betecknas som trosfilosofi. För Atterboms del betydde detta att han försökte 
förena sin filosofi med ett tänkande som överensstämde med kristendomens traditionella 
sanningar. I den riktningen gick bland annat hans påstående att det var genom religionen och 
tron människan fick den fullständigaste uppfattningen av verkligheten.6  
     Detta betyder inte att de gamla grundvalarna uppgivits. År 1831 redovisar han i tidskriften 
Svea sin syn på konsten. Vad han där säger är följande: Vissa föremål äger en den sinnliga 
formens fullkomning. De är avbilder av den eviga idén, och förmedlar, om än bara formellt 
”en omedelbar närvaro av den fulla och eviga harmoni, som är allt livs ursprungliga både 
mening och urform”… Det sköna utmärks av att vara något urbildligt eller idealiskt i 
förhållande till all övrig sinnlighet.7   
     Vidare för han i sin filosofihistoria från 1835 bland annat fram fosforismens av Schelling 
beroende idéer om syndafallet och upprättelsen. Samtidigt känner vi här igen traditionell 
kristendom. Människan förutsätts ursprungligen ha levt i paradiset. Genom syndafallet bröt 
hon sig loss från Gud. Hon avföll i upprorisk egenvilja och valde det onda i stället för det 
goda. Detta val var möjligt på grund av människans fria vilja. Det onda uppfattas som något 
”som ljuger verklighet, men icke desto mindre äger verklighet – nämligen Lögnens”. Guds 
frälsnings- och försoningsverk går ut på att utrota det ondas makt.8  
     Politiskt hade Atterbom blivit allt tydligare konservativ. Bibergs och Geijers insatser till de 
konservativa idéernas försvar gillade han och han kom väl överens med den till Uppsala 
inflyttade Hans Järta (1774–1847). Den opposition Atterbom drog på sig kom främst från den 
allt starkare liberala riktningen.9  
 
 
 
                                                
1 Nordin 1987, s 82 f. 
2 Nordin 1987, s 139, 145 f, 136. 
3 Detta påpekat för att markera att vi i den idealistiska filosofin har att göra med en medveten opposition mot den 
Galileo - Newtonska traditionen. Nordin 1987, s 144 f, 131. 
4 Nordin 1987, s 87, 221, 417, 424. 
5 Närmare redovisning om denna skola när vi kommer in på Nils Fredrik Bibergs insats. 
6 Nordin 1987, s 164 f, 167,  170, 175. 
7 Nordin 1987, s 174. 
8 Nordin 1987, s 169 f. 
9 Nordin 1987, s 171. 



 33 

Nils Fredrik Biberg och hans bekännelse till kyrkans kristendom 
     För Gumælius gamle lärare i praktisk filosofi var teismen viktig. Energiskt avvisade han 
liksom Geijer panteismen. Teismen räknade, menade Biberg, med en Gud upphöjd över all 
materia. Ateism bestämdes följdriktigt som materialism. För panteisten fanns Gud immanent i 
fenomenen.1  
     Sin teism förenade Biberg med en filosofi som passade väl in i dåtidens Uppsala. 
Sinnevärlden saknade för honom en självständig i sig själv vilande existens. Tingens väsen 
var idéerna som definierades som Guds tankar. Människan var till sitt sanna väsen en idé hos 
Gud. När hon förverkligade Guds vilja förverkligade hon sig själv.2  
     Den högre verkligheten sänkes ned till oss från ovan, antog Biberg. Ljuset kommer inte 
från människan utan till människan.3  
     Samtidigt uppfattade Biberg människans goda vilja som Guds vilja inom henne. Guds vilja 
sammanföll med hennes egen vilja. Ett moraliskt högtstående liv kunde på den grunden ses på 
två sätt. Från Guds synvinkel var det ett liv som Gud tänkt det, från människans ett liv som 
var naturligt för henne.  
     Själva förutsättningen för ett gott liv var att människan levde upphöjt. Hennes håg skulle 
stå till det förnuftiga inte till det sinnliga. Denna sinnets upphöjdhet förutsatte uppfostran och 
civilisering.4  
     Biberg förutsatte ett högre förnuft, ett sorts inre sinne. Genom detta sinne kunde 
människan förnimma den högre verkligheten, det absoluta.5  
     Det är mot denna bakgrund Biberg ansluter sig till kyrkans kristendom. Han gör det genom 
att bekänna sig till en tro och en uppenbarelse som är överordnad mänskligt tänkande och till 
en uppenbarad kristendom som är överordnad filosofin.6  
 
Samuel Grubbe och förlikningen mellan kristendomen och filosofin  
Bibergs professorskollega i filosofi Samuel Grubbe gick på samma linje som Biberg. 
Professorn i estetik, så småningom i latin, Gumælius vän, Adolph Törneros föredrog 
visserligen Biberg framför Grubbe. Bibergs framställning var djupare, menade denne.7 Det 
betyder inte att Törneros ogillade Grubbes hållning. Törneros var som Grubbe nyhumanist 
och förankrad i idealistisk filosofi och estetik. Även för Törneros var tron filosofins 
förutsättning och kristendom och filosofi något som hade betydelse för såväl det sedliga som 
det politiska livet.8 Skall nödvändigtvis Biberg och Grubbe jämföras är det mest slående att 
Grubbe fick ett längre liv än Biberg och dessutom erövrade en större plats i offentligheten.9 
      Grubbe hävdade vetenskapernas enhet, med filosofin som scientia scientarum 
(vetenskapernas vetenskap).10 Denna tro på filosofins höga ställning förband han med intresse 
för och dragning till det högre, det eviga och det oförgängliga. Det fanns enligt Grubbe i 
människans bröst en idé om något som inte är underkastat uppkomst och undergång i tiden. 
Insikten om detta eviga som människan kommer i kontakt med i filosofin har betydelse för 
människans handlande, hennes konstskapande, hennes politiska och religiösa liv.11  

                                                
1 Nordin 1987, s 98 f, 103. 
2 Nordin 1987, s 103 f. 
3 Nordin 1987, s 102. 
4 Nordin 1987, s 104, 110. 
5 Nordin 1987, s 100 f, 112.    
6 Nordin 1987, s 101, 111. 
7 Nordin 1987, s 124. 
8 Nordin 1987, s 201 f. 
9 Grubbe var ledamot av ”snillekommittén”  (1824) med uppgift att utreda utbildningsväsendet i Sverige. Så 
småningom blev han ecklesiastikminister. Nordin 1987, s 142.  
10 Nordin 1987, s 146, 134. 
11 Nordin 1987, s 133 f. 



 34 

     Den högre absoluta verkligheten framställdes av Grubbe på sedvanligt idealistiskt sätt som 
sann verklighet, den lägre som fenomen. Det som det högre förnuftet kunde förnimma var 
idéer som återspeglade den sanna verkligheten. Med förståndets/reflexionens hjälp kunde 
sedan dessa höga förnimmelser bearbetas så att de framstod så klart som möjligt. Denna 
spekulativa kunskap hade sitt organ i förnuftet. Detta uppfattade han liksom Biberg som den 
yttring ”af den intelligenta kraften, genom hvilken idén om det översinnliga och oändliga är 
gifven i vårt medvetande”. Den är ett högre sinne i djupet av människans själ som uppenbarar 
något som människan inte själv frambragt.1  
     För Grubbe var Gud ett levande intelligent väsen med självmedvetenhet och personlighet.2 
och religionen när den praktiserades,  känsla, kontemplation och ett meditativt uppgående i 
Gud och alltet. Historiska händelser och gestalter betydde mindre. Den historiske Jesus 
intresserade honom föga.3 Däremot var det viktigt med sedlighet. Religionen såg han som en 
förutsättning för moralen,4 och  tidevarvets stora fråga att förlika kristendom med filosofin.5 
Även för Geijer betydde bibelns bokstav mindre. Den framväxande bibelkritiken kunde inte 
rubba Geijer. Religionens sanningar var för Geijer till sin kärna inte historiska utan eviga 
förnuftssanningar. Om dessa sanningar vittnade enligt honom historien.6 
 
Staten organism och moralisk storhet 
     Slutligen några ord som ger antydningar om hur uppsalaromantikernas tänkte sig staten. 
Detta som en övergång till nästa avsnitt om Gud i den historiska utvecklingen. Staten var för 
såväl Grubbe som Biberg både en juridisk och en moralisk storhet. Den sågs av Grubbe som 
en organism inkluderande levande och döda. Den utvecklades kontinuerligt allt eftersom tiden 
gick. Biberg karakteriserade staten som ”intelligens”, som ”idé”, t o m i överförd mening som 
”person”. Han kunde också tala om samhället som en rättsanstalt men framför allt som en 
”försynens kulturanstalt”. Denna ”försynens kulturanstalt” hade till uppgift att svara för 
medborgarens moraliska och religiösa fostran. Denna fostran förutsattes ske i en process där 
den enskildes egoistiska vilja bringades till samklang med den gemensamma samhälleliga 
viljan. Denna sistnämnda definierade han som Guds vilja. I denna ”försynens kulturanstalt” 
förenades enligt Biberg frihet och nödvändighet.7 Samhället var för Geijer som en organisk 
enhet som i sin tur bestod av olikartade delar. Dessa delar hade olika funktioner. Det 
gemensamma för dem alla var uppgiften att betjäna helheten.8 
 
2:2:3 Gud i den historiska utvecklingen 
 
Geijer såg samman filosofi, religion, samhälle och historia 
Erik Gustaf Geijer var före sitt avfall till liberalismen 1838 en av uppsalaromantikens ledande 
män, därtill den historiska skolans mest framträdande företrädare. I sina historiska 
framställningar, men även annars, såg han på ett för historiska skolan typiskt sätt samman 
filosofi, religion, samhälle, skola och historia som delar av samma verklighet.9 Filosofi och 
religion hade samma mål enligt Geijer, filosofin på förnuftets grund, religionen på trons.10  
                                                
1 Nordin 1987, s 135, 140. 
2 Nordin 1987, s, 136, 138 f.           
3 Nordin 1987, s 125, 128, 130, 138. 
4 Nordin 1987, s 125, 137. 
5 Nordin 1987, s 135. 
6 Nordin1987, s 151. 
7 Nordin 1987, s 109. 
8 Familj och korporationer var mindre delar i den större enheten staten, påstod Geijer i Nytt ”ett och annat”[---] 
(1822).  
9 Nordin 1987, s 163. 
10 Nordin 1987, s 151, 149. 



 35 

     Historien binder samman filosofi, religion och samhälle, hävdade Geijer. Dessutom  
avslöjar den att livet och tillvaron ytterst är menad att vara en vandring mot ett högre mål, där 
ondska och egoism har upphört. Följaktligen är historia frälsningshistoria och en uppenbarelse 
från Gud.1 
     För att nå personlig kontakt med Gud förutsätts enligt Geijer en bestämd förmåga. I  Om 
inbillningsförmågan [---] (1810) hävdar Geijer att inbillningskraften vore en sådan. I Thorild . 
Tillika en filosofisk eller ofilosofisk bekännelse [---] (1820) talar han om en högre 
erfarenhetskunskap som hjälpmedel att nå en personlig Gud, i samma skrift också om sinnet 
som hjälpmedel. Detta äger enligt Geijer förmåga att fatta helheten och därigenom hjälpa 
människan att hitta tillbaka till den förlorade enheten och helheten. Detta sinne såg Geijer som 
ett inre moraliskt och religiöst sinne med förmåga att förnimma en högre verklighet. Geijers 
sinne är besläktat med Bibergs och Grubbes ovan accentuerade förnuft.2  
     Samhället var för Geijer en organism och människorna uppdelade i offentlig klass – 
näringsklass med olika uppgifter och ansvarsområden men där det gemensammas bästa var 
det yttersta målet.3  
     Geijers syn på undervisningen följde av hans syn på samhället. Samhället behövde ett 
offentligt stånd med djupare livsinsikt och med samhällets bästa för ögonen. För det 
ändamålet hade lärdomsanstalter i form av offentliga läroverk och universitet inrättats. Dessa 
skulle främst ge lärd undervisning. Den offentliga fostran var avsedd att bibringa eleverna 
allmänna, filosofiska, vetenskapliga kunskaper snarare än speciella, yrkesinriktade eller 
praktiska.4 Vi kan här jämföra med bland andra Grubbe som menade att universitetet var en 
anstalt för vetenskaplig bildning, inte en praktisk utbildningsanstalt för ämbetsmän. Teoretisk, 
vetenskaplig bildning med filosofi som det centrala ämnet, utgjorde enligt Grubbe den bästa 
grundvalen även för den praktiska ämbetsmannaskickligheten.5 
     I Feodalism och republikanism (1818), lyfter Geijer i enlighet med sin grundsyn fram 
staten som en organisk, historisk, kontinuerligt verkande över individerna upphöjd storhet. I 
samma skrift söker han förena gammalt och nytt och leda i bevis att även de nya demokratiska 
idealen hade sina rötter i ursprunglig samhällsbildning. Det gamla samhället sammanfattade 
han i en på natur och nödvändighet motiverad feodalism med sin monarki och sina ärftliga 
privilegier. Ytterst härrörde feodalismen enligt Geijers mening från familjebildningen. 
Auktoriteten var delegerad, den kom uppifrån och gick neråt.  De republikanska principerna 
däremot ansåg han grundade på fördrag och frihet något som i sin tur ledde till folkfrihet och 
parlament. Här kom makten underifrån. De båda varandra motsägande grundprinciperna såg 
Geijer förverkligade i den ärorika revolutionen i England 1688 och för Sveriges del i 
revolutionen 1809.6     
     I samband med avfallet till liberalismen 1838 påstod sig Geijer ha lämnat den historiska 
skolan. Hur det var med den saken har man skäl att fråga sig. Sant är att Geijer efter avfallet 
bekände en religiös individualism som indikerade ett visst lösgörande från historien och i 
ännu högre grad från hans f a i Thorild dokumenterade religiöst färgade gemenskaps-, 
samfunds- och samhällssyn.7 Han stod efter avfallet upp för att även ”näringsklassen” skulle 
få vara med och bestämma. Som en följd av detta hävdade han att denna klass skulle ges 
                                                
1 Nordin 1987, s 153, 161 ff, 155, 151. 
2 Nordin 1987, s  149, 155 f. Se s 33. 
3 Nordin 1987, s 158 f, 151. 
4 Nordin 1987, s 150 f, 158 f. 
5 Nordin 1987, s 142. 
6 Nordin 1987, s 157 f.  
7 Geijers religiösa position efter avfallet klargörs i korta ord i följande citat från hans ofta citerade brev till 
Frances v. Koch. Där skrev han bland annat. ”Jag är varken en kyrkokristen eller ens en bibelkristen, ehuru så 
mycket av en kristen, att jag kan finna uppbyggelse både i kyrka och bibel. Korteligen, jag är en kristen på egen 
hand.” Citatet hämtat från Rodhe 1942, s 497. 



 36 

utrymme i den högre av staten administrerade utbildningen. Staten hade ansvar för den 
praktiska-reala bildningen lika väl som för den lärda.  Vidare innebar avfallet att Geijer anslöt 
sig till liberal nationalekonomi, näringsfrihet, vidgad rösträtt liksom att han övergav försvaret 
för ståndsriksdagen.1 
     Detta betyder dock inte automatiskt ett fullständigt avfall från den historiska skolans 
synsätt. Den historiska skolans kännetecken kan sammanfattas i för det första en idealistisk 
organisk historiesyn, för det andra filologisk källkritisk metod och för det tredje en 
konservativ politisk ideologi. Främst var det den sista komponenten i denna triad som 
ruckades i och med avfallet. Geijers filosofiska grundvalar hade dock i grunden ej förändrats.2 
 
Guds omsorg om världen den drivande kraften i historien 
Geijer förutsatte att uppenbarelsen inte upphörde efter biblisk tid. Bibeln var således inte 
unikt idealbildande. Det var den protestantiska kyrkans misstag och en orsak till dess 
förstelning, hävdade Geijer att den låst uppenbarelsen till Bibeln. Dessutom, om 
uppenbarelsen inte hade sin fortsättning i historien, fanns ingen utveckling och ingen frihet, 
argumenterade Geijer.  
     För Geijer gällde att varje enskild människa på denna jord stod inför uppgiften att söka och 
finna Gud. Denne Gud lät sig finnas i en inre och en yttre uppenbarelse. Platsen för den inre 
uppenbarelsen var i den enskildes hjärta och för den yttre i historien där Gud som ett uttryck 
för sin omsorg fortlöpande uppenbarade sig. . 
     Geijer hävdade att endast en kristen människa kunde tolka historien. Detta därför att man 
behövde veta att historien hade sitt ursprung i ett syndafall och att historiens lopp ytterst 
innebar ett återvändande till Gud. Inte heller kunde andra än till insikt komna kristna uppfatta 
samspelet mellan frihet och nödvändighet i det historiska förloppet.      
     Geijer förutsatte att människans historia samtidigt var mänsklighetens. Det enskilda gick 
över i det allmänna. Vidare att historien varken var ett uttryck för mekanisk nödvändighet 
eller individuell frihet. För att vinna insikt om hur det förhöll sig var det av vikt att gå tillbaka 
i tiden för att kartlägga utvecklingens gång. I denna kartläggning kunde i bästa fall något av 
Guds annars dolda rådslut avslöjas.3  
    Geijers historiska verk var eller åtminstone syftade till att vara uppbyggda utifrån en kristen 
historiefilosofisk mall. Om detta råder inget tvivel.4 Inte heller finns det skäl att betvivla att   
Geijers historieskrivning stod i den historiska skolans sammanhang. Trots detta och trots att 
just Geijer ses som den historiska skolans banérförare i Sverige skall jag inte här ytterligare 
fördjupa mig i  Geijers historiesyn. I stället skall Biberg lyftas fram som representant för den 
historiska skolan. Skälet är att Gumælius kan visas vara påverkad av just Biberg.5  
 
Biberg och den historiska skolan 
Bibergs mest ingående inlägg i samhällsdebatten var en 1823 publicerad 150 sidor lång 
uppsats i den av Gumælius redigerade tidskriften Svea, ”Om falsk och sann liberalism”. 
Denna utredning har kommit att betraktas som en svensk programskrift för just den historiska 
skolan. Beteckningen ”historiska skolan” myntades på svensk botten av Argus Johan 
Johansson (1792–1860). Denne hade importerat benämningen från Tyskland och använde den 
polemiskt mot Biberg i sin tidskrift Argus med anledning av dennes ”Om falsk och sann 
liberalism”.  

                                                
1 Rodhe 1942, s 499-507, 522. Nordin 1987, s 159 f.        
2 Radler 1988 passim. 
3 Radler 1988, s 65, 119, 187, 58 f. 52.   
4 Radler 1988, s 67. 
5 Radler 1988, s 73, 75, 77. Närmare om den historiska skolan i avsnittet Biberg och den historiska skolan  s 31 f. 



 37 

Med ”den historiska skolan” avses, förklarade Brinkman i ett brev till Tegnér, en lära som 
utarbetats av tyska författare med Adam  Müller (1779–1829) i spetsen. Som företrädare i 
Sverige anförde han Geijer, Atterbom, Biberg och Järta.  
     Bakgrunden till den historiska skolan beskriver Svante Nordin på följande sätt. När striden 
mellan nya och gamla skolan från slutet av 1810-talet ebbade ut gick utvecklingen in i en ny 
fas. En ny variant i tänkandet blev aktuell. Innebörden i det nya var kort uttryckt att 
Schellings läror modulerades om och tunnades ut för att sedan förenas med idéer hämtade 
från bland andra Friedrich Jacobi (1743–1819), Hegel och Müller. Resultatet blev en form av 
historisk ideologi kombinerad med trosfilosofi. Den historiska skolan var i och med detta 
formerad. Därmed hade en ny frontlinje bildats. På den ena sidan stod den historiska skolan 
på den andra liberalismen med Argus Johansson som ledande företrädare. 
     Den historiska skolan hade sin udd riktad mot den rationalistiska liberalismen. Mot 
liberalismens, som man menade, förståndskonstruktioner ställde man den historiska 
erfarenheten.  
     Grundläggande för den historiska skolan var utvecklingstron. Järta uttryckte denna tro på 
ett programmatiskt sätt. Mänskligheten ansågs av honom vara bestämd till ”organisk 
frihetsutveckling” under försynens ledning.  
     Att den historiska skolan politiskt stod på det bestående samhällets grund visas av att två 
av de främsta företrädarna var ovan nämnde Järta samt den för sin konservatism kände 
August von Hartmansdorf (1792–1865). Som vi redan noterat ansågs annars Geijer vara den 
historiska skolans ledande personlighet.1  
 
Om falsk och sann liberalism 
     Nedan följer en fylligare genomgång av ”Om falsk och sann liberalism”. Denna skall 
förhoppningsvis leda till fördjupad insikt i den historiska skolans tänkande. En alldeles 
bestämd växtideologi går igenom hela uppsatsen. Denna växtideologi ger samtidigt nyckeln 
till förståelsen. Jag har funnit det effektivast att redovisa denna för fortsättningen så viktiga 
växtideologi i en parafraserande framställning. Jag lutar mig här mot eget studium av ”Om 
falsk och sann liberalism”. 
     I naturen växer det, det växer långsamt men obönhörligt, allt efter en förutbestämd 
ordning, konstaterar Biberg. Fröet blir växt, växt blir blomma. Allt sker i ett komplicerat 
naturens samspel där goda betingelser ger god växt, medan dåliga åstadkommer att allt i 
värsta fall vissnar bort.2 
     Samhällslivet, liksom den enskilda människans liv, är, menade Biberg, inte olikt naturens 
ordningar. I ett komplicerat samspel mellan olika samhällskrafter, vilka sinsemellan hör 
organiskt samman, sker en ständigt pågående utveckling. Nytt framträder ur gammalt där det 
nya fortfarande bär spår av det gamla. Historisk kontinuitet kallar Biberg detta.3 Målet är 
övervärldsligt, ytterst Gud. Biberg betonar i denna livsprocess människans frihet. Denna frihet 
har samband med helighet och är ytterst redskap för en högre ordning. Genom att bli fri har 
människan möjlighet att handla i enligt med sedelagen.4 
     Utvecklingen har sin egen naturliga gång. Den behöver inte kommenderas fram. Det eller 
de som naturligt hör samman förs också samman. Så kommer ”massa” att stå mot annan 
                                                
1 Nordin 1987, s 107 f, 210 f, 110. 
2”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 97 ff 
3 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 37, 68, 71f, 75. Det gemensamma är högre än det individuella, men 
båda måste få utrymme. Heckscher 1943, s 43. Jämför Geijers historism i sina historiska föreläsningar i Uppsala 
1815–1818. Geijer förutsätter historiskt sinne som ser det förflutna i det närvarande och tillerkänner varje epok 
sitt egenvärde. Hessler 1937, s 163.  
4 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 20. Heckscher 1943, s 42 f. Den mänskliga friheten hör hos Schelling 
samman med en högre nödvändighet. Vid slutmålet, i den absoluta identiteten, sammanfaller frihet och 
nödvändighet med varandra. Hessler 1937, s 68 ff. 



 38 

”massa”. Allt sker långsamt och organiskt. Så småningom tvingas de gentemot varandra 
stående massorna, med sina olikartade intressen, till samverkan. För samhällets överlevnad 
sker det.1 
     I ett naturligt och levande samhälle som utvecklas i enlighet med naturens ordning, har 
människorna tydligt åtskilda funktioner och roller. Samspelet regleras och styrs ytterst genom 
ett Majestät, för Sveriges del av en konung, med uppgift att se till att utvecklingen går åt 
avsett håll. Majestätet behöver ha känsla för samhällskrafternas naturliga utveckling. Han 
måste arbeta med den naturliga utvecklingen inte mot den.  
     I samhällen som nått så långt som de gjort på många håll i Europa är envälde och despoti 
visserligen möjliga att tolerera, dock inte att föredra. Samhället har blivit för komplicerat för 
att enväldet skall vara funktionellt. En konstitutionell monarki fungerar bättre.2 
     Ett samhälle är inte olikt en familj3 med dess olika medlemmar och med husfadern som 
styresman. I en familj har alla olika funktioner utifrån ålder, mognad, förmåga och fallenhet. 
Husfadern har omsorg om allt och alla. Omsorgen är för honom en självklarhet, han är ju ett 
med den familj han förestår. På samma sätt hör Majestätet ihop med sitt land. Man behöver 
därför inte befara att konungen vill sitt land illa, eller att han utnyttjar sin ställning på landets 
bekostnad.4 
     Allt bör ske i enlighet med naturens ordning, betonade alltså Biberg. Ordningen kan 
emellertid brytas. Vi människor, vare sig det är Majestätet eller någon annan, kan handla mot 
naturens ordning, mot Gud. Då blir det kaos i samhället.5  
     Det var mot bakgrund av ett hotande kaos som Biberg skrev sin artikel. Det var emellertid 
inte Majestätet som utgjorde hotet, utan den nya tidens utmanare, liberalerna. Dessa drabbade 
Europa under slutet av sjuttonhundratalet. Franska revolutionen var deras verk och de hade 
fortsatt sin omstörtande verksamhet under det nya århundradet.  Biberg kallar dem falska 
liberaler. Deras kännetecken är att de arbetar mot naturens ordning.6 
     Till utvecklingen hörde för Frankrikes del framväxten av ett tredje stånd. Adeln och 
prästerna var det första och det andra ståndet. Motsvarigheten i Sverige var nya makthavare 
som i och med samhällsutvecklingen trädde fram och krävde att få låta sig representeras. 
Sverige höll med andra ord på att växa ur sitt gamla ståndssamhälle.  
     Biberg förstod att de nya makthavarna kommit för att stanna. Det var, som han såg det, 
nödvändigt att dessa det ”tredje ståndets” representanter sakta och organiskt och med 
hänsynstagande till historisk kontinuitet infogades i ståndssamhället. Ett våldsamt 

                                                
1 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 119–124. Jämför med Geijer som 1816 talar om två slags stridigheter i 
samhällskroppen varav den ena ses som nyttig. Elementerna i samhället strävar genom detta slag av strid att 
förena sig. Det andra slaget av förvirring var däremot enligt Geijer förödande. Det är när enskilda intressen tar 
överhand i statskroppen. Hessler 1937, s 175.  
2 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 36. Jämför med Geijer som också han upphöjer den konstitutionella 
monarkin. Där är enligt Geijer statschefen upphöjd över alla enskilda intressen, statens ändamål hans egna och 
hans främsta uppgift är att stå vid lagens sida som den personliga rättvisans representant. Hessler 1937, s 244.  
3 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 53. År 1818 och 1819 publicerade Geijer i Svea sin ofullbordade 
avhandling ”Feodalism och republikanism”. Feodalsystemets ursprung såg han i den naturliga 
familjeförbindelsen. Hessler 1937, s 221. 
4 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 22 f.  Jämför Geijer ”Det är den ärftliga, lagbundna monarkiens stora, 
ovärderliga företräde, att fursten är född opartisk, att själva hans plats i samhället så avskiljer honom från alla 
enskilda intressen osv”. Citatet hämtat från Hessler 1937, s 237. 
5 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 97 f. 
6” Om falsk och sann liberalism” 1823, s 97 f. Jämför med Geijer som i sina historiska föreläsningar använde de 
franska författningskonstruktörerna som varnande exempel. Dessa trodde sig kunna undvara det förflutnas arv 
och gångna generationers arbete. Hessler 1937, s 173. Före avfallet var liberalismen Geijers huvudfiende. 
Förutom att liberalerna saknade känsla för det förflutnas arv hade de en individualistisk grundsyn. Dessutom 
hade liberalismen en tendens till själviskhet och materialism. Hessler 1947, s 63. 



 39 

nedbrytande av gammal ordning genom att låta de nya herrarna tränga ut de gamla vore 
katastrofalt. Det skulle bara leda till till kaos.  
     Dessutom, för att detta svenska samhälle skall kunna utvecklas på ett naturligt sätt, får i 
slutändan inte grupp stå mot grupp. Misstroende och fiendskap mellan olika samhällsklasser, 
framför allt misstroende mot Majestätet och regeringen vore förödande.1 
     Än mer förödande vore om massans vilja fick råda, något som de falska liberalerna tänkte 
sig. Massans välde vore samhällets upplösning. Är massan klokare än Majestätet frågade 
Biberg retoriskt? Självklart inte.  
     Förödande vore likaså att som de falska liberalerna försöka uniformera samhället efter en 
enda mall, d v s utifrån läran om folksuveräniteten och den abstrakta jämlikheten. Alla skulle i 
så fall dömas efter samma lag. Otänkbart, förfäktade Biberg. Var och en skall ha den plats i 
samhället som är honom eller henne given och bedömas och dömas efter sina förutsättningar, 
sin uppgift och sin ställning i samhället.2 
 
Bakgrunden till ”Om falsk och sann liberalism” 
Biberg måste förstås utifrån det samhälle han levde i. För Sveriges del hade Gustav IV Adolf 
störtats i en oblodig revolution. Vi fick 1809 en ny regeringsform som byggde på 
maktdelningsprincipen och yttrandefrihet. Det hade definitivt blivit slut på det envälde som 
Gustav III infört. I dess ställe kom den konstitutionella demokratin. 
     Befolkningen växte som aldrig tidigare under perioden 1810 –1850. Det berodde på 
”freden, vaccinen och potäterna”, sade Tegnér 1833 och det är ingen som vederlagt honom 
sedan dess. Det var framför allt på landsbygden det växte. Ny åkermark togs i bruk och en 
landsbygdens underklass växte fram. Industrialiseringen hade ännu inte tagit fart, däremot 
började nya sammanslutningsformer ta form och landsbygden hade börjat omstruktureras. 
Man köpte och sålde gårdar som aldrig förr. Därigenom rubbades gammal ordning. Behovet 
av att bygga ut skolväsendet hade blivit akut. Mer och mer fick vi att göra med utlandet. 
Exporten av jordbruksprodukter tilltog.3 
     Det hade blivit allt mer uppenbart att maktstrukturen i Sverige var föråldrad. Publicister 
började skriva kritiskt om förhållandena i landet. Liberala tankegångar fördes som vi sett till 
torgs.  
     Samtidigt bromsade de konservativa krafterna i landet. En av dessa var Nils Fredrik 
Biberg. En annan var Majestätet, i detta fall Karl XIV Johan (1763–1844), som med åren 
blivit allt mer reserverad mot radikala förändringar i den rådande maktstrukturen. 
Tryckfriheten hade denne särskilt svårt med.  
     I Europa hade stormakterna försökt lägga locket på efter den franska revolutionen och 
Napoleons erövringståg ut över Europa. Stormakterna vakade över Frankrike och över 
varandra. Ingen makt tilläts bli dominant. Samtidigt försökte de styrande medvetet hindra en 
utveckling som man menade skulle leda till maktförskjutningar och nya oroligheter. Den 
styrande överheten betonade legitimiteten i det gamla samhället, tryckte på med försäkringar 
om att dessa samhällen vilade i Guds beskydd.  
     Så gott det gick försökte överheten förhindra tanke- och idéutveckling i liberal riktning. 
Men förgäves.4 Det växte och jäste ute i Europa. Kunskapen tilltog och vidgades, liberala 
idéer vann insteg. Revolution hotade spränga sönder ett gammalt samhälle som inte gav 
tillräcklig plats åt nya strömningar och nya maktkonstellationer.  

                                                
1 ”Om falsk och sann liberalism” 1823, s 110–126 et passim. 
2 Tydligt sammanfattat i Rodhe 1942, s 291 f. 
3 Översiktligt i Carlsson 1979, s 243–347 och med lokal anknytning i Rosén 1994 passim. 
4 Senast från 1834–35 års riksdag existerade liberala partier inom samtliga svenska riksstånd. Heckscher 1943, s 
23.  



 40 

     Det visade sig att den omdaning som den franska revolutionen hade inneburit inte var 
övervunnen trots stormakternas försök att stabilisera förhållandena efter Napoleons fall.  
Mycket av det som revolutionen åstadkommit hade kommit för att stanna, annat som trängts 
undan återkom om än i andra former. En liberal och demokratisk samhällsordning låg i 
framtidens riktning, så även i Sverige. 
     I Sverige hade det blivit uppenbart för allt fler att en representationsreform var nödvändig. 
De gamla stånden hade haft sin tid. Sverige behövde representeras på ett förnyat sätt. De fyra 
stånden var inte längre representativa.   
     Liberalernas kritik mot regeringen var hård. Inget gott hade åstadkommits efter 1809, 
påstod man. Allt stod bara och stampade. 1809 års reformer hade kommit av sig. Nonsens 
tyckte Biberg som menade att utveckling pågick, en långsam och sund utveckling. 1  
     Även Biberg insåg mycket väl att allt inte kunde bli vid det gamla. Det förstår vi av hans 
tal om utveckling. Men hans intresse är inte att förändra utan att bevara Nog ville han 
utveckling men långsam och under hänsynstagande till det gamla. Våldsamma kast slog bara 
sönder.2 Vi kan jämföra med Geijer som bland annat ansåg att liberalen Richert hävdade en 
abstrakt samhällsenhet istället för en organisk.  
     Bibergs fiender var en grupp publicister med Argus Johansson i spetsen. Det är dessa 
Biberg kallar falska liberaler. ”Om falsk och sann liberalism” var dessutom en motskrift till 
den liberale pionjären Johan Gabriel Richerts (1784–1864) Ett och annat om Corporationer, 
Privilegier, Nämnd i Domstolar […] (1822).3 
    Bibergs inlägg fick stöd från Uppsala men kritiserades naturligtvis skarpt av liberalerna. De 
två liberala tidningarna Argus och Stockholms Posten satte hårt mot hårt. I sin iver tog de till 
överord. Man påstod, och det utan fog, att Biberg motsatt sig konstitutionalismen som 
styrelseform. Dessutom pådyvlade man honom, också det utan sakskäl, att han sympatiserade 
med den katolska ultraismen i Europa. Biberg försvarade sig i sitt genmäle genom att ställa 
sig bakom den svenska revolutionen 1809 och jämföra den med 1688 års ärofulla revolution i 
England.4  
     Vi kan i efterhand konstatera att Biberg inte riktigt hade förstått den utveckling han trodde 
sig så väl behärska. Dels var hans bild av liberalismen i långa stycken en vrångbild. Dels 
insåg han inte att liberalismen var just det han anklagade den för att inte vara. Biberg trodde 
att liberalismen haft sin tid. Sanningen var ju den att liberalismen som tankeströmning inte 
mer än tagit fart, när Biberg kritiserade den som utlevad. Bara tio år efter det Biberg 
publicerat sin artikel hade liberalismen fått en helt annan slagstyrka. På artonhundratrettio- 
fyrtiotalen gick liberalismen segrande fram på ett sätt som påverkade hela samhället.5  Och 
när Biberg beskyller de falska liberalerna för att vara okänsliga och försöka reformera utan 
tanke på sammanhang och kontinuitet, har han bortsett från något viktigt. Nämligen att även 
hans motståndare, liberalen per excellence Johan Gabriel Richert, förnekar människornas 
absoluta oberoende.6 Gunnar Heckscher går så långt att han påstår att ett organiskt 

                                                
1 Om falsk och sann liberalism 1823, s 37, 117 f et passim.  Särskilt den Stora Fakulteten i Lund kritiserade 
under mitten av 1800-talet det liberala samhällsbygget för sin atomism. Österlin 1960, s 98.  
2 Om falsk och sann liberalism 1823, s 73 f, 75, 80 f et passim. 
3 Österlin 1960, s 98. Titeln på Richerts bok var Ett och annat om Corporationer, Privilegier, Nämnd i 
Domstolar[…], i anledning af Consistorii Academici i Upsala Betänkande, om den Academiska Jurisdictionen. 
Stockholm 1822. 
4 Nordin 1987, s 104-108. 
5 Nordin 1987, s 422. 
6 Richert såg den epok som hävdade människornas absoluta oberoende som primitiv, en epok som vi längesedan 
lämnat bakom oss. Österlin 1960, s 98. I liknande banor tänkte även Pehr Erik Bergfalk en av introduktörerna av 
liberalismens samhällsuppfattning och nationalekonomiska program. Österlin 1960, s 99. Se även Nycander 
2009, s 261 ff där denne redovisar den franske liberale doktrinären Guizots (1787-1874) historiesyn.  



 41 

folkbegrepp blivit något av allmän egendom och som sådan trängt långt in i det liberala 
lägret.1  
 
Erik  August Schröder och det filosofiska systemet som en del i en helhet 
Även filosofen Erik August Schröder, tillhörde de tongivande kretsarna i det romantiska 
Uppsala. Även han var bland dem som regelbundet möttes hemma hos Malla Silfverstolpe. 
Schröders vänskap med Gumælius liksom med dennes promotionskamrater Atterbom, 
skalden Johan Börjesson liksom med Gumælius nära förtrogne Adolph Törneros, är betygad.  
     Schröders bildningssyn ansluter sig till den gängse konservativa och nyhumanistiska.  
Ingenting tyder på att Schröders politiska åsikter skilde sig från vad som var gångbart inom 
den historiska skolan i Uppsala.2  
     Varför han här tas upp beror på att han betonar kontinuiteten i de filosofiska systemen på 
ett sätt som anknyter till Hegel och som vi kommer att märka också tagits upp av Gumælius.   
Han gör det i Grunddragen af philosophiens historia (1825–1828). När Schröder skrev sin 
bok var det högkonjunktur för Hegels idéer i Tyskland. I Sverige begränsades entusiasmen för 
Hegel till mindre än två årtionden – från slutet av 1830-talet till början av 1850-talet. 
Entusiasmen för Hegel föregicks av schellingianismens/trosfilosofins långvariga dominans 
och efterträddes av boströmianismen.3  
     Varje filosofiskt system skall ses som nödvändigt led i en helhet, skriver Schröder, men 
samtidigt skall godtycklig konstruktion undvikas. Varje lära skall återgivas såsom den 
verkligen framträtt.  
     Sanningen utvecklar sig enligt Schröder i tiden. De olika filosofiska systemen är inte 
meningar ”dem dagen föder, och dagen utplånar” utan tankebyggnader som har sin grund i det 
sannas idé, ja som ”framställa ett visst moment i dennas timliga uppenbarelse, och såsom 
sådana bära prägeln af en inre nödvändighet och ett organiskt sammanhang, hvilka den 
historiska betraktelsen har att uppdaga, och med säker hand återgifva”.4  
 
     I den fortsatta framställningen skall vi utifrån tillgängliga dokument, tal och predikningar 
försöka teckna Gumælius idévärld mot bakgrund av f a influenserna från ovan refererade 
filosofer. När vi därefter skall uppmärksamma hur denna idévärld påverkade hans politiska 
linje i riksdagen förutsätter det ytterligare jämförelsematerial. Vi behöver översiktligt ta del av 
vad den framväxande liberalismen stod för och då inte minst den liberalism Gumælius mötte i 
riksdagen. Men den genomgången får anstå till kapitlet om Gumælius i riksdagen. 
 
 
 
 
 
                                                
1 Heckscher 1939, s 31. Intresseväckande är det vidare när samme författare visar att Rousseau påverkade 
liberalismen att betona jämlikhetstanken och folksuveränitetstanken med sin oinskränkta demokrati. Samtidigt 
var Rousseau en av romantikens och konservatismens inspiratörer bland annat genom sin organiska statsteori 
med dess kosmopolitism utifrån tanken på den egna staten som en del av staternas samhälle. Heckscher 1939, s 
16 f. Österlin betonar Rousseaus betydelse för den generation som var ung under 1800-talets första decennier. 
Idéer från honom kom att ingå i såväl den konservativa som den liberala samhällsåskådningen. Österlin 1960, s 
76 f. 
2 Nordin 1987, s 177, 179, 182, 185. Freeman 1950, s 63 f. 
3 Nordin 1987 s  295, 299 f. 
4 Nordin 1987, s 185. 



 42 

2:3 Utvecklingstron det bärande i Gumælius trosfilosofi 
 
2:3:1 Kvalificerande teser inför tjänsten som lektor i Strängnäs 
Det var som vi sett svårt för Gumælius att försörja sig i lärdomsstaden. Ingen fast tjänst stod i 
utsikt för honom i Uppsala, enbart vikariat och tillfälliga anställningar. Detta var den yttre 
orsaken till att han sökte och 1828 fick lektoratet i filosofi i sin gamla skolstad Strängnäs.  
     En av förutsättningarna för lektoratet var att ha författat ett antal godkända teser på latin i 
anknytning till den tjänst han sökte. Under hösten 1828 framlade Gumælius sina teser. Dessa 
teser, tolv till antalet, finns bevarade i manuskript.1 Jag har valt att granska dessa som ett av 
                                                
1 (Theses pro munere lectoris publico examini submittit Gustaf Wilhelm Gumælius) 
Teserna i svensk översättning av förf. 
Teser  som Gustaf Wilhelm Gumælius framställt till offentlig prövning för att erhålla tjänsten som lektor 
Tes I 
Den form av filosofiskt studium som är inriktat på hemligheten i den mänskliga naturen och själen skäms inte för sig och 
behöver ingen stöttning utifrån. Det finns således inga föraktande hånare som sticker upp och som antingen genom intiga och 
oombedda försök i grund vill tillintetgöra detta studium eller utplåna det genom att utså misstroende. 
Tes II 
Däremot måste man säga att filosofins problem i sanning är gränslösa, och det problemet är givet att lösas  inte bara av en 
enstaka människa eller av ett antal människor utan är hela människosläktets angelägenhet. Vart och ett filosofiskt system 
härleder därför sitt ursprung från förfäderna och  är sitt sekels frukt vars skaplynne och egenart det för det mesta tjänar. 
Samtidigt bär det sina spår vidare till det kommande släktet.  
Tes III 
Därför kan inget filosofiskt system om i sig aldrig så absolut, fastställas som den absoluta filosofin, utan endast som en 
specifik yttring av filosofin. Så beskaffad är det filosofiska systemet odödligt som ett slags uttryck för det mänskliga 
skaplynnet och den mänskliga egenarten. Däremot kan inte om det aktuella filosofiska systemet sägas att det t o m har bringat 
ett gammalt system på fall. Så inte även om det nya filosofiska systemet skall ha spårat upp brister och skamfläckar hos det 
tidigare. I den historiska släktkedjan skall det aktuella filosofiska systemet alltid tjäna sitt sammanhang. 
Tes IV 
Därför må man hålla filosofins historia för det viktigaste propedeutiska studiet när man skall fördjupa sig i filosofi. 
Tes V 
Den filosofiska spekulationen eller som man säger skolfilosofin, kan inte längre tillåtas att sväva ut i en fortlöpande 
beständigt luftig abstraktion på behörigt avstånd från det rätta därmed undandragande sig andras granskning, medan däremot 
filosofin som rör folket eller som nu är populärt att kalla den livsfilosofin blir närvarande och tydlig som den ständige 
riktningsgivaren som oavbrutet manar på folket. Livsfilosofin som kan yvas över gemene mans gunst, bör akta sig för att 
övermodigt behandla den spekulativa filosofin. Ty från denna filosofi skaffar man för det mesta fram de vapen med vilka 
man bekämpar samma filosofi, liksom de fundament på vilka man bemödar sig bygga sitt lilla hus. 
Tes VI 
När jag nu går över på den allmänna psykologin, erinrar namnet om innebörden. Om däremot inte denna beteckning har varit 
i förväg meddelad är det möjligt att överväga (följande beteckning av disciplinen): metoden att beskriva verkan på 
organismen, individualiteten eller dylikt. 
Tes VII 
Såsom den mänskliga kroppen håller samman organismen i sin helhet genom lemmar och leder, så kan även den mänskliga 
själen sägas vara liksom en organism av högre slag, som styrs av krafter och talanger liksom vore de hennes organ.  Att föra 
denna liknelse längre skulle inte bara vara till ingen nytta, utan skulle även lätt leda över från det sanna till något falskt. 
Tes VIII 
Den framställning av den mänskliga naturens psykologi som den ärade Friderich Schlegel nyligen redovisade i sitt filosofiska 
arbete ( Vorlesungen über die Philosophie des Lebens) är förvisso ståtlig. I detta arbete uppdelas det mänskliga väsendet upp 
i tre delar, ande (Geist), själ (Seele)  och kropp, och dessa två tidigare åter i två delar, Ande förstås i intellekt och vilja, själen 
åter i förstånd och fantasi.  Man befarar förstås att dessa härledningar mer kan betecknas som godtyckliga än som sanna. 
Tes IX 
Däremot tillhör vetandets logik den sortens lagar, vilka själen i tänkandet följer. Strukturen på varje slags vetande är 
avhängigt denna logik; inte ett grand har den med det materiella att skaffa. Noga taget är materia en negativ markör när 
sanningen skall prövas. 
Tes X 
I samband med detta skall också sägas att ord är tecken med vilka människan kan kommunicera själens yttringar med andra. 
Och språket, sett som ord förbundna med varandra, åstadkommer att liksom en skuggbild av själen framträder. Språket kan 
förklaras via tänkandets lagar. Grammatiken är alltså inget annat än logik översatt till språk.  
 
Tes XI 
Vi må därför uppskatta de olika grader av företräde som man i de enskilda språken är mäktig, detta inte blott på 
grund av ordförrådet, med vilket enskilda innebörder återges, utan även på grund av den organiska avslutningen 
med vars hjälp förhållandena mellan begreppen låter sig på ett optimalt sätt fastställas till den åsyftade 



 43 

stickproven i mina försök att komma längre i min kunskap om de idéer som bar upp 
Gumælius tänkande. 
     Den mänskliga psykologin, eller som Gumælius uttryckte det, hemligheten i den 
mänskliga naturen och själen, var det ämne han tog upp till behandling. Han gjorde det 
pregnant och ytterst kortfattat och alltså i tesens form. En analys av innehållet säger inte 
mycket om mänsklig psykologi, däremot en del om det filosofiska sammanhang som 
Gumælius stod i och hur han positionerade sig i detta. 
     Gumælius inordnade psykologin under filosofin. Detta är i och för sig föga 
anmärkningsvärt. Filosofi var för honom och hans romantiska omgivning inget begränsat 
vetenskapligt specialfack utan ett brett ämne som behandlade de avgörande livsfrågorna. 
Allmänt ansåg man i Uppsala, något som vi ovan exemplifierat, att filosofin lade grunden för 
annan vetenskap. Endast filosofen hade överblicken och var därför också den ende som kunde 
famna allt vetande.1 Filosofins frågor och svar betraktades följdriktigt som något som berörde 
hela den bildade allmänheten.         
     Den för uppsalaromantiken utmärkande organiska synen på tillvaro och utveckling sätter 
prägeln på teserna. Denna organiska ”utvecklingssyn” var djupt förankrad i Gumælius 
medvetande. Den kommer igen i alla de sammanhang, i teserna när han förfäktar att de 
avgörande livsfrågorna gick i arv från släkte till släkte. Visserligen var svaren aldrig identiska 
från en generation till en annan. Även livsfrågorna ingick i den ständigt pågående 
utvecklingsprocess, som allt levande var indraget i och vars förlopp kunde beskrivas.  
     Gumælius gör det på följande sätt. Allt efter som tiden gick, föll visst bort, annat bestod 
och ingick förening med tillkommande nytt. Detta förlopp kunde observeras även i det 
filosofiska tänkandet. Ett filosofiskt system kunde därför inte utmålas som felaktigt, medan ett 
annat påstås förmedla den absoluta sanningen. Systemen var ju avhängiga av varandra. En 
filosofi var således aldrig ofelbar. Däremot kunde den sägas vara odödlig i egenskapen av att 
vara ett genuint uttryck för mänskligt skaplynne.  
    Också historiesynen var för Gumælius bestämd av samma utvecklingstro. Denne låter 
historien utvecklas mot ett högre ändamål. I den utvecklingen hade varje epok sitt värde.  
     Gumælius tal om odödlighet i stället för ofelbarhet förutsätter att han tänkte sig en högsta 
vilja, en Gud, som ju är odödlighetstankens själva förutsättning.2 Detta behöver redan här 
sägas eftersom gudstron är en genomgående förutsättning i hans tänkande liksom det var för 
uppsalafilosoferna. 
     Att Gumælius inte försvurit sig åt ett visst filosofiskt system betyder att han inte obetingat 
skrev under på en speciell filosofisk riktnings särdrag. Det säger naturligtvis inte att han tagit 
avstånd från huvudlinjerna i rådande filosofiskt tänkande med sin platoniserande inriktning. 
Tvärtom var han en av dess förespråkarna.  
     Gumælius lyfter i sina teser fram en filosof för dagen, Friedrich Schlegel (1772–1829). 
Denne hade utformat en romantiskt färgad så kallad livsfilosofi. Han gjorde det i medveten 
motsats till den tidigare epokens förstånds- och förnuftstro.  
     Friedrich Schlegel delade upp väsendet i tre delar, ande, själ och kropp. Anden och själen 
uppdelade han dessutom ytterligare. Ande förstod han som intellekt och vilja, själen åter 

                                                                                                                                                   
meningen. I denna sak utmärker sig de klassiska språken, i första hand, vad jag förstår,  grekiskan och därefter 
latinet före andra bildningar. Dessa språk skulle jag av denna orsak vilja kalla organiska, eftersom de både i form 
och struktur kan beakta moderna människors mestadels mekaniska lagar. 
Tes XII 
Angående ”det högsta goda” rådde mellan Platon och Aristoteles stor skillnad i synsätt. Cicero som inte märkt 
detta, trodde felaktigt att platonismen i läran om det ädla liksom om det högsta goda närmade sig uteslutande 
peripatetikernas lära och inte stoikerna. 
1 Se s 19, f. Segerbank 2004, s 185. 
2 Jmf Heckscher 1939, s 118 f.  



 44 

spjälkade han upp i förstånd och fantasi. Gumælius redovisar detta Schlegels schema men han 
gör det kritiskt. Han förmodar uppdelningarna vara mer godtyckliga än sanna. 
     Själens tänkande aktade Gumælius högt under förutsättning att tänkandet följde något han 
kallar vetandets logik. Det vetande som var grundat på vetandets logik gav exakt kunskap. Ett 
sådant vetande behövde sanningssökaren. Den som prövade sanningen enbart utifrån 
materiella kriterier kom däremot fel. Gumælius talar om materiella ting som en ”negativ 
markör”. Att han här uttrycker sanningar som var grundläggande under hela den romantiska 
epoken i Uppsala är uppenbart. 
     Vetandets logik tar sig uttryck i själens tänkande, fortsätter Gumælius i samma stil. Detta 
tänkande kan övergå i ord och språk. Orden och språken blir i sådana fall en själens spegel 
och kan liknas vid en skuggbild av själen. Samtidigt fungerar orden och språken som en 
logikens återspegling.  
     Summan av resonemanget blir att Gumælius betraktar grammatik som logik översatt till 
språk. Språket blir alltså ett avgörande instrument för vetandet. Språken kan emellertid vara 
av olika kvalité. Högst upp sätter Gumælius på nyhumanistiskt sätt grekiskan och därefter 
latinet. Vi erinrar oss att nyhumanisterna ansåg de klassiska språken bildande. De var 
bildande i betydelsen att studiet av dessa språk befrämjade överblick, insikt i sammanhang 
och förmåga att urskilja vad som var av värde. 
     När Gumælius skall beskriva den för honom så viktiga själen kommer han inte längre än 
till en allmän beskrivning. Själen liknas vid den mänskliga organismen som hålls samman 
genom sina lemmar och leder. Själslivet styrs av krafter och talanger som vore de hennes 
organ. Längre än så går han inte.1 
 
Teserna och arvet från Uppsala  
Sammanfattningsvis, vad presenterar då Gumælius i sina teser när han skall kvalificera sig för 
lektorstjänsten i filosofi i Strängnäs? Trots de knappa formuleringarna, som gör en mer 
ingående tolkning omöjlig, alldeles tydligt ett idéinnehåll som visade att han stod på 
uppsalaidealismens grund.  
     Gumælius låter filosofin bli den vetenskap som lägger grunden för annan vetenskap. 
Samtidigt blir filosofin en angelägenhet för alla. Detta genom att filosofin av honom tilldelas 
rollen som den bärande livsåskådningen.   
     Utvecklingstanken appliceras på historien och på filosofin i dess olika utformningar på sätt 
som anknyter till den historiska skolan. Vi erinrar oss E A Schröders ord om varje filosofiskt 
system som tankebyggnader som var och en på sitt sätt och i sin tid företräder det sannas idé. 
     Vetandet får, som också Uppsalafilosoferna alltid betonade, inte vila på enbart yttre 
iakttagelser. Endast själens tänkande kan leda fram till sanningen. I nyhumanistisk anda lyfter 
Gumælius fram de klassiska språken. 
     Det är slutligen redan av teserna ingen tvekan om att det var en filosofiskt/religiöst 
betingad helhetssyn Gumælius bar med sig från Uppsala. 
 
2:3.2 Utvecklingstro i undervisningen 
Till tjänsten som lektor vid ett läroverk hörde att med viss periodicitet även tjänstgöra som 
skolans rektor. Läsåret 1830–1831 var det Gumælius tur att svara för rektorsbefattningen vid 
Strängnäs Stifts läroverk. Att den tjänsten låg väl till för honom är omvittnat.2 Om inte annat 
framgår det av den inbjudningsskrift han författade 1831 vid avgången från sin befattning. 
Titeln på skriften är Strödda anmärkningar rörande den offentliga Undervisningen, jämte 
några upplysningar om Strengnäs Stifts Läroverk. Inbjudningsskrift till Rectorsombytet vid 

                                                
1Gumælius 1828. 
2 Bergstedt 1883, s 415. 



 45 

Kongl. Gymnasium i Strengnäs (1831). Innehållet i denna publikation är av den arten att den 
lämpar sig som nästa objekt i mitt sökande efter Gumælius idévärld.  
     Skriftens anslag är en överblick över den allt omskakande franska revolutionen. Dess 
efterverkningar var så stora att samtiden kan betecknas som revolutionernas eller reformernas 
tid. Själv vill Gumælius förändring och utveckling men inte revolution, det vill säga inte 
brådstörtad förändring eller häftiga reformer. Applicerat på skolan fick den omvandling och 
utveckling som svensk skola stod inför inte bli brådstörtad eller häftig. I skriften ingår även en 
inventering av  bokbestånd, naturalie- och myntsamling med mera i Strängnäs. Dessutom 
redovisas översiktligt förhållandena i de inom Strängnäs stift befintliga läroverken.  
     I sina teser lät Gumælius filosofin bli till något som förändras och utvecklas. I Strödda 
anmärkningar konkretiserar han denna sin utvecklingstro. Gumælius förutsätter växt, naturlig 
växt, en ständigt pågående kontinuerlig utveckling, där gammalt står i sammanhang med nytt. 
För franska revolutionen var målet frihet. Denna frihet hyllade också Gumælius, men en 
naturligt framväxande frihet, inte en brådstörtad frihet utan sammanhang i historien.1 Blott 
Gud kan enligt honom vända en sådan brådstörtad utveckling till något gott. Människans del i 
processen är att hjälpa det naturenliga på traven, befrämja det som tillhör den naturliga 
utvecklingens lag.2 Tankarna känns igen från Bibergs ”Om falsk och sann liberalism” och står 
i den historiska skolans sammanhang. 
     Denna utvecklingstro tillämpade Gumælius sedan på den pedagogiska utvecklingen. 
Bromsklossar var gamla lärare vars utvecklingskurva stannat upp. Nya entusiastiska lärare 
måste till. Blott en och annan gammal lärare accepteras och då för att sakta ner en annars för 
snabb utveckling. Ny pedagogik erkänns, liksom experiment med utbildningar och nya 
pedagogiska metoder. Men varken pedagogik eller andra nymodigheter har något att tillföra 
om de inte står i den naturliga utvecklingens sammanhang.3 
     I sina teser satte Gumælius kortfattat det andliga mot det materiella med företräde för det 
andliga. Här applicerar han den tanken på revolutionen. Franska revolutionen utgick från en 
omvälvning i tanken, det vill säga i synen på staten och på den förda politiken.  
     Även i den konkreta vardagsverksamheten ger Gumælius det andliga företrädet. Skolan har 
till uppgift att befrämja ungdomarnas andlighet. Den ”råa sinnligheten” skall undvikas. Den 
”högre sinnligheten”, som tar sig uttryck i musik, sång, dans teckning, teatraliska övningar 
med mer, däremot understödjas. Jämför detta med uppsalafilosofins tal om att övervinna 
sinnligheten, alternativt låta sinnligheten underordnas högre värden.4  
     Gumælius betoning av skillnaden mellan form och innehåll står i detta sammanhang. Det 
är innehållet som är det väsentliga, formerna kan växla. Själsförmögenheternas utveckling är 
skolans mål, faktiska kunskaper visserligen goda, ibland till och med nödvändiga, men 
utveckling av elevens inre ändå det nödvändigaste. Därför förespråkar Gumælius fördjupad 
förståelse och fördjupad kunskap.  Ämnesskolor för ämbetsmannaklassen är han emot. 
Ämnesskolornas faktabaserade utbildning ger inte tillräckligt djup. Här känner vi igen en för 
                                                
1 Jämför Geijers syn på de franska revolutionsmännen. Dessa ville upphävande av all gemenskap med det 
förflutna. Enligt Geijer representerar varje släkte ej blott sig utan även de föregående och fordrar att 
representeras av de efterkommande. Dessa ord som uttrycker sanningar i romantikens och den historiska skolans 
anda låter sig väl förenas med Gumælius synsätt. Hessler 1937, s 242 f.  
2 Tankegångarna känns inte enbart igen i Bibergs ”Om falsk och sann liberalism”. Heckscher 1939, s 29, 
redovisar motsvarande tankar hos den historiska skolan.  
3 Gumælius tillhörde enligt Sjöstrand en moderat falang bland de liberala som inte ville gå för långt i de 
pedagogiska reformerna. Rädslan för att gå för långt är dock inte Gumælius poäng i hans skrift. Vad han ville 
säga var att försöksskolorna Nya Elementar och exempelvis Hillska skolan leddes av unga entusiastiska lärare 
som bidrog till att studieresultaten av den anledningen blev bättre än vad de annars skulle bli. Detta behövde 
vägas in när försöksskolorna jämfördes med de ordinarie gymnasieskolorna. Dessutom betonade Gumælius att 
man inte får ha övertro på pedagogiska metoder. Sjöstrand har observerat Gumælius argumentation men ser trots 
detta dennes resonemang som utslag av en moderat liberal hållning. Sjöstrand 1965, s 114. 
4 Se s 20. 



 46 

uppsalafilosofin och nyhumanismen gemensam hållning. Nyhumanismens fokus var bildning 
och uppsalafilosofernas mål för den högre undervisningen kunskap om den sanna 
verkligheten.  
     I synen på de klassiska språken i deras förhållande till de moderna kan man ana något nytt. 
Visserligen märker man fortfarande att Gumælius ger de klassiska språken företräde. De 
befrämjar i högre grad elevernas inre utveckling, men något absolut företräde ger han dem 
inte. Valet av språk är ej avgörande, utan sättet att behandla de studerade språken.1  
 
Utvecklingstron och skolans reform 
I Strödda anmärkningar bildar utvecklingstro liksom föreställningen om det andligas 
företräde ideologisk bas för framställningen. Bibergs tankar i ”Om falsk och sann liberalism” 
om den naturliga utvecklingen återkommer, men naturligtvis nu i Gumælius egna 
formuleringar. Även synen på det andligas företräde före det sinnliga framförs på traditionellt 
idealistiskt sätt.  
     Till och med den noggranna redovisningen av bokbestånd, naturalie- och myntsamling ser 
jag som fortsättningen på ett intresse som jag spårat till Uppsala. 
     Vad som är anmärkningsvärt i Strödda anmärkningar är tillämpningen av lärdomarna från 
Uppsala. Utvecklingstron lägger grund för ett pedagogiskt reformprogram där Gumælius 
relativiserar vad han menar vara övertro på pedagogiska reformers effekt. Föreställningen om 
det andligas företräde leder till slutsatsen att själsförmögenheternas utveckling är ett mål 
högre än t o m att tillägna sig kunskap. Jag tolkar talet om själsförmögenheternas företräde 
som en variant på nyhumanismens tal om bildning som målet för skolans undervisning.  
     Beaktansvärt är vidare öppningarna mot den ”högre sinnligheten”, med sin musik, sin 
sång, dans, teckning och sin teater, samt framför allt att han här relativiserar de klassiska 
språkens absoluta företräde. 
 
2:3:3 Doctrinae Johanneae  
 
Från lektorat i Strängnäs till kyrkoherdetjänst i Viby  
Lektorstjänsten i Strängnäs uppehöll Gumælius från 1828 till 1834. I och med prästvigning 
1832 och kyrkoherdetjänst i Viby, en tjänst som han tillträdde 1834, hade ett nytt skede i hans 
liv inträtt.  
     Karriären gick alltså från akademin till lektorat och sedan vidare till en kyrkoherdetjänst. 
Den utvecklingen är inte på något sätt anmärkningsvärd utan vanligt förekommande bland 
lektorerna på elementarläroverken.2 För Gumælius del förutsatte övergången dels 
prästvigning, dels att han genomgick den för kyrkoherdetjänst obligatoriska pastoralexamen. 3  
Den för denna examen obligatoriska muntliga prövningen fick Gumælius dispens från.4  
Däremot fick han redovisa en skriftlig avhandling på latin med vidhängande teser. Som lektor 

                                                
1Gumælius 1831. Rodell betonar i anslutning till Bergstedt Gumælius reformvänlighet under sina lärarår samt att 
hans förslag till förändringar först kom till stånd efter Gumælius tid. Rodell återger även ett citat från Bernhard 
Tarschys som i sin bok om Carl Vilhelm August Strandberg skriver följande om Gumælius: ”Den gamle 
fosforistens betydelse för den ungdom, som stått under hans vård, har betygats från många håll; i vidsynt 
uppfattning i liberalismens anda om de ungas fostran, om deras studier och fritidssysselsättningar var han långt 
framom sin tid.” Rodell 2000, s 115. 
2 Amenius, SBL 17, s 407. Bergstedt 1883, s 417. 
3 Om Pastoralexamen se Wikmark 1981.  
4 Kunglig Majestäts dispens finns bevarad i Gumæliussamlingen vid Länsmuseet i Örebro. Gumælius 
förhandlade om denna dispens med sekreteraren vid ecklesiastikexpeditionen, Jacob Adlerbeth, stiftaren av 
Götiska förbundet. Adlerbeth och Gumælius var nära vänner. Freeman 1950 s 63 f.  
 



 47 

och därmed också som domkapitelsledamot försvarade han dock inte sin avhandling inför 
domkapitlet utan vid den teologiska fakulteten i Uppsala.  
  Avhandlingen framlades och godkändes samma år som han prästvigdes, d v s 1832. Mig 
intresserar i detta sammanhang innehållet i den. I fortsättningen använder jag inte 
beteckningen avhandling utan brukar den latinska beteckningen Dissertatio. Titeln på 
Dissertatio var Doctrinae Johanneae, på svenska ungefär De johanneiska lärostyckena.  
     Först presenterar jag innehållet översiktligt. Jag har funnit det effektivast att göra detta i en 
parafrasliknande framställning. Därefter vidtar analysen.  
 
En presentation av innehållet i Doctrinae Johanneae 
Gumælius inleder med att aktualisera samtidens teologiska stridigheter. Dessa bedömde han 
som förödande, hela religionen stod på spel. Kombattanterna var två partier, rationalisterna 
och supranaturalisterna. Utan att lyckas försökte dessa, vilken av de båda riktningarna de än 
tillhörde, förstå bibelns budskap. Teologin tycktes ödelagd. 
     Dock fanns det hopp. Detta kom från två håll, dels från den moderna profana filologin, 
dels från samtidens historiker. Genom filologin hade teologerna fått redskap att tränga in 
bakom texterna. Motsvarande gällde historikerna, som förmått locka fram det bibliska 
budskapet och ställa in det i sitt sammanhang. Historikerna kunde t o m ofta se helheten redan 
i delarna. Ändå märkligare var att de förmådde ”tränga ända ned till den annars fördolda 
själen som är den som samtidigt både rör och regerar”.  
     Bland namn och sammanhang i framställningen träder en person fram före de andra. Det är 
exegeten Leonhard Usteri (1799–1833). Denne hade på ett föredömligt sätt tolkat aposteln 
Paulus. Nu har Gumælius bestämt sig för att på motsvarande sätt försöka förstå aposteln 
Johannes som denne framträder i första Johannesbrevet. Med Usteris metod har han föresatt 
sig att foga samman Johannes lära till ett begripligt helt.   
     Paulus framställs  som ”häftig”, klar och tydlig i läran. Johannes däremot var mild, lugn, 
skådande. I det lilla kunde denne se helheten. Johannes uppfattade i Anden. Det mindre 
väsentliga vidrörde han liksom i förbifarten. Gud är ljus och kärlek förkunnade Johannes. 
Johannes ges epitetet homo pneumatikós. Som sådan hade han insikt i helheten. 
     Gumælius hade noterat att Johannes autenticitet felaktigt betvivlades. De historiska 
vittnesbörden höll även för en närmare granskning. 
     I fortsättningen följer en rad johannescitat, till vilka fogas kommentarer. Gumælius talar 
om Gud som ljus och om ljusets motsats, mörkret eller djävulen. Han ställer synd mot 
dödssynd, kommenterar Johannesprologen, trons gemenskap, skriver om bönen och slutligen 
om den yttersta tiden.  
     På huvudframställningen följer sedan en rad utsagor av mer allmän karaktär. Dessa ter sig 
närmast som reflexioner utifrån det tidigare anförda. Nedan några belysande exempel. 
Observera att Gumælius tankar återges, inte den exakta ordalydelsen.  
 

Vid tolkning, förklara saken, inte detaljerna, men glöm för den skull inte att det lilla kan rymma det stora. 
 
Filologin förlänar försiktighet åt exegeten. Den som tolkar filosofiskt, historiskt och dogmatiskt är friare.  
 
Se upp för partiskhet, det betyder tyda texten efter eget huvud. Tolkning skall ske utifrån ratio i högre 
mening. Detta ratio är själens röst.  Genom ratio skapas kontakt med Gud oberoende av de yttre 
sinnesintrycken. 
 
Kristendomen äger anknytning till andra religioner men med klarare ljus än dessa.  
 
Kristendomens ursprung finner man inte genom att söka efter den på den historiska vägen. Gudomliga 
ting kan det mänskliga sinnet inte utforska.  
 
Treenighetsläran stämmer exakt överens med den Heliga Skrifts vittnesbörd. 



 48 

 
Sanningens ande för oss rätt, villfarelsens ande, de falska profeternas ande, leder oss fel. 
 
Kärleken är själva hjärtpunkten. Från kärleken kan all sedlighet härledas. 

 
Hänvisningar till Tyskland 
Gumælius hänvisar genomgående till förhållandena i Tyskland och han refererar uteslutande 
till tyskt material. Jag bedömer dessa hänvisningar som i huvudsak färska läsefrukter som han 
förvärvat i samband med sitt förberedelsearbete, inte som tecken på några djupare insikter i 
lokala tyska förhållanden. Jag tar här vara på de av dessa hänvisningar som mera genuint visar 
Gumælius egen inställning.  
 
Reaktionerna på franska revolutionen  
I den franska revolutionens kölvatten och som en reaktion mot denna1 växte, med början i 
Tyskland, en historisk vetenskap liksom filosofiska och filologiska strömningar fram, där man 
förde traditionalismens, kontinuitetens och den organiska utvecklingens talan. Filosofer och 
historiker förutsatte en ständigt pågående historisk utveckling där revolutionära kast var 
undantag inte regel. Samtidigt hade tysk historieskrivning blivit källkritisk där historikerna 
utifrån de givna förutsättningarna sökte ge en objektiv bild av det historiska 
händelseförloppet. Man skulle enligt Leopold von Ranke (1795–1886) med oväld undersöka 
wie es eigentlich gewesen.2 Denna nydanande historieforskning hade en påtaglig inverkan 
även på det teologiska arbetet i Tyskland. Det hade även den nyvaknade profana grekiska 
filologin. Denna påverkade exegeterna att behandla även den nytestamentliga texten utifrån 
filologins landvinningar. 
     När det gällde filologi och historieforskning var Gumælius med på noterna. Den profana 
grekiska filologin har tagit ett språng i utvecklingen, påstod han. Gammal filologi och ny 
filologi gick inte att jämföra. Dessutom var de nyvunna resultaten direkt tillämpbara i det 
exegetiska studiet av Nya testamentet. En tidigare konstlad exeges kunde med filologins hjälp 
restaureras och bli enklare och sannare. Gumælius inte bara omnämner, han namnger också 
tyska filologer som specialiserat sig på grekisk filologi men vars insatser också kunde komma 
den nytestamentliga exegesen till godo.3       
     Gemensamt för dessa filologer var att de behandlade den nytestamentliga grekiskan med 
samma inställning som när de studerade andra grekiska klassiska eller efterklassiska skrifter. 
Dessutom var de införstådda med historiekritiken, något som band dem samman med 
företrädarna för den nya historieforskningen.4 
     Gumælius prisade den tyska historieforskningen. Denna vetenskap ställde inte längre 
enbart fram och ordnade fakta så att de skulle passa in i ett retoriskt schema. I stället utgick 
historikerna från att man i delarna kunde upptäcka det hela. I de enstaka lemmarna fick man 
upplysning om den organiska formen för att sedan i kroppen finna livet. Dessutom var 
historikerna uppmärksamma på sammanhangen i historien. Detta inträngande studium av 
                                                
1 Efter Wienkongressen och som en reaktion på den politik denna medförde vaknade i sin tur den europeiska 
liberalismen åter till liv. Heckscher 1939, s 15. Jmf även Geijers historiska föreläsningar i Uppsala 1815–1818 
där denne förkunnar att staten också är en religiös institution och att nyttan alltid måste underordnas religion och 
moral. Detta var romantikens idéer  men även idéer som den på kontinenten frambrytande politiska reaktionen 
efter franska revolutionen tagit upp.(Hessler 1937, s 165. ) 
2 Kumlien 1966, s 114, 116 f, 122–125. 
3 Han nämner Philip Buttmann, Gottfried Hermann, August Heinrich Matthiae, Friedrich Thiersch. C F Fritsche, 
som skrivit bland annat Observationes ad Matthaeum lyfter han också fram, liksom Christoph Schmitt som blivit 
epokgörande genom sin Grammatik des neutestamentlichen Sprachidioms 
4 Trots sin betoning på den tyska utvecklingen nämner inte Kümmel dessa filologer i sitt standardverk Das Neue 
Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme. Kümmel tecknar annars utvecklingen under första 
hälften av 1800-talet mot bakgrund av en historisk betraktelse av Nya testamentet. Kümmel 1970, passim. 



 49 

historiens innersta drivkrafter, liksom den nya historieforskningens förmåga att se den kristna 
religionens sammanhang med tidigare generationer, kunde vara till nytta för bibeltolkningen, 
menade Gumælius.1  
 
Reaktionen  mot upplysningstidens rationalism 
För att komma åt den tyska teologi som Gumælius hänvisar till, behöver man, förutom att 
hänvisa till franska revolutionens efterverkningar, ta spjärn mot upplysningstidens rationella 
tänkande. I detta tänkande hade det mirakulösa i kristendomen skjutits undan för något som 
skulle kunna kallas förståndstro med människans odödlighet som central föreställning. Etiskt 
lade man tonvikten på dygden. Vid ingången till 1800-talet attraherade denna rationalism inte 
längre de bildade. Upplysningen bedömdes vara fantasilöst förståndsmässig och trång i sitt 
synsätt. Detta omdöme drabbade även den tyska teologin som upplevdes som efterbliven och 
ofruktbar.2 Människor hade börjat längta och drömma. Romantiken med sin uttalade idealism 
och sin himlastormande fantasi erövrade numera sinnena.        
     Denna nya stämning fick genomslag på livets alla områden, på litteraturens, konstens, 
historieforskningens, filosofins och teologins. Detta utifrån ett kortsiktigt perspektiv.  
På längre sikt och vid närmare betraktande hade mycket av det som upplysningen inneburit 
kommit för att stanna. Det vidgade vetande som kännetecknade utvecklingen från 1800-talet 
och framåt, hade upplysningen som en av sina förutsättningar. Inte heller teologin gick fri från 
denna påverkan.  
     Om upplysningstidens teologiska signum var rationalism, det betyder att tron bestämdes 
utifrån förnuftet, så kallades de som under upplysningstiden vände sig mot denna 
förnuftsmässighet för supranaturalister. Dessa räknade till skillnad från rationalisterna med en 
kristendom där under var förutsatta. I övrigt var även supranaturalisterna påverkade av ett 
rationalistiskt tänkande.3 
     Att motsättningen mellan de båda riktningarna var aktuella när Gumælius skrev sin 
Dissertatio är alldeles tydligt. Denne tecknar rationalismen respektive supranaturalismen som 
de teologiska huvudalternativen. Han gör det kritiskt. Det teologiska läget i upplysningstidens 
kölvatten ansåg han vara katastrofalt. Hela religionen var i gungning. Partisinne rådde. Trots 
försök att höja nivån på bibeltolkningen genom att ta hjälp från filosofi, filologi och historia 
hade man inte kommit någon vart. Detta därför att man inte gjort upp med gammalt sätt att 
arbeta. I en not citeras filologen Gottfried Herrmann som räknar upp samtida nytestamentliga 
exegeters vantolkningar.4 
 
Gumælius och tyska teologer  
Främst var det Schleiermacherlärjungar som Gumælius kommit i direkt beröring med i sitt 
arbete med sin Dissertatio. En av dessa lärjungar var bibeltolkaren Leonhard Usteri. Denne 
hade Gumælius som vi ovan noterat tagit till sitt hjärta.  Usteri hade bland annat skrivit om 
det paulinska lärobegreppets utveckling.5 Dennes metod använde nu Gumælius i sitt arbete 
med Första Johannesbrevet. Metoden innebar för Usteris del att han sorterade och förde 
samman Paulus olika tankegångar i samhöriga enheter. Därigenom underlättades en enhetlig 

                                                
1 Gumælius 1832, 1–8. Heckscher betonar den religiösa bakgrunden till den historiska skolan. Heckscher 1939, s 
26.  
2 Seeberg 1904, s 126. 
3 Seeberg 1904, s 21, 65–69. Stephan, Schmidt 1961, s 60-74. 
4 I Tyskland hade enligt Bergstedt Gottfried Herrmanns grammatiska arbeten vid århundradets början ”efter hand 
i detta avseende verkat en fullständig reform, men i Sverige herskade ännu föråldrade metoder”. Bergstedt 1883, 
s 412 f. 
5 Gumælius anger följande titel på hans verk. Entwickelung des Paulinischen Lehrbegriffes 3:2 Auflage Ausg 
Zürich. 



 50 

och övergripande tolkning. Usteri har kritiserats för att han inte fullt ut lyckats ställa in Paulus 
förkunnelse i sitt historiska sammanhang.1 
     Gumælius var angelägen om att säkra Johannesevangeliets och Första Johannesbrevets 
autenticitet. Det var verkligen Jesuslärjungen Johannes som låg bakom dessa skrifter, menade 
han. Man förstår varför, när man märker hur han motiverar sitt ställningstagande.  
 

Apostolus, quem Jesus ipse dilexerat, universam doctrinam Sanctissimi Salvatoris cognata mente, si divinis 
humana componere decet, optime comprehendisse videtur. (Den apostel, som Jesus själv hade utvalt, tycks 
på ett maximalt sätt ha förstått läran i sin helhet med ett sinne besläktat med den salige frälsaren, om det nu 
går för sig att jämföra det mänskliga med det gudomliga).2 

 
     Denna autenticitet var i samtiden ifrågasatt av ett antal av Gumælius namngivna tyska 
exegeter påverkade av rationalistisk teologi.3  
     Jag förmodade i inledningen av detta avsnitt att Gumælius kännedom av tyska teologer var 
färska läsefrukter och att han egentligen inte fördjupat sig i tysk teologi. Den känslan 
bekräftas när man märker att Gumælius visserligen nämner ett antal tyska teologer vid namn i 
sin argumentation för Johannesevangeliets och Första Johannesbrevets autenticitet. Dock gör 
han det utan att i djupare mening anknyta till deras sätt att tänka eller argumentera.  
     När han kommer in på den direkta utläggningen av Första Johannesbrevet blir denna 
förmodan ytterligare stärkt. I sin direkta utläggning visar det sig att Gumælius kombinerar en 

                                                
1 Kümmel 1970, s 112 f. Kümmel påpekar även Usteris beroende av Schleiermacher. 
2Gumælius 1832, s 4. 
3 Mot äktheten hade K G Bretschneider (1776–1848) trätt upp. Denne företrädde ratonalismen i uppmjukad 
form. Bretschneider verkade förmedlande mellan rationalismen och supranaturalismen och var inom parentes 
Tegnérs favoritdogmatiker. ( Seeberg 1904, s 136, Aulén 1933, s 311, Heussi 1930, s 425, Hägglund 1956 s 308, 
Hornig 1984, s 176, Stephan , Schmidt 1961 s 69). Det gjorde även den gammal- och nytestamentliga exegeten 
W M L de Wette (1780–1849).  Även de Wette var lärjunge till Schleiermacher. de Wette skrev också dogmatik 
och etik. de Wette hade tagit upp den rationalistiska teologin på nytt men föryat den genom att bland annat 
betona att eviga oändliga idéer, som bara tron kan fatta, ligger bakom den i tiden och rummet ändliga världen. 
Han skrev talrika bibelkritiska arbeten. de Wette förband enligt Seeberg historisk kritik med uppriktigt menad 
fromhet. Han betonade känslans betydelse i religionen. Kring de Wette  spirade i Basel en mild väckelse. 
(Seeberg 1904, s 131, f 136. Heussi 1930, s 424, 447 f. Lenhammar 1974 s 174 ff. Stephan, Schmidt 1961 s 85-
91.) Slutligen anförde Gumælius exegeten Johan Gottfried Eichhorn (1752–1827) som exempel på dem som 
förnekade äktheten i Johannesevangeliet. Eichhorn hade gjort sig känd som förmedlare mellan rationalismen och 
supranaturalismen. (Heussi 1930, s 368, Stephan, Schmidt 1961, s  11, 71)  Gumælius sade däremot ingenting 
om Friedrich Schleiermachers ställningstagande. Denne hade på grundval av andan i Johannesevangeliet dragit 
slutsatsen att evangeliet härrörde från en Jesuslärjunge. (Feine, Behm , Kümmel 1965, 132) Som exempel på 
dem som bejakade äktheten nämns Friedrich Lücke (1791–1855), Lückes förtrogne, exegeten Johannes Hemsen 
(1792–1830) liksom Herrmann Olshausen (1796–1839). Om Schleiermacherlärjungen och förmedlingsteologen 
Friedrich Lücke gällde att denne enligt Heussi mer än sin läromästare höll sig till den kyrkliga kristendomen och 
i mindre grad än denne betraktade sitt ämne filosofiskt och kritiskt. Heussi 1930, s 423, Hornig 1984 s 165, 
Stephan Schmidt 1961, s 192) 
     Det är värt att nämna att Herrmann Olshausen i Königsberg varken var påverkad av Schleiermacher eller av 
den filosofiskt påverkade spekulativa teologin överhuvudtaget. Olshausen tillhörde den så kallade positiva 
riktningen, det vill säga en kyrklig riktning som återknöt till teologin före upplysningen. Olshausen medverkade i 
Hengstenbergs kyrkotidning, en tidskrift som befrämjade den gamla av ortodoxi påverkade tron och som 
bekämpade upplysningen. (Seeberg 1904, s 66, 69, Stephan, Schmidt 1961 s 116.)  Detta gjorde den med goda 
utsikter på grund av väckelsen, det vill säga folkliga religiösa rörelser med bred förankring, som från 1820-talet 
slagit igenom över allt i Tyskland. Här var teologin mindre sofistikerad. Väckelsen kan karakteriseras som en 
levande pietistisk och biblicistisk fromhet som läromässigt anknöt till de ortodoxa grundlärorna. Dock lade man 
ej vikt vid de konfessionella skiljelärorna. Gumælius hänvisade även till August Tholuck (1799–1877), vars 
Johanneskommentar han använde i sitt arbete. Tholuck var en uppburen väckelseman och väckelseteolog som 
från 1826 var professor i Halle. Vid flytten till Halle från en tidigare tjänst i Berlin fick han ett avskedsbrev från 
Hegel. Där stod bland annat följande; bringen Sie dem Rationalismus  vulgaris in Halle ein Pereat! (Seeberg 
1904, s 68 f, 136. Aulén 1933, s 337, Heussi 1930, s 424. Radler 1988, s 101. Stephan, Schmidt 1961, s 113 f.) 



 51 

av uppsalaidealism påverkad hållning med ett slags biblicism.1 De tyska teologernas 
synpunkter är som bortblåsta.  
 
Nyckelbegreppet ratio 
Tydligast ser man anknytningen till Uppsala när man granskar hur Gumælius brukar 
begreppet ratio.  
     Ratios (det vill säga rationalismens) på förnuftet vilande gudstro var ingenting för honom. 
Yttre fakta och erfarenhet räckte inte till som källa för en levande och direkt gudstro.  Vad 
Gumælius sökte efter och menade sig ha funnit var en gudstro som vilade på ratio (förnuft i 
högre mening). Ratio ( i denna högre mening) förmedlade en omedelbar kännedom om Gud.  
     Frågan blir då vad denna ratio ( i högre mening) mera precist står för. Detta blir aldrig 
entydigt preciserat. En närläsning av vad Gumælius egentligen påstår om ratio ger följande 
något förvirrande resultat. 
 

• Gumælius påstår att ratio är idéernas moder och räddarinna, själens inre öga som kan skåda och erfara 
den andliga världen. 

 
• Idén om Gud ser han å andra sidan som något som finns i människans ratio. Ratio förstås kort uttryckt 

som idén om Gud i människans själ. 
 
• Han kan även hävda att ratio är något som människan med hjälp av ett intellekt befriat från yttre fakta 

och tankar tar emot med hjälp av sinnena.  
 
Ratio (i högre mening) påstås således vara en ideell storhet som står i förbindelse med, 
respektive finns i människans själ. Samtidigt är ratio (i högre mening) något som kommer till 
människans själ. Den har ingenting med yttre ting och på sedvanligt sätt iakttagbara fakta och 
influenser att skaffa.2 
    Om Gumælius är oklar i sin framställning står det däremot klart att han anknyter till 
uppsaliensisk trosfilosofi. Biberg talade på motsvarande sätt om ett högre förnuft, Grubbe om 
ett högre sinne och Geijer om sinnet som orten för en högre kunskap.3 Det är med andra ord i 
uppsaliensisk trosfilosofi hans tankar är förankrade.  
 
Gumælius åskådning anpassad till Första Johannesbrevet 
Denna syn på en omedelbar gudskontakt via ratio (i högre mening) försöker Gumælius 
anpassa till den johanneiska förställningsvärlden. Han påpekar följdriktigt att intellektet i sig 
inte kan framkalla gudstro. Guds Ande, det vill säga det han ovan kallade ratio (i högre 

                                                
1 Om intet annat angivits hänvisas i hela detta avsnitt till Gumælius 1832, s 1–8.  
2 Multis et Theologis et Philosophis mire placuit eorum opinio, qui negant homines ullam Dei immediatam posse 
habere cognitionem. Scilicet circumscribunt omnem cognitionem arctioribus rationis limitibus. Non vero 
cogitant rationem, idearum genitricem et servatricem, mentis humanae internum oculum, quo mundum 
spiritualem contemplari potest. Sed fere permutant eam cum formali cognoscendi facultate, nimirum cum 
intellectu, qui ipse cogitandi materia destitutus, eam sensibus ministrantibus accipit. Si autem nulla idea Dei 
rationi hominis inesset, unde intellectus posset ejus notionem sibi formare? Num ex rebus externis eruitur? 
Minime. 
(Förvånande nog behagade deras åsikt många teologer och filosofer som förnekade att människorna kunde ha 
någon omedelbar kännedom om Gud. Förstås inskränker de all kännedom genom ratios (förnuftets) mycket 
trånga gränser. Men de har inte i sanning begrundat ratio, idéernas moder och räddarinna, den mänskliga själens 
inre öga, med vilket den kan beskåda den andliga världen. Ja man nästan i grund förändrar ratio genom en 
bestämd förmåga att erfara. Utan all fråga sker det i förbund med ett intellekt som själv genom att begrunda, 
samtidigt som det är befriat från yttre fakta och tankar, tar emot ratio med hjälp av sinnena. Men om ingen idé 
om Gud skulle vara i människans ratio, varifrån skulle intellektet kunna få kännedom om honom åt sig? Månne 
kan det vaskas fram från yttre ting? Visst inte.) Gumælius 1832, s 18 f. 
3 Se s 33, 35. 



 52 

mening), måste vara närvarande. Men denna Ande kommer inte människan till del om hon 
inte i biblisk mening är medveten om sin synd, vänt om från det onda och sedan ivrigt frågar 
efter Gud.1  
     Johannesprologen, Joh 1:1–14, var en älsklingstext. Det framgår av inledningen till 
utläggningen av prologen. Där distanserar han sig från det han kallar teologernas tolkningar 
för en mer allmängiltig förståelse av prologens ord. Denna allmängiltighet vinner Gumælius 
genom att teckna Johannes på ett alldeles speciellt sätt. Evangelisten blir till en skald som, 
inspirerad av helig ande, med sina ord uppenbarar en inre sannare verklighet. Denna inre 
sannare verklighet representeras av Ordet som via Anden frambringar ljus och liv. Några få 
lärda, och då inom andra områden än inom teologi, har med Gumælius, insett denna prologens 
djupare och samtidigt mer allmängiltiga betydelse. Dessa insiktsfulla har, tillsammans med 
människor från olika tidsåldrar, läst texten som den står och förstått dess storhet.2  
     I linje med detta försök att ge bibelordet en mer allmängiltig betydelse betonar Gumælius 
att Ordets verkan inte är begränsad till världens skapelse och Jesu framträdande utan att denna 
påverkan även gäller under tiden mellan skapelsen och Jesu framträdande. Fortfarande under 
denna mellanperiod i historien alstrades liv, som i sin tur frambringade ljus.  
     Varför denna betoning? Uttryckligen därför att det för Gumælius var en viktig sanning att 
också mycken gammal filosofi liksom också mycket i gamla religioner var återspeglingar av 
det gudomliga ljuset. För romantikerna var det viktigt att se den kristna tron som en 
allmängiltig företeelse.3 

                                                
1Gumælius 1832, s 19. Ännu smidigare går det att förena de båda världarna när Gud skall beskrivas. Ty Första 
Johannesbrevet talar helt enligt Gumælius idealbild om Gud som ljus och kärlek (1 Joh 1:5, 1 Joh 4:8).  
    I sin utläggning sammanfaller i långa stycken Gumælius föreställningsvärld med Johannesbrevets. Ljuset är, 
skriver han, en symbol som står för det lysande och klara. Detta lysande och klara är verksamt. Det bibehåller 
och framkallar det rena, inverkar på kunskapen och övergår därefter i etisk renhet, ja till allt gott och heligt.                  
     Ljuset beskrivs som en uppifrån (från Gud) kommande urkraft, en livets princip som är grunden för allt gott 
liv. Denna livets princip påverkar såväl fysiskt som andligt liv på alla områden. Att även det fysiska inbegripes 
lär redan Guds skaparord – varde ljus –  i Första Moseboken. Detta skaparord innesluter enligt Gumælius all 
livsprincip (universam ideam), det vill säga både materiellt och andligt, under ljusets herravälde. (Gumælius 
1832, s 6.)1 
     Kärleken bestämmer Gumælius inte som ett Guds attribut utan på johanneiskt vis som en bestämning av Guds 
väsen. Gud är kärlek. Samtidigt har kärleken liksom ljuset en riktning. Kärleken går som exempelvis för Biberg 
från Gud till människan. (Se s 33) Människans kärlek till Gud är sprungen ur hans kärlek till oss, 1 Joh 4:10. Det 
högsta beviset på Guds kärlek är att Kristus gav sitt liv för oss, 1 Joh 3:16. Gumælius slår fast att kärlek är den 
verksamma principen i kristendomen och att sedligheten härleds ur denna kärlek.  
     Det för Gumælius specifika är att han ger begreppet kärlek, ảγάπη, en allmängiltig betydelse. Han tänker sig 
bakom begreppet kärlek en kärlekens idé, något som skulle kunna benämnas kärleken i sig. (Gumælius 1832 s, 
6) 
     Gumælius anknyter nära till Första Johannesbrevets terminologi när han skildrar ondskan. Han talar i 
anslutning till texten om världen, denna världens furste, om världens barn och lägger ut betydelsen av dessa 
begrepp utifrån den johanneiska föreställningsvärlden. Nyckeln till Gumælius egen förståelse av det onda finns 
trots allt inte främst i Första Johannesbrevets djävulsföreställningar. Den återfinns istället i hans föreställning om 
mörkret. Mörkrets funktion var för honom att förmörka Guds bild i människornas sinnen. Detta mörker var 
dessutom en aktiv kraft som drog människorna mot det som var ont, mot frestelser, onda begär och en 
undermålig etik. Världen var enligt Första Johannesbrevet och även för Gumælius i det gudsfrånvända mörkrets 
våld. Denna av mörkret behärskade värld lockade människorna med sina frestelser och sina onda begär.  
     En människa dras alltså enligt Gumælius endera uppåt mot ljuset eller neråt mot allt större mörker.  Den 
syndige står efter orenhet, vilket leder till laglöshet och ytterst till en vandring i mörkret. Det som kännetecknar 
denna vandring i mörkret är främlingskap för Gud. Att leva i mörkret är för en människa allvarligare än att 
synda. Det är att vara andligt död. Gud är frånvarande i hennes själ. Den rättfärdige däremot strävar efter renhet, 
handlar rättfärdigt och syndar inte. Ytterst sträcker sig den rättfärdige mot Gud, som är helig och ren (Gumælius 
1832, s 7 ff) 
2Gumælius 1832, s 10. 
3Ett exempel på detta är utläggningen av Joh 1:4 f. Detta bibelord lyder enligt Bibel 2000: 
 



 53 

     Med Gumælius syn på den andliga verkligheten som den sanna var det naturligt att han, i 
anslutning till Johannes, företrädde en högkristologisk hållning. Han bestämmer inte Kristi 
väsen historiskt, det vill säga underifrån, där Kristi mänskliga ursprung accentueras, utan 
uppifrån där Kristus ses som en emanation från Gud. Gumælius påstår följande, fritt återgivet, 
om Första Johannesbrevets lära om förhållandet mellan Gud och Jesus.  
 

Gud är osynlig, dels synlig. Som osynlig benämns han Fadern och som synlig, Sonen. Gud existerar av 
evighet. Han är all existens ursprung och källa. Sonen var som Guds Ord från begynnelsen hos Gud, han var 
till sitt väsen Gud, dock inte med avseende på personen. Jesu människoblivande bestäms som det yttersta 
beviset på Guds kärlek. Vad som skedde i inkarnationen var att Gud väckte sin avbild till liv i en mänsklig 
själ. Vad treenighetsläran beträffar är denna kongenial med Bibelns lära.1 

 
Gumælius kommentarer som bibelförklaring 
Gumælius kommentarer ter sig oftast som ren bibelförklaring. Men även då ger sig det för 
honom specifika till känna. Så är exempelvis fallet när han nalkas den tredje personen i 
gudomen. Om denna är Gumælius fåordig, därför att Första Johannesbrevet inte uttryckligen 
nämner om någon tredje person i gudomen. En uppenbar interpolation av 1 Joh 5:7 i 
handskriftsunderlaget, som vittnar om just treenigheten, avfärdas av Gumælius som just ett 
senare tillägg.  I Första Johannesbrevet talas däremot om Anden som vittnar om att vi förblir i 
Gud och Gud i oss (1 Joh 3:24, 4:13). I Gumælius tolkning av detta blir Anden en kraft som 
vittnar om Guds oförmedlade närvaro. Jämför ovan om ratio.2 
     I sin utläggning ställer Gumælius synden mot rättfärdigheten. Han radar utsagor 
beledsagade av citat som visar att den rättfärdige inte syndar och inte bryter mot lagen. 
Samtidigt hänvisar han till 1 Joh 2:1 där synden bland de kristna förutsätts, men att det finns 
förlåtelse därför att Kristus för vår talan inför Gud. Han löser motsägelsen genom att ta upp 
den i Första Johannesbrevet betonade skillnaden mellan synd till döds och annan synd. Det är 
synd till döds som den rättfärdige inte kan begå. Att detta är ett försök att harmonisera och 
inte helt ut besvarar frågan hur Första Johannesbrevets författare såg på förhållandet 
rättfärdighet och synd är uppenbart.3 Jag härleder misstaget till Gumælius metod. Han har, 

                                                                                                                                                   
I Ordet var liv, och livet var människornas ljus. Och ljuset lyser i mörkret, och mörkret har inte övervunnit 
det. Joh 1:4 f.  
 

I Gumælius översättning av detta bibelställe ersätter han ”övervunnit” med  det också språkligt möjliga 
”uppfattat”.  Mörkret hade alltså inte uppfattat ljuset. Enligt Gumælius tog Ordet efter skapelsen sin boning såväl 
i den mänskliga själen som i den andliga världen. I denna egenskap var Ordet människornas liv och ljus, såvida 
människorna inte levde i mörkret och därför inte kunde uppfatta ljuset. (Gumælius 1832, s 10 f.) Vad Gumælius i 
förlängningen ville visa var att Jesu uppgift bestod i att öppna andligt döda människors ögon för det ljus, som 
han själv var en del av. 
1 I den latinska texten står bland annat: Distinxit Johannes inter Deum non manifestum, nulli umquam visum, 
Joh. 1, 18. 1 Joh. 4, 12.20.... et deum manifestum, qui in mundo et animo humano sese praesentat...... Ille pater 
adpellatur, hic filius, quae nomina symbolice interpretanda esse unusquisque intelligit. Ille deus ab aeterno 
exsistens, omnis exsistentiae principium est et fons. Hic, ”verbum Dei, quod ab initio (mundi, ante creata omnia) 
erat apud Deum, per quod omnia facta sunt”, erat idem deus essentialiter, non personaliter, Joh. 1.1.Gumælius 
1832, s 6 f, 19. 
     I samma anda anger han i sin tolkning av prologen förhållandet mellan Gud och Ordet (Kristus). 
Ordalydelsen i prologen stöder enligt honom den klassiska dogmatikens precisering av förhållandet dem 
emellan. Ordet är liksom Kristus till väsendet identisk med, men till personen åtskild från Gud. Gumælius 1832, 
s 10) 
2Gumælius 1832, s 6 f, 19. 
3Gumælius 1832, s 8 f, 12, 14. 



 54 

därtill inspirerad av Leonhard Usteri, samlat huvudtankarna i Första Johannesbrevet, 
systematiserat dem och låtit foga dem samman till en harmonisk enhet.1 
     Sammanfattningsvis gör Gumælius vad han kan för att harmonisera Första 
Johannesbrevets åskådning med sin egen. När han redovisar Johannes lära om de yttersta 
tiderna markerar han emellertid distans. Dessa föreställningar om den yttersta tiden var 
grundade i myter som han inte tar hänsyn till. Det fanns en gräns för vad en romantiker kunde 
tåla.2 
 
Pastoralavhandling på trosfilosofins grund  
Gumælius val att för sin pastoralavhandling lägga ut teologin i Första Johannesbrevet var inte 
slumpmässigt. Romantikens symbolvärld är tydligt påverkad av just Johannesskrifterna, 
varför dessa för romantikerna var ett kärt studieobjekt.  
     Vår granskning har visat att Gumælius framställning är en sammanvävning av hans egna 
av uppsalaromantiken påverkade ideal och föreställningar, med ordvändningar och 
tankegångar hämtade från Första Johannesbrevet. 
     På två områden påstod sig Gumælius ha dragit nytta av den tyska vetenskapliga 
utvecklingen. Det ena området gällde historievetenskapen det andra den tyska klassiska 
filologin. Påverkan från nya filologin slår igenom i hans kritik av den äldre tyska exegetiken 
och från den nya historiesynen i hans lovprisande utläggning av den nya historievetenskapens 
möjligheter. Det finns skäl att tro att denna påverkan främst gått via Uppsala. Arbetet med 
tyskt material i Dissertatio hade säkert enbart indirekt betydelse.  
     Jag ser alltså sammanfattningsvis Dissertatio som ett utslag av den idealistiska trosfilosofi 
som utvecklades i Uppsala av framför allt Biberg och Grubbe. Som slutligt belägg anför jag 
ett antal bärande föreställningar bland romantikerna i Uppsala som sedan återkommer i 
Dissertatio.  

 

                                                
1Gumælius 1832, s 3, 18.  I beskrivningen av Jesu frälsningsverk följer Gumælius Första Johannesbrevet tätt i 
spåren. Jesus Kristus lärde att Gud är ljus och att inget mörker finns i honom. Vi får del i Kristi frälsningsverk 
dels genom att vi bekänner att Kristus är den han är, dels genom att vi tar emot det Kristus förkunnar om Gud.  
     Att göras delaktig av Kristi sanning och ljus är den ena sidan av frälsningsverket. Den andra rör Kristi död 
som en kamp för att få bukt med djävulens verk och hans blod som försoningsoffer för våra och världens synder. 
Här återger Gumælius noggrant Första Johannesbrevets ordalag. Försoningsverket ses framför allt som en 
gudomlig kärlekshandling.  
     Vi får del av försoningsverket genom tron. Tron i sin tur definieras som tro på att Jesus är Guds son som 
besegrat världen och dess frestelser, liksom tro på att vi äger syndernas förlåtelse för hans namns skull. 
(Gumælius 1832, s 11 f.) 
     Gumælius parafraserar således, visserligen kortfattat men med noggranna angivelser av bibelställen. I några 
parenteser frigör han sig något från sina källor. Kristus vill för honom gärna bli mer av gudomlig princip än en 
människa av kött och blod. Den som tror på Kristus har enligt Gumælius ”mottagit en ny med ljuset förenad 
ande”. Och när texten talar om det gudomliga vittnesbördet om Kristus, talar Gumælius om det gudomliga 
vittnesbördet om sanningen.(Gumælius 1832, s 12) 
     Kyrkan i Första Johannesbrevet blir i hans teckning en andlig gemenskap av bröder som hålls samman genom 
trons och kärlekens band. I trons gemenskap förnyas tron att Gud är ljus och kärlek. Genom att välja begreppet 
förnyas antyder Gumælius försiktigt att tron på ljuset och kärleken inte exklusivt hör samman med inkarnationen 
utan är givet mänskligheten i och med skapelsen.  
    Gumælius betonar kärleken som förutsättningen för kyrkans gemenskap. Denna gemenskap, som är både en 
yttre och en inre gemenskap, ställs mot ”världens”. Den sanna kyrkan som har förbindelse med Gud är dock 
invärtes. Andens inre band håller kyrkan samman.  
     De villfarelser som aktualiseras i Första Johannesbrevet ger Gumælius anledning att kommentera 
förvillelserna i hans egen tid. Dessa har vuxit sig starka på grund av att de villfarande inte nöjt sig med trons 
heliga enkelhet utan vill nå mer av sanning. Villfarelserna var enligt honom ett tidens tecken.(Gumælius 1832, s 
12 f) 
2Gumælius 1832, s 14 f.  



 55 

• Den idealistiska trosfilosofin i Uppsala talar om själens plats och funktion på ett sätt som äger sin 
motsvarighet i Gumælius tal om ratio (i högre mening).   

 
• Det högsta är den andliga verkligheten. Denna har sitt ursprung i Gud. Gud är förbunden med ljuset, ses 

som ljusets källa. Ljuset står för det goda. Det goda är ytterst en andlig storhet men kan inte begränsas 
till den andliga sfären. Allt gott, såväl andligt som materiellt, har sitt yttersta ursprung i Gud. Det står 
under ljusets herravälde.  

 
• Det gudomliga ljuset, liksom den andliga klarheten, når människan i en nedåtgående rörelse från Gud 

till människa. Den som upptäckt ljuset, dras mot ljuset, det betyder mot Gud. Det gudomliga ljuset får 
oss att tänka och göra det goda liksom det etiskt rätta. 

 
• Ljusets rörelse ner mot människan är förbunden med Kristi ankomst till jorden men identifieras inte 

med denna. Ljuset fanns och finns Kristus förutan, men när Kristus kom till jorden återupptäcktes 
ljuset.  

 
• Ljusets motsats är mörkret. Att leva i mörker är att leva i andlig död och samtidigt ständigt dras neråt 

mot det onda och det etiskt orätta. Kristus är förmedlare av ljuset, men han besegrar också mörkret i sin 
kamp mot ondskan och genom sin försoning.  

 
• Kristi gudom betonas och Jesu mänsklighet tonas ner. Jesus blir mer en andlig storhet än en människa 

av kött och blod.  
 
2:3:4 Till prästerna om kyrkan 
 
Gumælius kyrkliga karriär  
Gumælius  inledde sin kyrkliga befordringsgång från hög nivå. Direkt efter prästvigningen 
1834 blev han utnämnd till kyrkoherde och prost i Viby, ett första klassens pastorat i Närke. 
År 1839 utsågs han dessutom till kontraktsprost i hemkontraktet, Edsbergs kontrakt.  
     Förtroendet i Strängnäs stift för honom var så stort att han 1852 vid biskopsvalet i 
Strängnäs efter Hans Olof Holmström uppnådde tredje förslagsrummet. Utnämnd blev den 
kyrkligt och politiskt konservative kyrkoherden i Örebro, Thure Annerstedt.1  
      Förmodligen berodde biskopsvalets utgång delvis på att Gumælius uppfattades som alltför 
liberal.  Resultatet innebar emellertid att han fick överta den tjänst Annerstedt lämnade. År 
1853 tillträdde han nämligen såväl kyrkoherdebefattningen i Örebro som 
kontraktsprostämbetet i Örebro kontrakt. Han behöll dessa båda tjänster till sin död 1877. 
     Gumælius ställning i stiftet var så stark att han 1859 fick hedersuppdraget att till 
prästmötet 1859 skriva en inledning till en överläggning vid prästmötet om Svenska kyrkans 
tillstånd. Han löste denna uppgift genom att författa skriften Några frågor rörande Svenska 
kyrkans närvarande tillstånd, framställda såsom öfverläggningsämnen vid Prestmötet i 
Strengnäs 1859 (1859).  
Närmast följer en analys av denna inledning.  
 

                                                
1 Se not sidan 14.  Skillnaden mellan Annerstedt och Gumælius i politiska och kyrkopolitiska frågor var 
påfallande. Enklast demonstreras denna genom att visa hur de båda ställde sig till tidens stridsfrågor. Annerstedt 
var motståndare till varje representationsförändring liksom till införandet av ett kyrkomöte, Gumælius var för. I 
järnvägsfrågorna var Annerstedt försiktig och tveksam, Gumælius en ivrig förespråkare för järnvägarnas 
utbyggnad. Annerstedt sade nej till ogift kvinnas myndighet vid 25 års ålder, Gumælius däremot ett tveklöst ja. 
Annerstedt ville behålla lagen som stadgade att oäkta barn saknade arvsrätt, Gumælius ville avskaffa den. 
Konventikelplakatet ville Annerstedt behålla, Gumælius önskade se det avskaffat. Trots dessa skilda 
ställningstaganden var det dock mycket som förenade de två. Båda hade en organiskt romantisk syn på stat, 
samhälle och samhällsutveckling. Redelius 1942, s 73–87. 



 56 

Utvecklingstron grundläggande  
Det andliga livets fria utveckling var det viktigaste för kyrkan, hävdade Gumælius i sin skrift. 
Kyrkans form får anpassas utifrån denna. Hans huvudfråga blir följdriktigt om Svenska 
kyrkan svarat mot de krav som utvecklingen ställt och ställer. Samtidigt har kyrkan sitt fäste i 
det som varit. Hon är en del av historien och som sådan en frukt både av det som varit och är. 
Kyrkan får därför inte bli historielös.1 
     Demokrati var kyrkans ursprungliga styrelseform. Att förvalta sakramenten var dock från 
första stund prästämbetets ensak. Apostlarna såg han som de ursprungliga bärarna av det 
särskilda prästämbetet. Detta ämbete gick sannolikt sedan vidare genom apostlarna och 
församlingarnas överherdar, som i samråd med församlingen valde ut präster som sina 
efterföljare. I den katolska kyrkan ledde utvecklingen, mot de ursprungliga intentionerna, till 
påvligt välde och till att det högre prästerskapets fick en allt mer dominerande ställning. I och 
med detta blev församlingens inflytande inskränkt, varför andlig utveckling försvårades. 
Reformationen innebar att prästerskapets makt minskades, dock inte eliminerades. Därmed 
återskapades, åtminstone i teorin, en rätt avvägning mellan prästämbete och församling.2 
 
Väckelsen hotar spränga kyrkoenheten 
Men Gumælius hade inte enbart åsikter om hur det bör vara. Han hade också ögonen öppna 
för vad som sker och åsikter om varför. Han hade upptäckt att många av sockenborna under 
det andligt oroliga 1850-talet sagt ja till kolportörer och predikanter och låtit sig påverkas av 
deras ofta tvivelaktiga budskap. Varför? Berodde det månne på att avvägningen mellan 
prästämbete och församling var rubbad? Var prästerlig maktfullkomlighet en av de 
bidragande orsakerna? Inlindat och i frågans form ställer han prästerskapet inför en sådan för 
dem känslig förmodan.  
    Bakom ligger oro för att den frambrytande väckelsen skulle spränga kyrkoenheten. Något 
måste göras för att förhindra denna. Gumælius ansåg att förbindelsen med staten under 
rådande omständigheter var för hårt knuten och att den världsliga makten i sin tur höll ett för 
fast grepp över kyrkan. Med större eget spelutrymme hade kyrkan, förmodar han, haft större 
möjligheter att möta tidens utmaningar. Han tänker sig, visserligen formellt i frågans form, att 
kyrkan mer borde närma sig den äldsta kyrkans form och förvaltning. Vidare att man på ett 
nytt sätt skulle definiera relationen mellan det allmänna och det särskilda prästadömet. Den 
skarpa gränsen dem emellan orsakade nämligen söndring. Den stängde ute väckelsen, trots att 
denna rätteligen borde infogas i kyrkans verksamhet och så i bästa fall vitalisera henne.3  
     Anpassningen till väckelsen fick dock ej gå hur långt som helst. Det fanns sådant bland 
vissa av väckelsens företrädare som kyrkan med kraft måste vända sig emot. Gumælius 
nämner ”otro, bokstavstro och annan övertro”. Tron på andar och dylikt ”står helt nära ett 
fräckt förnekande av allt andligt,” menade han. Kyrkan vinner ingenting på att hålla 
företrädare för sådana religiösa synsätt kvar i kyrkan. Kyrkan skulle inte hålla dem kvar som 
genom sin tro och bekännelse redan är skilda därifrån.4  
     Men inte enbart till väckelsen behövde kyrkan anpassa sig utan även till den allmänna 
opinionen. I den allmänna opinionen hade toleransen genom ökad kunskap alltmer erövrat 
sinnena. Detta hade fått till följd att kyrkotukten urholkats. Bannet hade kommit ur bruk och 
ordets tuktan blivit alltmera verkningslöst. Detta hade inneburit att åtskilliga kyrkliga stadgar i 
realiteten blivit obsoleta. Gumælius frågar sig om man inte borde stryka dessa. Samtidigt 
pekar han på ett akut problem som uppstått i och med baptismens framväxt, de med den 

                                                
1Gumælius 1859, s 29. 
2Gumælius 1859, s 59, 1 f, 4 f. 
3Gumælius 1859, s 30, 29, 3. Det var från mitten av 1800–talet som väckelserörelserna framkallade en kyrklig 
kris. Österlin 1960, s 390.  
4Gumælius 1859, s 37 f. 



 57 

världsliga maktens biträde genomförda tvångsdopen. Han visar på inkonsekvenser i 
myndigheternas ställningstaganden. För Gumælius stod det klart att tvångsdopen var 
oacceptabla. Han säger det visserligen inte uttalat i denna text, men förutsätter att de skall 
upphöra. Tiden hade vuxit ifrån de obligatoriska dopen av barn.1 
 
När handbok, psalmbok och katekes hotade att splittra 
Gumælius diskuterar hur 1811 års kyrkohandbok, den Lindblomska katekesen av år 1811 och 
1819 års psalmbok skall reformeras och han funderar över de reformatoriska 
bekännelseskrifterna plats.2 Han gör det utmanad av norrlandsläsarnas kritik av dessa böcker 
liksom mot bakgrund av nödvändig anpassning till allmänna tänkesätt.3 
     Gumælius menar att Lindbloms av neologin påverkade katekes hade många brister. 
Samtidigt ifrågasätter han i nyhumanistisk anda katekesens utantillexercis. Minnet kan 
överlastas och det som skulle leda till tro kunde vändas till avsmak. Gumælius tänker sig en 
lärobok kopplad till katekesen.     
     Han tar han även upp katekesens behandling av begreppet tro, på grekiska pistis (πίστις). I 
Bibeln är pistis mer än tro i traditionell mening, pistis är även  
 

själens böjning och hängifning åt Gud, hvarigenom den med honom ingår en så nära andlig förening, att han 
blifver i oss och vi i honom, samt såsom följd deraf  lika som en ny anda i den förut sinnliga själen, en ny 
rent andlig, lifsgnista och lifskraft upptändes, hvarigenom det nya lifvet utvecklar sig på en ny väg.  

     Att denna definition rimmar illa med Luthers och lutherdomens skarpa åtskillnad mellan 
tro och gärningar, förstår Gumælius. En utomstående iakttagare märker dessutom allt att han 
genom sin, som han menar, bibliska bestämning av begreppet tro avslöjar något av sitt eget 
sammanhang. När Gumælius låter tron bli till en själens livsgnista och livskraft, som styr den 
kristnes livsväg, anknyter han nämligen till den syn på själens plats och funktion som vi 
känner igen från Dissertatio och som vi framför allt kan leda tillbaka till trosfilosofin i 
Uppsala.  
    Romantikens Uppsala tar vi också igen i hans uttalanden om psalmboken. Gumælius prisar 
Johan Olof Wallin (1779–1839). Det var Wallins förtjänst att så pass mycket i psalmboken 
ändå kunde befrias från ”bojorna af den flacka rationalistiska, så kallade upplysningen”. Trots 
detta anbefallde han nya psalmer, detta inte minst för att ge sitt stöd till ”de allvarligt sinnade 
separatisterna eller allmänt så kallade läsarna”. 
     Den gällande handboken hade lett till separatism bland norrlandsläsarna, en separatism 
som skakade kyrkan. Gumælius lösning var inte att ge efter för separatisternas krav och återgå 
till 1693 års handbok. Denna hade alltför många brister. Däremot tyckte han inte att man 
skulle tvinga en planerad ny handbok på församlingarna. Man fick vänta på sockenborna tills 
de blev tillräckligt upplysta och frivilligt antog det nya. 
     In summa är den varsamma hanteringen av såväl katekesläsande barn som protesterande 
separatister ytterligare uttryck för Gumælius progressiva och historiska religionsuppfattning. 
Kyrkan är inte menad att förbli stillastående, däremot att stilla och organiskt växa sig stark 
under hänsynstagande till sitt historiska arv. Prästerskapets uppgift var att varsamt rätta till 
och länka in på rätta banor.4 
 
 
 

                                                
1Gumælius 1859, s 34, 41, 43. Utförligt, med speciell hänvisning till Gumælius agerande, om tvångsdopen i 
Sjölin 1999, s 137–144. 
2Gumælius 1859, s  6 f. 
3Gumælius 1859, s  7. 
4Gumælius 1859, s 2, 8 f , 9 f, 14 ff, 27,  23 f. 



 58 

Allmänna folkskolan en räddare i nöden 
När sockenbornas behov under senare tid växt i takt med samhällsutvecklingen, samtidigt som 
den andliga och lekamliga nöden tilltagit, har den allmänna folkskolan blivit en räddare i 
nöden. Det är Gumælius budskap till prästmötet. Skolan var emellertid för honom mycket mer 
än kristendomsundervisning. Allmän bildningsökning och kunskapstillväxt hade gjort det 
nödvändigt att inte endast kristendom stod på schemat. Dessa andra ämnen har verkat 
befrämjande, försäkrade Gumælius. Detta kunde han däremot inte kunde säga om den 
kristendomsundervisning som bedrevs. Ändå var just kristendomsundervisningen i skolan 
kyrkans möjlighet. Prästerna måste hjälpa till så att kristendomsundervisningen inte bara blev 
dödande utantilläsning utan befrämjade en ”levande kristendom”. Så kan budskapet till 
prästerna sammanfattas. Mellan raderna får man insikt i Gumælius bildningssyn. Folkets 
”råhet och okunnighet” kunde endast övervinnas av ökad kunskap. Han säger det inte explicit, 
men kunskapen ser han som den goda utvecklingens vade mecum.1 
 
Guds ord både grundtext och översättning 
Uttryckligen påstod emellertid Gumælius att Guds ord var ett vade mecum för alla.  
 

Det är den andliga världens sol. Det är sanningens ljus, som leder själen på rätta vägen till livet.  

 
Dessa stora ord konkretiseras tyvärr inte. Han prisar i stället Luthers bibelöversättning som 
följsam mot originalet samtidigt som den genom sin ”korthet, kraft och bestämdhet” har blivit 
mönsterbildande. Originalets text är alltså inte det enda saliggörande utan också en 
översättning kännetecknad av ”korthet, kraft och bestämdhet”. En ny översättning måste få 
vara bärare av det gamla språket, menade Gumælius, eftersom detta gamla språk ”blivit ett 
med oss”. Guds ord för oss svenskar var alltså till allt annat förbundet också med våra 
specifikt svenska språkliga uttryck. 
 
Guds ord i rätt förstånd och anda 
Samtidigt påpekar Gumælius att ”Bibeln måste läsas i rätt förstånd och anda”. Vad han menar 
kan inte vara något annat än att Bibeln skall läsas på det sätt som han själv läser den. Det 
betyder utifrån en grundsyn där Gud kort uttryckt står för ljuset och det goda och ondskan för 
mörkret och förhärdelsen.2 Dessutom förutsätts Andens bistånd. Andens ljus behöver upplysa 
själen för att människan skall kunna ledas av Ordets ljus. Detta utesluter inte rätt 
innanläsning. Bibelns ord skall läsas och fattas som varje annat ord läses och fattas.3 
Gumælius noterar att det är mycket som är dunkelt i Gamla testamentets hebreiska grundtext. 
Försök att översätta blir ofta gissningar, varför han efterlyser bibelförklaringar för att 
underlätta förståelsen.4 
 
Frihetens gränser 
För Gumælius stod det klart att de nya andliga rörelserna som separerade inte kunde leva utan 
kontroll av staten. Staten hade ju ändå det yttersta ansvaret för såväl fostran som 
undervisning.  Han talar om det nya som ett ”nytt fristående kyrkosamhälle” vilkas 
angelägenheter borde regleras i en dissenterlag.5 

                                                
1Gumælius 1859, s 11 f. 
2Gumælius 1859, s 16 f, 19. 
3Gumælius 1859, s 22. 
4Gumælius 1859, s 20 f. 
5Gumælius 1859, s 41 f. På liknande sätt resonerade Thomander som värjde sig mot en obegränsad 
religionsfrihet. Österlin 1960, s 405 f. 



 59 

     Samvetsfrihet definieras som rätten att tänka fritt och religionsfrihet att också få yttra det 
man tänker. Frågan är hur långt denna frihet skall sträcka sig. Gumælius är villrådig. Att gå så 
långt som till att tillåta frihet från religion var för honom tveksamt. Det bleve till ”självsvåld 
och tygellöshet”. Han var även skeptisk till utträden för att ingå i irrläriga kyrkomenigheter 
(mormonismen) vars bekännelse strider mot kristen tro och gällande kristen moral. 1 Däremot 
önskar han se en ”tämligen oinskränkt” rätt till att offentligt utöva sin religion. Den rätten 
hade man i Sverige i och med upphävandet av konventikelplakatet.2 
     Denna tveksamhet måste bero på att Gumælius inte riktigt litade på den fria folkviljan. Sin 
tveksamhet uttrycker han i skrivningen till prästerskapet genom att ta franska revolutionen 
som exempel. Först spilldes blod under parollen frihet, sedan lät sig folket utan att knota 
underordna sig under ens vilja. Gyckel kallar han detta.3 Gumælius vill visserligen frihet, men 
en frihet utan alla skrankor kunde han inte tänka sig. Ett ordnat samhälle förutsätter 
begränsningar i den individuella friheten.4 Överfört på den religiösa friheten känner han 
tveksamhet till separatister som utan stöd i Nya testamentet låter lekmän viga präster och vars 
predikanter han betraktar som obildade och råa och som inte hade kapacitet att döma i andliga 
frågor. Gumælius tänker på predikanter i allmänhet och mormonernas och baptisternas i 
synnerhet.5 Dessutom lyfter han i polemik mot väckelserna fram sakramentens oumbärlighet 
och han betonar deras giltighet oberoende av prästens värdighet.6 
     Detta måste balanseras av att Gumælius samtidigt såg positivt på situationen. Visserligen 
var franska revolutionen lik en storm som förödde. Implicit menar han att den religiösa 
situationen i Sverige var ett resultat av denna förödelse. Dock var inte detta hela sanningen. 
Stormen undanröjde också mycket som hämmade en lagenlig frihetsutveckling. Dessutom 
finns det alltid en gräns för förödelsen. Fram till en viss punkt kan man komma men inte 
längre. Som stöd för detta hänvisar han till Job 38:11 där det i gamla översättningen står 
”hitintill skall du komma; här skola dina stolta böljor lägga sig”.7  
     Placerar man in Gumælius kyrkopolitiskt, intog han i frågan om människors frihet en 
mellanposition. Han är närmast jämförbar med biskopen i Lund, J H Thomander (1898–1865) 
som på ena sidan av sig hade en konservativ flygel bestående av bland annat ärkebiskopen 
Henrik Reuterdahl (1795–1870) och medlemmar av den teologiska fakulteten i Lund. Dessa 
sade nej till allt som kunde rubba den kyrkliga uniformiteten. På den andra befann sig en 
grupp kyrkomän med H B Hammar (1814–1862), C A Bergman (1800–1889) och P G 
Ahnfelt (1803–1863) som förordade full religionsfrihet.8   
 
Problematiken i överblick  
Gumælius såg samhället som en organism, det vill säga som ”ett helt bestående av mindre 
hela”. I denna organism ingick kyrkan, tänkt närmast som själen i en kropp.9 Kyrkans yttre 
former och uttryckssätt kunde växla utifrån behov och omständigheter. Dock fanns där oavsett 
situation alldeles bestämda yttre företrädare för kyrkan. Dessa var å ena sidan prästerna å den 
                                                
1 De separatistiska rörelser som under 1850-talet väckte särskild uppmärksamhet var förutom separatismen i övre 
Norrland, mormonismen och baptismen. Det gemensamma för dessa så olikartade rörelserna var att de avvek 
från Svenska kyrkans lära samt dessutom var anabaptistiska samt tvingade fram ett ställningstagande till frågan 
om obegränsad religionsfrihet. Österlin 1960, s 406 f.  
2Gumælius 1859, s 35 ff, 39 f. Gumælius hållning lär i stort sammanfalla med Thomanders som var för 
konventikelfrihet men mot tanken på en allmän, oinskränkt religionsfrihet. Österlin 1960, s 406. 
3Gumælius 1859, s 26. 
4Gumælius 1859, s 24 f, 26 f. 
5Gumælius 1859, s 5, 13 f. 
6Gumælius 1859, s 6. 
7Gumælius 1859, s 38 ff. 25. 
8 Österlin 1960, s 407 f med där anförda referenser. 
9 Kyrkan sågs av Nya skolan som själen i statsorganismen. Kyrkan uppfattades alltså inte primärt som en 
organism utan nationen, folket och staten. Mogren 2003, s 89, 91. 



 60 

andra förtroendevalda sockenbor. Jämvikt skulle råda i styrkeförhållandet dem emellan.  
Prästens huvudsakliga uppgift vara att predika och förvalta sakramenten. Församlingen 
definierades som sockenborna samlade till gudstjänst. Socknen kunde av Gumælius ges 
beteckningen församlingen även när inte gudstjänstgemenskap avses. Detta när sockenbornas 
samhörighet och solidaritet gentemot varandra förutsattes.1  
     Problemet var att den förutsatta samverkan hade komplicerats. I en tid då sockenbornas 
kunskap och ansvarstagande både hade vuxit och dessutom allt mera efterfrågades, hade 
prästerna blivit kvar vid det gamla. De försökte fortfarande styra och ställa som om de själva 
bestämde allt. Prästerna hade blivit maktfullkomliga. 
     Dessutom hade identiteten mellan socken och församling blivit ifrågasatt. Väckelser hade 
brutit fram med krav på andlig reformation. De väckta sökte sig till andra gemenskaper än 
socknens hävdvunna. Även andra trädde fram med ideal som fronderade mot de i kyrkan 
hävdvunna. Samtidigt fanns det judar i landet, som företrädde en annan religion. Enheten 
mellan kyrka och samhälle höll således på att brytas upp. Socknen kunde inte längre på ett 
självklart sätt betraktas som församling.  
     I detta läge försökte Gumælius så långt det var möjligt försvara enheten. Han gjorde det 
genom att å ena sidan verka för att väckelsen integrerades i kyrkan, å den andra genom att 
befrämja långsamhet i det oundvikliga uppbrottet mellan kyrka och samhälle. Identitet mellan 
två storheter skulle ersättas av samverkan.  
     Samtidigt, vilket fortsättningen kommer att visa, fortsatte han att bygga på en 
samhällsmodell som förutsatte att socknen samtidigt som den var en samhällelig storhet också 
utifrån en bestämd aspekt sågs som en kristen församling.2 
 
2:3:5 Talet när Engelbrekts minnesstod avtäcktes 1865 
 
Gumælius fortfarande i händelsernas centrum 
År 1865 var prosten Gumælius hela sjuttiosex år gammal, men fortfarande i full verksamhet. I 
1865–1866 års riksdag, som skulle bli ståndsriksdagens sista, var han fortfarande en aktiv 
ledamot i prästeståndet. Han hade tydligen inga allvarliga planer på att dra sig tillbaka. 
Gumælius lät sig nämligen inväljas som Örebrorepresentant i den nybildade riksdagens andra 
kammare år 1867. Även kommunalt och kyrkligt arbetade han obrutet vidare. Ett av exemplen 
på detta är hans initiativ att i Örebro låta uppföra en staty av folkhjälten Engelbrekt som 
mördats på en holme i Hjälmaren intill Göksholms slott och sedan begravts i Örebro kyrka 
(Nikolaikyrkan) i Örebro. Minnesstoden över Engelbrekt var gjord av skulptören Carl Gustaf 
Qvarnström (1810–1867). 
     I samband med avtäckningen hölls tal, bland annat av Gumælius. Hans tal får i detta 
avsnitt tjäna som källa i mina försök att klarlägga Gumælius tankevärld. För att förstå detta tal 
underlättar det om något nämns om det aktuella politiska läget. 
     Den liberala medelklassen i Sverige var bekymrad över Sveriges försvarsläge i mitten av 
1860-talet. Oron var förståelig. Krimkriget hade avslutats knappt tio år tidigare. Dess 
verkningar hade nått ända till den åländska skärgården. Danmark hade just förlorat både 
Slesvig och Holstein i kriget mot Tyskland och revolutionär oro rådde i det centrala Europa. 
Den italienske frihetskämpen Garibaldis (1807–1882) insatser var på var mans läppar. 
Förlusten av Finland 1809, liksom resningarna i Europa 1830 och 1848, var också i färsk 
åminnelse hos många. Ryssland upplevdes som den hotande fienden från öster.  
     Försvarsviljan hade mot den bakgrunden förstärkts. Den frivilliga skarpskytterörelsen var 
ett av tecknen på detta.  Denna rörelse kulminerade under mitten av 1860-talet. Till och med 
                                                
1 Se s 95 f. 
2 Se s 116 ff. 



 61 

vid läroverken hölls försvarsövningar. Även i Örebro avslutade en stor manöver vårterminen 
1861. Gumælius, som då var skolans inspektor, gjorde vid detta tillfälle ett upprop som enligt 
uppgift inbringade 1000 kr till inköp av gevär. 
     Nationella stämningar hade växt sig starka ute i Europa. Även i Sverige var 
fosterlandskänslan stark, dessutom utpräglat nationalromantisk. Göticismen, med sitt svärmeri  
för Sveriges ärorika forntid, gjorde sig fortfarande påmind om än i försvagad form, i Örebro 
genom den ”siste göten”, som var ingen mindre än stadens prost, Gustaf Wilhelm Gumælius.1 
Allmänt förhärligades mod, uppoffring och fosterlandskärlek av medelklassen.   
 
Gumælius tal  
Vid avtäckningen den 14 oktober 1865 talade August Blanche (1811–1868), som höll ett 
enligt uppgift övermodigt och oförsiktigt anförande. Han berörde Engelbrekts folkresning och 
anknöt till det politiska läget. Bajonett kunde sättas mot bajonett, förkunnade han, omgiven av 
1000 paraderande skarpskyttar.2 Även Gumælius talade alltså vid detta tillfälle. Dennes 
anförande hölls i Örebro kyrka (Nikolaikyrkan) och offentliggjordes efteråt i tryckt form.3  
     I sitt tal hyllade Gumælius frihetskämpen Engelbrekt, som ställt sig i ledningen för 
upproret mot en av främmande herrar förtryckt svensk allmoge. Med hjältemod, förstånd och 
stark vilja hade denne lyckats hävda allmogens frihet och Sveriges suveränitet gentemot 
dansk överhöghet. Engelbrekts kamp blev i Gumælius mun något uppfordrande. Sverige var 
fortfarande hotat av främmande makter och behövde eldas till försvarsvilja och 
fosterlandskärlek. 
     Vad som intresserar i detta sammanhang är några speciella betoningar i talet, bland annat 
hans syn på Sverige. Även hur han definierar ”landets ädla söner”, samt hans påståenden om 
konungen behöver uppmärksammas. Dessutom skall vi granska hur Gumælius förenade sin 
fosterlandskärlek och sin försvarsvilja med sin kristna tro. 
     Gumælius talar om moder Svea, som om Sverige vore en person och det mer än som ett 
litterärt stildrag. Han såg verkligen Sverige som en specifik ideell person, med speciella 
egenskaper och en egen ande.4 Frihet och suveränitet var själva förutsättningen för moder 
Sveas bestånd.  
     Sverige utgjorde ett rike, och som sådant kunde det enligt Gumælius fogas till ett annat 
rike och så bilda ett större rike. Så höll på att ske under drottning Margarethas tid under slutet 
av 1300-talet. Försöket misslyckades på grund av att Danmark hävdade överhöghet. 
Förutsättningen för en giltig förening var nämligen att full rättvisa skulle råda mellan de 
förenade rikena. Gumælius förutsatte alltså inte en begynnande och sedan fortgående 
sammansmältning mellan de olika rikena som villkor för föreningen. De olika rikena tänktes 
istället utgöra olika och från varandra separerade, men samtidigt samverkande lemmar i en 
och samma kropp. 
     På samma sätt måste han ha tänkt, när han ställde begreppet folkstam i relation till 
begreppet folk. Gumælius utgick från att Sverige bestod av olika folkstammar, som, 
separerade från varandra, samverkade i en och samma kropp och tillsammans bildade ett rike. 
Hans tal om landskapet Dalarna som en från närmaste grannarna väl skild stam med alldeles 
                                                
1 Bergstedt  1883, s 409. 
2  Sjögren 1987 som hänvisar till Dunér 1933, Wahlquist 1940, Karlsson 1972 och Karlsson 1871–1900. Forssell 
1916, s 63–66. Jansson 1985, s 210-213. Om synen på nationen som en organisk enhet. Se Mogren 2003, s 60. 
”Predisponerar nationalitetsidén å ena sidan till ett anakronistiskt betraktelsesätt, naivt exemplifierat i August 
Blanches teckning av Engelbrekt och hans dalkarlar som svenska frihetsvänner och patrioter av 1800-talssnitt, 
har den å andra sidan givit hävdaforskningen fruktbärande impulser, låt vara att den från romantiken 
härstammande läran om ”folkindividualitet” och ”folksjäl” vilar på högst diskutabla hypoteser”.  Valentin 1957, 
s 26 f. 
3Gumælius 1865.  
4 Observera att ”Volksgeist” var ett av den historiska skolans lösenord. Hessler 1937 s 157. 



 62 

speciella och för Sverige i sin helhet prisvärda egenskaper, blir annars obegripligt. Däremot 
blir det fullt förståeligt om man betraktar Gumælius som en av nationalromantik präglad 
idealist.1 
     Detta idealistiska tänkande blir om möjligt än mer tydligt när Gumælius talade om den 
utvalde mannen eller – om man så vill – ”landets ädla söner”. Dessa ägde, i likhet med 
frihetskämpen Engelbrekt, speciella egenskaper. I farans stund förkroppsligar de i sin person 
moder Svea. Samtidigt har de en profetisk förmåga att se in i framtiden.  Det betyder att de 
lever i en andlig enhet med sitt folk och i den egenskapen, liksom utifrån sina överlägsna inre 
egenskaper, både kan och vill offra sig för sitt land.2 
     Gumælius låter framför allt landets ädla söner representeras av konungen. Konungen ges 
dessutom drag som påminner om Engelbrekt. När konungen står i spetsen segrar folket alltid. 
Så var det för Karl XII så länge som han anförde vid Poltava. Till och med Gustaf III segrade 
när han själv anförde trupperna.3 Gumælius demonstrerar alltså en mytisk tro på konungslig 
förmåga. Mytisk är han också i sin syn på Sveriges motgångar i krig. Endast tvedräkt kan 
hindra Sveriges seger. När lemmar av moder Svea gått förlorade, påstår han, har det alltid 
varit på grund av tvedräkt. När därför konungen kallar till rikets försvar, är det folkets 
skyldighet att ställa upp bakom honom.4 
     En annan prisad storhet var den frihets- och fosterlandsälskande allmogen på Engelbrekts 
tid. I talet jämförs skarpskyttarna med denna allmoge. Men allmogen står i talet även för 
svenska folket i gemen, när det är berett att ställa upp till det egna landets försvar.5 
     Hur förhåller sig då Gumælius fosterlandskärlek och hans upphöjande av konungen till 
hans ställning som en kyrkans och den kristna trons man? Talet ger inget fullständigt svar på 
den frågan. Dock kan helt allmänt sägas att Gumælius kungaideologi till allt annat också 
associerar till bibliska föreställningar. Dessutom tänker han sig Sverige som ett av Gud 
speciellt välsignat folk.6 Den bibliska tron på Israel som det av Gud välsignade folket har 
alltså överförts till att gälla Sverige. 
     Gumælius trodde sig veta att kristendomens införande innebar en ”fullständig 
omgestaltning av alla samhällsförhållande”. 7  Han vet också att Gud är en fredens Gud och 
han ber därför i talet till Gud om fred. Men det typiska för honom var att han, även när han 
talade om att Gud ville fred, förband detta tal med ord om det nödvändiga och rättfärdiga i att 
försvara sitt fosterland.  
     I farans stund skall vi förlita oss på Gud som styr världshändelsernas gång, men också på 
egen kraft. Den kraften tar sig uttryck i att vid behov ta till vapen.8 Vidare uppmanar han i ett 
annat sammanhang sitt auditorium att tillsammans med honom arbeta på svenska folkets 
välgång och upplysning. Båda uttrycken – välgång och upplysning – har religiösa 
associationer. Att vara kristen är att vara upplyst av Gud. Därtill lägger emellertid Gumælius 
att vi skall arbeta på svenska folkets självständighet. Det betyder att vi med vapen är kallade 
att försvara vår frihet.9  

                                                
1 Gumælius 1865, s 3 ff, 7, 9. Föreställningen om ett folks personlighet och dess utveckling genom historien var 
typisk för romantiken. Hessler 1937, s 89. 
2 Gumælius 1865, s 5 ff, 14 ff. Jämför avsnittet ”De ideala männen” i Mogren 2003, s 92 f. 
3 Gumælius 1865, s  28 f. 
4 Gumælius 1865, s 20, 30 f. 
5Gumælius 1865, s 8. 
6Gumælius 1865, s 30 ff. 
7Gumælius 1865, s 6. 
8Gumælius 1865, s 23. 
9Gumælius 1865, s 31. En allmän mening bland romantikerna var att man betraktade den nationella friheten som 
det primära, varförutan ingen enskild frihet vore möjlig. Heckscher 1939, s 64. 



 63 

    Slutligen ber han till Gud om ”fred, sanningens kunskap som skall värma varje hjärta, och 
när det är nödvändigt försvarsvilja”.1 Tydligare kan det inte sägas att till kristen tro och till 
kristet liv hör fosterlandets försvar.  
 
Högstämd patriotisk idealism 
Sättet att se på land, folk, stora män och konung är förankrat i tänkande som vi känner igen 
från de uppsalafilosofer vi ovan refererat. Idealiserandet av gammal tids frihetsanda, 
mannamod hos såväl stora män som allmoge har också det sina rötter i Uppsala. Vi erinrar oss 
Gumælius engagemang i Götiska förbundet. Föreställningarna är dragna till sin spets på ett 
sätt som endast delvis kan förklaras av att Gumælius använder retoriska stilmedel tillämpliga 
vid en fosterländsk manifestation.  
Han hävdar uppenbarligen helt allvarligt att 

 
• Sverige, moder Svea, är ett rike med egen personlighet och ande. 

 
• Dalarna är en egen folkstam, med en alldeles speciell karaktär, som förenade med andra folkstammar 

bildar konungariket Sverige. 
 
• Sveriges allmoge är, idealt sett, frihetsälskande och fosterländsk. 

 
• stora män, utvalda av Gud, i farans stund förkroppsligar , moder Sveas personlighet, intressen och 

behov. De ställer upp till landets försvar och offrar vid behov livet för sitt land. 
 
• konungen genom sin utvaldhet förkroppsligar moder Sveas intressen och oegennyttigt träder  upp till 

landets försvar.  
 

Vidare att  
 
• när konungen har befälet kan Sverige inte förlora ett krig. 

 
• när moder Svea har förlorat någon av sina lemmar det alltid har berott på bristande enighet. 

 
• Slutligen hävdar Gumælius att till kristen plikt hör att med vapen försvara det egna landets frihet. 

   
     Denna idealbild kom att utsättas för hårda påfrestningar när verkligheten trängde sig på. 
Det skall vi snart att märka när vi kommer in på Gumælius insats i riksdagen. Engelbrekts- 
talet, som hölls under slutdelen av dennes liv, är ett bevis på att han trots dessa påfrestningar 
aldrig övergav sina gamla ideal.         
   
2:3:6 Gumælius predikningar på de stora högtidsdagarna 
En till synes komplett samling av Gumælius predikomanuskript finns bevarad bland hans 
samlade papper på Länsmuseet i Örebro. Manuskripten är fullt utskrivna, till och med 
språkrättade. Gumælius har dessutom gjort vissa ändringar i och med att ett manuskript 
återanvänts. Även psalmvalet finns antecknat. I regel har samma predikan använts vid flera 
tillfällen. Att gå igenom samtliga predikningar var för mitt ändamål omöjligt. Jag har valt att 
analysera ett antal av hans predikningar på de stora högtidsdagarna, det vill säga juldag, 
långfredag, påskdag och pingstdag. Detta för att med begränsad insats skaffa mig en så 
allsidig bild som möjligt. Dessutom har jag sett till att predikningarna spänner över hela 
Gumælius prästerliga tjänstgöringstid. 
     De predikningar som analyserats är följande:  

                                                
1Gumælius 1865, s 31 f. 



 64 

Juldagspredikan, hållen i Wiby 1846, Tångeråsa 1847, Örebro 1858, Örebro 1864. 
Juldagspredikan, hållen i Örebro 1860.  
Juldagspredikan, hållen i Örebro 1869.  
Långfredagspredikan, hållen i Örebro 1856, 1864, 1871.  
Långfredagspredikan, hållen i Örebro 1858, 1872. 
Påskdagspredikan, hållen i Wiby 1838, 1848, Bodarne 1839, Bodarne (oläsligt år), Örebro 
1859, 1865.  
Påskdagspredikan, hållen i Örebro 1870, 1872. 
Pingstdagspredikan, hållen i Örebro 1867. 
Pingstdagspredikan, hållen i Örebro 1871.1 
     Jag har i mitt studium av predikningarna koncentrerat mig på framför allt följande. Dels 
har jag observerat hur Gumælius idévärld kommer till uttryck, dels hur han anknyter till 
bibliska och kyrkliga föreställningar. Framför allt har jag sökt efter vad Gumælius ville med 
sin predikan.  
 
Med avsikt att delaktiggöra 
Att Gumælius var vältalig är ställt utom allt tvivel. Det vittnar ordval, vändningar och väl 
avvägda perioder om. Dessutom skapade han högtidlighet genom hög abstraktionsnivå och 
tankelinjer som var lika rena som de var allmänna. Gumælius sänker sig aldrig till att tala om 
samtidens allehanda eller göra aktuella anknytningar.  
    Hur skall man då karakterisera hans predikan? Går man inte tillräckligt djupt i sin analys 
skulle man förmodligen påstå att bibliska kärnord liksom kända bibelberättelser bildar grund 
för en bibelparafraserande förkunnelse. Påståendet är inte helt felaktigt. Vid närmare 
betraktande blir det dock en mycket speciell bibelparafras som presteras. Men mer därom 
nedan. Redan här kan jag dock slå fast vad som var själva syftet med förkunnelsen. Han ville 
delaktiggöra. Församlingen skulle bli delaktig i den verklighet Gumælius målade upp. Detta 
gäller genomgående, men kanske tydligast i långfredagsförkunnelsen.  
     Vad var det då för slags församling Gumælius hade i sikte? Att det inte är en specifik 
församling samlad till gudstjänst vid ett specifikt tillfälle säger redan det faktum att han 
genomgående använde samma predikan vid skilda tillfällen och för skilda församlingar. Han 
må ha predikat på landet 1846 eller i Örebro 1864. Hans adressater var ”Christne”, ”Christlige 
vänner”, eller ”Christlige åh” (åhörare), det betyder sockenbor alternativt invånare i staden 
samlade till gudstjänst. Självklart var de också alla döpta. Dessa till gudstjänst församlade 
utgjorde en kristen församling och skulle genom förkunnelsen delaktiggöras. Med det avsågs 
att endera föras in i eller utvecklas i den tro de döpts till. Detta skulle ske i en predikan som 
syftade till att ge kunskap om, respektive inlevelse i tron, liksom insikt i otrons konsekvenser. 
Den kunskap som åsyftades var engagerad kunskap, som berörde även känslolivet. Gumælius 
förutsatte Andens medverkan. 
    Tilltal och beskrivning växlar i förkunnelsen med stark övervikt för beskrivningen. 
Gumælius riktar sig aldrig till någon speciell grupp i församlingen. Alla tilltalas lika. Den 
yttersta bakgrunden till detta bör rimligen vara att han inte trodde sig om eller var intresserad 
av att gradera andligheten hos åhörarna. 

                                                
1 Ragnar Redelius påstår i Redelius 1942 att föga av Gumælius homiletiska produktion är bevarad, vilket är fel. 
Samlingen predikningar, förvarade i Länsmuseet i Örebro förefaller komplett. Redelius förmodanden angående 
Gumælius predikan vilar på allmänna antaganden utifrån hans kännedom om Gumælius.   Redelius 1942, s 30 f. 
Om Nyromantikens predikan Hippel 1924 och Hippel 1926. Om predikoidealen i Nya skolan. Mogren 2003, s 
134–140. Om 1800- och 1900-talets påskpredikan, Bexell 2001. 
 
 



 65 

     Långfredagsförkunnelsen får exemplifiera Gumælius avsikt att delaktiggöra. I de fem 
långfredagspredikningar jag har kännedom om, riktar han sig direkt till församlingsborna och 
försöker beveka dem genom målande beskrivningar av korsdramat.  
     Vid långfredagens gudstjänster 1856, 1864 och 1871 är Jesus och människorna kring 
korset huvudaktörer. Guds godhet och rättfärdighet, liksom Jesu barmhärtighet, kärlek och 
frälsarvilja beskrivs och utgör tillsammans med försoningsmotivet den ena brännpunkten. Den 
andra är människorna som korsfäste Jesus. Deras delaktighet och skuld framställs på ett 
sådant sätt att de som lyssnar skall nödgas inse sin egen potentiella, ja till och med reella 
delaktighet i brottet mot Jesus. Syftet med förkunnelsen är att driva församlingen till sorg över 
sin skuld men också till att öppna åhörarnas ögon så att de kan fröjdas över försoningen i 
Kristus. 
     Åren 1858 och 1872 är perspektivet annorlunda. Nu är det korset, enbart korset som gäller. 
Lyssnarna får hjälp att vid korset se Jesu märkliga medmänsklighet som främst kommer till 
uttryck i den omsorg Jesus visar mitt i plågan. Syftet är klart. Församlingen skall livas till 
medkänsla och tro.  
     Se korset, manar Gumælius, och du påverkas i ditt inre. Förtvivlad blir du och fylld av 
sorg, ty du inser att du har del i den synd som drev människor att orättmätigt döda Jesus, 
samtidigt uppmuntrad och jublande på grund av att korset verkar försoning.  
     Dessutom varnar han: Se till att du inte tillhör de förtappade, de som är fiender till Jesu 
kors. Bland dessa fiender finns de inför korset likgiltiga och de som fortfarande i sitt inre 
ropar, ”tvi”, eller ”korsfäst”.  
 
Det som sticker ut  
När man skall tolka en bibeltext lönar det sig ofta att ta fasta på det som sticker ut, är 
annorlunda, kanske svårbegripligt eller anstötligt och försöka förstå det. Nyckeln till en 
djupare förståelse ligger ofta i det svårbegripliga. Alternativet är att jämna ut, låtsas som det 
utstickande är en tillfällig avvikelse och följaktligen inget att bry sig om. Vikten av att först 
uppmärksamma det som är annorlunda gäller även vid tolkningen av Gumælius predikningar.  
 
Den odödliga själen  
Det som sticker ut är vanligast i påskdagspredikningarna, där han genomgående låter klimax 
bli bekräftelse och inte uppståndelse. Uppståndelsen förnekas inte, men förstås som en 
bekräftelse på något som är ett faktum uppståndelsen förutan.  
     Detta synsätt bygger på Gumælius odödlighetstro. Han menar att själen är odödlig, 
kroppen däremot dödlig. Den förvandlas efter döden till jord. Själen är evig och flyger ur den 
dödliga kroppen vid döden, påstår han i sin Påskdagspredikan 1870, 1872.  

 

Men själen kan icke varda till jord igen, ty den är icke av jord kommen. Han kan icke tillika med kroppen 
fängslas i gravens mörka häkte, för att där förmultna. Gud väckte själen till liv och gav honom kroppen till 
boning. När denne är förfallen eller icke längre kan hysa sin gäst, då flyger själen bort därutur, fri från de 
trånga banden, såsom fjäriln bryter sig fram ur skalet och lyfter sig på de lösta vingarna upp emot det 
himmelska ljuset. Kroppen kommer till jord igen, varifrån han är kommen. Men själen flyger buren på 
änglavingar, tillbaka upp till Gud som honom ett odödligt liv givit har. (Ur Påskdagspredikan 1870, 1872) 

 
Denna odödlighet är en aning hos människan, närd bland annat av tanken att Gud måste ges 
utrymme att skapa en slutgiltig rättvisa, något som inte skett på den här sidan graven. Denna 
övertygelse grundade han vidare i aningar under gammaltestamentlig tid hos judar liksom hos 
andra folk. Ytterst kunde människor inte, vare sig de levde då eller lever nu, tänka sig döden 
som en absolut slutpunkt.  
 



 66 

Men kunskapen om själens odödlighet var i Gamla testamentet dunkel och otydlig. Hoppet om uppståndelse 
var svagt och ofta alldeles utplånat. Tvivel och dess ledsagare oro, ängslan och förtvivlan togo ofta sin 
boning i människosjälen. Ty än var ej kunskapen om ett evigt liv av livets Herre upptänd till ett klart ljus, och 
hoppet hade ej ännu från en klen gnista blivit en värmande och skinande låga. Ja många funnos, även bland 
judarna, som rent ut nekade själens odödlighet och människans uppståndelse. Och även de som närde hoppet 
om livets fortsättning efter den lekamliga döden, saknade ännu en stark och övertygande bekräftelse därpå. 
Än var icke stenen, som höll dödens rov kvar i gravens häkte från dörren bortvältrad. Ännu hade hon icke av 
en ängel blivit öppnad. Först med Jesus kom den efterlängtade bekräftelsen. Genom honom blev dödens udd 
bruten och graven öppnad. (Ur Påskdagspredikan 1838, 1839, 1848, 1859, 1865) 

Gumælius står här alldeles tydligt i en romantisk tradition. Det karakteristiska för 
romantikerna var att de inte gjorde skillnad mellan odödlighetstanken och uppståndelsetro. 
Catharina Segerbank har konstaterat att hos Esaias Tegnér ordet odödlighet används mycket 
frekventare än ordet uppståndelse. Odödlighetstron var för Tegnér grundläggande.1 
     När Gumælius i sin Påskdagspredikan 1870, 1872 skall visa på hur denna aning om 
odödlighet blev till visshet, utgår han från Joh 14:6, där Jesus gör anspråk på att vara ”vägen, 
sanningen och livet”. Att Jesus säger sig vara livet tar Gumælius fasta på. Detta liv är ett liv i 
kvalificerad mening, och som sådant per definition evigt och oförstörbart. Beviset på detta är 
just uppståndelsen. Och det som gäller Jesu liv, gäller också andras liv. Genom Jesu 
uppståndelse har därför aningen om själens odödlighet en gång för alla förvandlats till visshet. 
     Denna visshet om själens odödlighet går inte oförmärkt förbi ens i Gumælius språkbruk. 
Denne talar inte om att Jesus fick livet åter vid uppståndelsen, han återtog det och döden 
kallar han inte i bildlik utan i reell mening en sömn.  
     För Gumælius bekräftas Jesu lära i uppståndelsen, vilket i sin tur får en rad långtgående 
följder. Det finns inte längre rum för ängslan, inget behov av att kämpa för jordisk framgång. 
Lidandet kan av en kristen tas som en prövning i en jordisk tillvaro som är att likna vid ett liv 
i främmande land. Livets sammanhang ses på ett nytt sätt.  
     In summa blir uppståndelsen en bekräftelse på att mänskligheten fått ett bärande skäl för 
sitt hopp. Aning har ersatts av visshet. Detta budskap står i skarp kontrast till den klassiskt 
kristna synen där uppståndelsen kan liknas vid ett Guds förnyade skapelseunder som i grund 
förändrar, inte bekräftar, förutsättningarna för mänskligt liv. 
 
Det sanna hoppet har sitt fäste däruppe i det eviga 
Till Gumælius konception hör betoning på det i kristen tro så betydelsefulla hoppet. Det sanna 
hoppet har sitt fäste däruppe i det eviga. Det sviker inte. Ty det hoppet är förankrat i det som 
verkligen är och äger bestånd. Däremot är det hopp som är inriktat på förgängliga ting, liksom 
på världens löften, av naturliga skäl bedrägligt.  
     Detta leder oss in på att Gumælius genomgående, och då inte enbart i sin 
påskdagsförkunnelse, gör en skarp åtskillnad mellan kropp och själ, mellan jordiskt och 
himmelskt, mellan det som är därnere och det som är där ovan. Alla goda tankar, allt gott som 
sker och görs kommer ytterst ovanifrån, medan det onda har sitt ursprung och sitt säte 
härnere. En människa dras endera uppåt mot det goda eller neråt mot det onda, uppåt mot det 
himmelskt upphöjda, eller neråt mot det sinnligt köttsliga. Hon dras, drar inte själv.  
 
Utveckling från mörker till ljus  
Dessa föreställningar är sammantvinnade med en utvecklingstanke där mörker - 
ljussymboliken får illustrera de båda extremerna. Genomgående förutsätts att utvecklingen går 
från mörker till ljus. Eller mer precist: Först rådde ett kort idealtillstånd där allt var ljus, sedan 
segrade mörkret. Därigenom höljdes förnuftet in i ett andligt mörker som resulterade i att till 
                                                
1 Segerbank 2004, s 192. Bexells exempel är de med Gumælius samtida och ur liknande kulturmiljö påverkade C 
G Rogberg och C P Hagberg. Även i deras påskdagsförkunnelse relativiserades betydelsen av Jesu uppståndelse 
i ordalag som starkt påminner om Gumælius formuleringar. Bexell 2001, s 455–462, se särskilt not 68 s 458. 



 67 

och med det himmelska arvet gick förlorat. Ljuset skymdes alltså, men Gumælius är noga 
med att betona att ljuset trots allt fanns kvar bakom det mörka. Dessutom var ljuset aldrig helt 
dolt.1 Därefter bröt ljuset återigen igenom och vann allt eftersom i styrka. Ljusets genombrott 
skedde i och med Kristus. På den yttersta dagen skall allt bli ljust. Gumælius kan även teckna 
utvecklingen efter fallet som ett förtvivlat tillstånd som ersätts av ett fullkomnat.  
 
Sann kunskap är att ha känsla för det goda 
Begreppen kunskap och ljus hör för Gumælius samman, liksom faktiskt även kunskap och 
mörker. Kunskap kombinerad med ljus innebär sann kunskap. Med den kunskapen äger 
människan känsla för det goda. Framför allt förmår hon se och förtrösta på Gud. Den kunskap 
som han förbinder med mörkret finns hos den som är fast i sina köttsliga begär. Den 
människans iakttagelser och slutsatser drar henne neråt mot förvändhet och andligt mörker. 
Hon förmår inte längre se uppåt. Hon kan inte se Gud. 
     Gumælius idealism som jag här försökt exemplifiera och framför allt beskriva och 
förtydliga kan liknas vid ett andligt fundament eller en bärande konstruktion som håller uppe 
hans predikan. Men idealismen är inte det enda. Det finns också annat som äger hemortsrätt i 
detta andliga tänkande,2 exempelvis bibelhänvisningarna och bibelallusionerna. 
 
Juldagspredikningarnas bibelcitat sammanvävda till en heltäckande troslära 
Det är tätt med bibelord, bibelhänvisningar och bibelallusioner i framför allt 
juldagsförkunnelsen. Det betyder i den förkunnelse som för Gumælius var den centrala.  Jesu 
födelse var den avgörande vändpunkten i historien, liksom det mest fullödiga uttrycket för 
tron i sin helhet.    
     Bibelhänvisningarna är så många att man får känslan att Gumælius förkunnelse är en enda 
lång bibelparafras. Så är dock inte fallet. Bibelcitaten bildar vid närmare betraktande ett 
sammanhängande helt. De kan liknas vid en av bibelord uppbyggd troslära.  
     Denna av bibelord komponerade troslära belyser förmodligen bibelanvändningen i 1800-
talets av romantik påverkade förkunnelse. Jag har därför valt att tynga framställningen genom 
att framställa den utförligt. 
 
      Det ursprungliga idealtillståndet förstås utifrån skapelseberättelsen i bibelns första 
kapitel. Tillvarons kännetecknades då av ljuset, det lekamliga (1 Mos 1:15 f) och det andliga 
(1 Mos 1:26). Gud är ljuset, och människan som Guds avbild är en återspegling av ljuset. 
Detta ursprungliga tillstånd påminner Gumælius även om när han beskriver återupprättelsen. 
 
     Gumælius härleder fallet till den förbjudna frukten (1 Mos 3:2). Fallets följder illustrerar 
han direkt eller indirekt i en rad bibelcitat, som Gumælius helt eller delvis återger. Dessa har 
han hämtat från Psaltaren 23 (mörk dal), Jesaja 2 (mörker, bördors ok, skuldrors ris, plågares 
stav, krig, storm, blodig klädnad). Han citerar Lukas som låter Jesus gråta över Jerusalem 
därför att staden inte insett sin frid (Luk 19:41). Oftast hänvisar Gumælius till evangelisten 
Johannes, där mörkret får representera det onda (Joh 1:5, 3:19, 8:12), liksom otron (Joh 3:16), 
synden (Joh 8:34), världens frid (Joh 14:27) och denna världens rike (Joh 18:36). Aposteln 
Paulus är också en gärna använd källa (Rom 4:6, 6:23 människors överträdelser, synder, 7:15 
vår oförmåga att göra det goda, 8:4 människans köttsliga natur, 10:4 lagrättfärdigheten, 1 Kor 
15:26 Guds fiender, 15:55 döden, 2 Kor 3:15 en slöja över människornas hjärtan, 5:19 
överträdelser, Gal 5:19 ff. hor, boleri, orenlighet, lösaktighet, avguderi, trolldom, ovänskap, 
kiv, nit, vrede, trätor, tvedrägt, parti, avund, mord dryckenskap, frosseri). 
                                                
1 Alternativt talar Gumælius om att mänskligheten äger ett dunkelt minne av det ursprungliga ljuset. 
2 Det som hävdas i samband med underrubrikerna ”Det jordiska och det himmelska”, ”Mörker och ljus” och 
”Två slags kunskap” återfinns tydligast i Gumælius juldagspredikningar. 



 68 

 
     Återupprättelsens och frälsningens väg och innebörd belyses med en rad 
bibelhänvisningar. Ett av nyckelorden återfinns i Första Moseboken 3:15. 

 

Och jag skall sätta fiendskap emellan dig och kvinnorna, och emellan din säd och hennes säd. Den samma 
skall söndertrampa ditt huvud och du skall stinga honom i hälen.  

 
Han trycker på detta bibelord inte enbart därför att orden är en profetia om Kristi framtida 
frälsningsverk utan också för att visa på dess ursprunglighet. Frälsningen fanns förutsagd 
redan från begynnelsen.  
     Gumælius är också angelägen att betona att det gudomliga ljuset, trots fallet, aldrig 
slocknat. För att visa det parafraserar han exempelvis i sin juldagspredikan 1846, 1847, 1858, 
evangelisten Johannes med följande ord.  
      

Det sanna ljuset, hvilket upplyser alla menniskor, som komma i verlden, var i verlden,  men verlden kände 
det  icke. 

 
     Gumælius låter även Paulus belägga denna övertygelse. Före Kristus skymde en slöja 
människorna från ljuset, skriver Paulus. Ljuset var alltså aldrig försvunnet (2 Kor 3:15). Det 
kan helt enkelt inte försvinna, ty det är ett med Gud som bor i ett ljus som ingen människa kan 
nalkas (1 Tim 6:16). 
     I Psaltaren förebådas frälsarens ankomst i Psalt 45:7, 118:22 och 118:24. Jesajas profetiska 
ord om jungfrun som skall bli havande (Jes 7:14), om folket som vandrar i mörkret (Jes 9:2), 
om barnet som skall födas (Jes 9:6) citeras naturligtvis också. 
      Messias ankomst förebådas av Jesaja när denne låter en budbärare ropa till Sion: ”Din 
Gud är konung” (Jes 52:7). Jesajas ord om att Herren skall vara människans eviga ljus 
och salighet, inte längre solen och månen (Jes 60:19), citeras för att belysa 
frälsningstidens innebörd, liksom orden från profeten Malaki om rättfärdighetens sol 
som skall uppgå när frälsningstiden inträder (Malaki 4:2).  
     Profetorden kan vi lita på, menar Gumælius, och citerar aposteln Petrus, 

 
likasom på ett ljus, som skiner uti ett mörkt rum, så länge det dagas och morgonstjärnan uppgår i 
ert hjärta. (2 Pet 1:19) 

     Frälsningstiden inträdde slutgiltigt i och med Jesu födelse. Synoptikernas 
födelseberättelser får på sedvanligt sätt illustrera detta faktum. Det för Gumælius originella är 
att han inte låter sig nöja med dessa, utan som jag redan ovan påpekat, drar in hela 
frälsningsverket i sina predikningar om Jesu ankomst till jorden. 
     Gumælius låter bibelord från evangelierna tydliggöra den nya tiden som inträtt i och med 
Jesu ankomst till jorden. Det dubbla kärleksbudet förutsätts från och med Jesus gälla fullt ut 
(Mark 12:30 par).  Men Jesus nöjer sig inte med att förutsätta kärlek till Gud och nästan. Man 
skall även älska fienderna och be för förföljarna (Matt 5:43).  
     Att kännetecknet på Jesus är att han är mild och ödmjuk görs tydligt genom bibelcitat: Jesu 
ok är skonsamt och hans börda är lätt (Matt 11:29). Jesus är som visheten från ovan, nämligen 
”kysk, fridsam, saktmodig, full, med barmhärtighet och goda frukter, opartisk, oskrymtelig” 
(Jak 3:17). Detta betyder inte att Jesus är maktlös; han äger tvärtom all makt i himmelen och 
på jorden (Matt 28:18) och är i den egenskapen också satt att frikänna och fördöma i den 
yttersta domen (Matt 25:34, 41).  
     Frälsningstiden skildras inte enbart i triumfatoriska termer. Han citerar Jesus som 
säger att han inte kommit för att skapa fred på jorden utan svärd (Matt 10:34, även 
Joh 1:11, 3:19, 8:34, 10:16, 10:16, 14:27, 18:36). Och när Gumælius återger änglarnas 



 69 

sång för herdarna lägger han inte enbart vikt vid änglasångens första del utan även 
den andra, där freden enligt då gällande översättning begränsas till människor av 
god vilja (Luk 2:14). Först vid tidens fullbordan skall fullkomningen nås och 
exempelvis Jesu profetiska ord om att det skall bli en hjord och en herde, fullbordas 
(Joh 10:16).  
     I enlighet med sin syn att julbudskapet innefattar den kristna tron i sin helhet 
aktualiserar Gumælius även brevlitteraturens frälsningslära i sina 
juldagspredikningar. Framför allt hänvisar han till Paulus. Lagen duger inte som 
frälsningsväg. I dess spår följer köttets gärningar som är hor, boleri, orenlighet, 
lösaktighet, avguderi trolldom ovänskap, kiv nit, vrede trätor tvedrägt, parti osv (Gal 
5:19 ff) Det är trons väg som gäller (Rom 4:6, 7:15, 8:4, 10:4, 1 Joh 5:4) Tron är en gåva 
som verkar både vilja och gärning (Fil 2:13) men ses också som en gudomlig aktivitet. 
Jesus står bildlikt och bultar på vår själs dörr för att få komma in och ha 
måltidsgemenskap med oss (Upp 3:20). 
 
     Tron förbinds med hoppet och kärleken (1 Kor 13:13), synden med döden och 
Guds gåva i Kristus förbinds med evigt liv. (Rom 6:23). Paulus citeras även för att 
visa att kampen om rikets seger fortfarande efter Jesu framträdande pågår. Segern 
vinns genom Jesus Kristus, men inte slutgiltigt förrän alla fiender är lagda under 
hans fötter (1 Kor 15:57). 
     
      Till och med försoningen dras in i julbudskapet. Gumælius betonar att Gud lät all 
fullhet bo i Kristus och försonade hela världen genom honom (Kol 1:19, 2 Kor 5:19).1  
 
Långfredagen och försoningen 
Mer djupgående i sin försoningsförkunnelse blir Gumælius förstås i sina predikningar på 
Långfredagen. För att bättre förstå denna förkunnelse bör man först klargöra hur Gumælius 
skildrar Guds, respektive Jesu del i försoningen.  
      Guds handlande i försoningen beskriver han på följande sätt: Gud framställs som god men 
samtidigt rättfärdig. Gud är till sitt väsen mild, förkunnar Gumælius, och han har omsorg om 
sina barn. Samtidigt kräver Guds rättfärdighet att synden bestraffas. Guds hjärta är rört över 
de fallna människornas hopplösa läge. Fylld av vilja att frälsa sin mänsklighet sänder han 
Sonen att i ord och handling förkunna evangeliet, bekämpa ondskan och genom sin död 
försona människornas synder. Detta skedde för att människorna skulle befrias från sina synder 
och ges möjligheter att leva ett nytt rättfärdigt liv. Gumælius tror sig till och med kunna 
precisera hur Gud tänkte. När syndens tjänare insåg att Jesus måste offras, förhindrade Gud 
inte detta. Ty ”han hade i sitt visa och kärleksfulla råd beslutit” att Jesu offer skulle bli ett 
försoningsoffer för världens synder. Denna tanke menar Gumælius vara förankrad i Bibeln. 
Han hänvisar i sin Långfredagspredikan 1856 till Jesaja 53:5, Johannes 1:29, Galaterbrevet 
3:13 och Första Johannesbrevet 2:2.2 
     Gud ses alltså både som försoningens objekt och subjekt. Samtidigt som Gud tar emot det 
offer som verkar försoning, är han själv den som åstadkommer att offret verkar försonande. 
Jesus blir således på grund av Guds beslut framför allt försonaren eller återlösaren. Gumælius 

                                                
1 Jmf Geijer i Om falsk och sann Upplysning, med afseende på Religionen 1811. Likväl skulle ”Religionen till 
dagarnas ända ej predika annan lära än den om en Gud som försonat världen”. Citatet hämtat från Mogren 2003, 
s 43. Hippel påpekar med hänvisning till Liedgren att nyromantikens skalder var strängt kristocentriska. Hippel 
1924 s 125 f.   
2 För Tegnér däremot var det centrala i försoningen att människan genom Jesu försoningsverk vaknar upp och 
upptäcker det eviga, det gudomliga också i sinnevärlden. Tegnér tar avstånd från tanken på att Kristi offer för 
mänskligheten försonade människan med Gud. Segerbank 2004, s 194. 



 70 

talar om Jesu offer som en lösepenning och han citerar Första Johannesbrevet 1:7 där det sägs 
att ”Jesu Christi Guds sons blod renar oss af alla våra synder”.  
     Jesu del i försoningsverket har också det fasta formuleringar i långfredagsförkunnelsen, 
men öppnar för flera tolkningar. Gumælius betonar att Jesus genomgående gör väl, är mild 
och kärleksfull, men att människorna ständigt lönar gott med ont. Parallellt förkunnar han att 
Jesus blottlägger synden, predikar nåd och förlåtelse men möts av förföljelse och hat. I allt 
Jesus gör är han lydig Guds vilja. I lydnad och tillit till Gud går Jesus in i korslidandet och 
åstadkommer med sin död för människornas skull, försoning. Samtidigt kan Gumælius skildra 
Jesu livsverk som en kamp som ytterst är en strid mot ondskans andemakter, en kamp där 
Jesus allt mer går segrande fram och där korsdöden innebär seger.  
     Allt efter behov låter Gumælius Jesus framträda i mänsklig eller gudomlig gestalt. Genom 
att framställa Jesus som människa framträder Jesu överväldigande kärlek, hans offer och hans 
tillgivenhet till Gud. I andra sammanhang har han behov av att lyfta fram Jesu gudomlighet, 
detta för att upphöja honom. I sådana fall betonar han att Jesu självutgivande välgärningar 
skedde mot bakgrund av att Jesus var himmelens och jordens herre och Guds son.  
     Gång på gång, och då inte enbart i sin långfredagsförkunnelse, citerar Gumælius Jesu sista 
ord på korset, ”det är fullkomnat” (τετέλσται). Hans citat är hämtat från Johannes 19:30 b och 
direkt taget från så gällande bibelöversättningen. Som språkman med klassisk grekiska som 
specialitet kunde han eventuellt ha övervägt om inte fullkomnat hade bort ersättas av 
fullbordat. Men det gör han aldrig. Fullkomnat är rätt ord för honom. Ty det markerar 
försoningens vikt. Genom Jesu offerdöd är frälsningsverket fullkomnat. Korset betecknar i 
hans förkunnelse det fullkomnade frälsningsverket. Här behövs inga tillägg. Uppståndelsen 
fullkomnar inte frälsningsverket, uppståndelsen bekräftar Gumælius odödlighetstro. 
 
Pingstdagens budskap. Människans nyfödelse kommer utifrån och uppifrån 
I predikningarna på de stora högtidsdagarna och då inte minst i hans pingstdagsförkunnelse, 
avspeglar sig en alldeles bestämd helhetssyn. Gumælius tänker sig att en människa utan Gud 
är innestängd i en ödesdiger verklighet. Utifrån en aspekt kan denna verklighet liknas vid ett 
livsrum som hon omöjligen kan eller ens känner behov av att ta sig ur. Utifrån en annan 
aspekt kan den liknas vid en dynamisk och oemotståndlig, sinnlig och samtidigt syndig kraft, 
som drar människan neråt och in i köttsliga lustar och som sedan håller henne kvar där. Detta 
livsrum, respektive denna sinnligt-syndiga kraft är den utan Gud levande människans 
verklighet. Utifrån denna hennes verklighet tänker, lever och handlar hon.  
     Människans andliga nyfödelse kommer utifrån och uppifrån, ytterst från Gud. Gud i sin tur 
verkar genom tron, som förfogar över Anden som sitt redskap. Denne Ande kan också den 
liknas vid ett livsrum eller vid en kraft, men nu med omvänd verkan. Människan ser inte 
längre neråt utan uppåt, fäster sig inte vid lögnen utan vid sanningen, dras inte ned mot det 
onda utan upp mot det goda, styrs inte längre av sitt kött som drar ner henne, utan av sin själ 
som lyfter henne upp. I Mikael Mogrens Den romantiska kyrkan härleds tanken på detta 
”dragande” dels till Plotinos men framför allt till Nya skolans tänkande. Mogren refererar 
Askelöf som talar om mystisk, hemlighetsfull kraft som emanerade från ”det ena”. Människor 
som drogs in i den kraften öppnades för det gudomliga och blev idealskådande.1 
     Gumælius utgår i sin Pingstdagspredikan 1867 från att församlingen, som han predikar för, 
antagit Kristi lära och bekänner hans namn. För att hjälpa sina kristna åhörare att ta vara på 
sina möjligheter att leva ett kristet liv, undervisar han därför om Anden. Han manar åhörarna 
att motta den Ande som är dem given genom deras tro och bekännelse. Mot varandra ställs det 
himmelska och det jordiska, det som är förankrat i Gud gentemot det som är förankrat i 

                                                
1 Mogren 2003, s 48, 153.   



 71 

världen. Det himmelska förbinds med Jesu lära, det vill säga med sanningen. Det jordiska 
däremot knyts an till syndens förvända liv.  
     Andens inneboende ser Gumælius som den nödvändiga förutsättningen för ett kristet liv. 
En kristen måste själv pröva sig om han/hon har del i Andens verkningar. Till sin hjälp har 
hon Guds ord. I Ordet finns Guds andes natur och väsende förklarat. Andens verk lär vi alltså 
känna genom Ordets anvisning, men Bibeln kan endast förstås av den som lever i tron och fått 
del av Sanningens ande och kraft. Anden är alltså förutsättningen för ett kristet liv från början 
till slut. Gumælius kan komprimera denna tanke i följande uttryck. Trons öga öppnas av 
sanningens ande som också är trons givare. De som lever i köttets självkloka visdom, med 
andra ord i det han också kallar världen, har däremot ingen blick för det andliga och 
himmelska. Det är för dem galenskap. Ovillkorligen dras de därför mot det onda.  
     Gumælius förutsätter ej, åtminstone inte i denna predikan, att en människa kan vara neutral 
och med sakskäl väga det ena mot det andra. Människan är styrd av påverkan från endera det 
himmelska eller det köttliga, något tredje räknar han inte med. Övergången till det himmelska 
kan blott ske i människans hjärta när hon i ödmjukhet öppnar sig för Guds andes påverkan.  
     Detta resonemang har sin grund i synsättet att Gud som är Ande endast kan uppfattas 
andligen. Vi måste därför försäkra oss om delaktighet i Anden för att se och förstå. Det 
styrande bibelordet som Gumælius också citerar i sin predikan lyder: ”Ingen vet vad i Gudi är 
utan Guds ande” (1 Kor 2:11). 
    Låt oss slutligen samla upp vad i denna predikan påstås om Anden och Andens funktioner.      

 
Anden ger delaktighet i en högre värld och i högre kunskap där allt härrör från Gud, ljusens 
fader. Till den kunskapen hör insikten att Kristi lära är sann. Delaktigheten i den högre 
världen och den högre kunskapen gör oss till andliga människor, inte köttsliga, till människor 
som känner sanningen, framför allt sanningen om Kristus. Vi får av Sanningens ande del av 
ljus, tröst och kraft, vi får andlig nåd och välsignelse men också sanningens kunskap och tron 
på honom som är vägen, sanningen och livet. Dessutom får vi del av Andens verkningar. Vi 
blir delaktiggjorda av nåd och förlåtelse, vi får kraft att hålla Guds bud och omvända oss från 
syndavägen för att istället hålla oss till sanningens väg. Vi förmår med hjälp av Anden vår 
försvarare, kämpa mot mörker och synd och att försvara oss mot mörkrets furste. Till detta 
kommer slutligen gåvor som känns mer vardagliga. Vi blir inte faderlösa eller värnlösa, vi 
tröstas i motgången. Bekymren lyfts av oss.1 
 
Förkunnelse på trosfilosofins grund  
Att Gumælius var påverkad av den kristendomsförståelse han mött i Uppsala är så här långt 
otvetydigt. Den idealism han mött i Uppsala har satt påtagliga spår i hans förkunnelse. Men är 
han därför så speciell? Här några reflexioner om detta.  
     Om med idealism menas övertygelsen att den sanna verkligheten ytterst är av andlig art, 
framför allt om Gud postuleras som den högsta verkligheten och sanningen, är Gumælius 
idealist. Den formen av idealism är den självklara utgångspunkten för kristna i gemen. Ytterst 
få kristna har en antropomorf gudsbild. 
     Om till denna idealism dessutom hör en verklighetsuppfattning, där tillvaron genomgående 
struktureras i högt och lågt, andligt och ”köttsligt”, där det höga och andliga står för det rätta 
och goda och det låga och ”köttsliga” för det onda, även då framstår Gumælius predikan som 
idealistisk. I liknande mening är också delar av Bibeln, inte minst de johanneiska texterna  
idealistiska.  
     Gumælius är, låt oss kalla det, värdesubjektivist i den meningen att han postulerar en etiskt 
bestämd Gud som den högsta sanningen. Däri skiljer han inte ut sig från sedvanlig kristen 

                                                
1 Ett sammandrag av vad Gumælius i sin Pingstdagspredikan 1867 påstod om Anden och Andens funktioner. 



 72 

övertygelse. Det gör han inte heller när han relativiserar och till och med ifrågasätter 
människans fria vilja och fria handlingsutrymme. 
     Det är genom att han så konsekvent använder sin egen ovan i olika sammanhang 
redovisade idealism som mall, samtidigt som han genomgående infogar troslärans 
föreställningsvärld i denna mall, som Gumælius förkunnelse kan sägas vara ett tydligt försök 
att förena kristendom och filosofiskt färgad idealism. 
     Men ingen regel utan undantag. Det trosfilosofiska mönstret bryts av försoningsläran som 
är den inom lutherdomen traditionella. Enligt denna krävde Gud i sin rättfärdighet straff för 
människans synd samtidigt som hans kärlek till människorna ville försoning och där 
lösningen blir Kristi försoningsdöd. Gumælius lade som vi märkt vikt vid denna lära. Han gör 
den till en trons huvudsak. Redan i påskdagsförkunnelsen är emellertid ordningen återställd. 
Här anknöt Gumælius till den av nyplatonism påverkade åskådning han levt med under sina 
uppsalaår. Jesu uppståndelse är en bekräftelse på själens odödlighet, inte en nyfödelsens 
under.  
     Samtidigt som Gumælius förutsätter själens odödlighet hävdar han, utan att närmare utföra 
det, att saligheten är avhängig av försoningen i Kristus. Därav följer att han outtalat ansluter 
sig till en lära om eviga straff för osaliga själar. Detta förkunnar han emellertid inte öppet, 
åtminstone inte i sina av mig analyserade predikningar på de stora högtidsdagarna. Det hade 
förmodligen varit för anstötligt för tidens bildade smak. Om han nu över huvud taget tänkt 
igenom denna konsekvens av sin förkunnelse.  
    Gumælius gör anspråk på att i sin förkunnelse lägga ut Guds ord. Detta genom att mänga 
förkunnelsen med en överväldigande mängd av bibelcitat. Trots bibelorden blir det som vi 
märkt i slutändan mer trosfilosofi än bibelteologi av det hela.  
     Förkunnelsen låg på en hög stilnivå. Detta ger illusionen av att Bibeln genomgående har en 
hög stilnivå och  är enhetliga i sitt budskap. Detta är inget att förvånas över. Det ligger i 
förkunnelsens natur att förenkla, förtydliga och förhöja. Dessutom är det en allmän tendens i 
teologi och förkunnelse att jämna ut och systematisera. För Gumælius del stod hans 
förkunnelse i den romantiska tankevärldens sammanhang och där passade den höga stilnivån 
väl in. 
     Gumælius höll sig inte för god att upprepa sig. Han kunde hålla predikningar som var över 
tio år gamla och som han använt flera gånger tidigare. I och med det bryter den sig tydligt, 
trots sina försök att vara bibelförankrad, mot den frambrytande väckelsens konkreta, ofta 
improviserade och personligt mer närgångna framställning.  
 
     Sammanfattningsvis är släktskapet med den ovan redovisade romantiska trosfilosofin1 så 
tydlig att det faller sig naturligt att karakterisera Gumælius predikan som en förkunnelse på 
trosfilosofins grund.  
     En rad karakteristiska drag i förkunnelsen anknyter särskilt tydligt till den idealistiska 
trosfilosofin.  
     För det första att den yttersta verkligheten betecknas som andlig och att själen förutsätts 
vara odödlig. Gumælius syn på den odödliga själen gör att han kan förvandla den bibliska 
uppståndelsetron från ett under lika stort som skapelseundret  till en bekräftelse på något som 
gällde uppståndelsen förutan. 
     För det andra att det i Gumælius förkunnelse går en oåterkallelig gräns mellan himmelskt 
och jordiskt. Det himmelska står för det goda och fulländade, det jordiska i motsats till det 
himmelska för det av synd och ondska besmittade. En människa förutsätts endera dras uppåt 
mot det himmelska goda eller neråt mot det jordiska onda. Ett sant hopp är förankrat i det 
himmelska, eviga, ett bedrägligt i det jordiskt förgängliga. 

                                                
1 Se s 32 ff. 



 73 

     För det tredje att det råder en skarp åtskillnad mellan ljus och mörker. Ljuset står för det 
goda i alla dess former, i slutändan för Gud, mörker för det onda. 
     Kunskap och ljus blir med varandra förbundna begrepp. Kunskap, kombinerad med ljus, 
innebär sann kunskap. Med den kunskapen förmår människan se uppåt mot Gud.  
     Kunskap och mörker blir likaså med varandra förbundna föreställningar. Kunskap, 
kombinerad med mörker leder till ond kunskap. Den som har den kunskapen är fast i sina 
köttsliga begär och förmår inte längre se uppåt mot Gud. 
     För det fjärde genom att anden tecknas på ett sätt som påminner om Bibergs tal om ett inre 
sinne, Grubbes om ett högre förnuft eller Gumælius i Dissertatio om ratio i högre mening.  
     Noterbart i Gumælius förkunnelse är vidare att han hävdar att det sanna ljuset aldrig har 
slocknat och aldrig kommer att slockna. Han gör det för att ge rum för annat ljus än för det 
kristna. Även andra kulturer och religioner än den kristna kan vara bärare av ljus. Också detta 
pekar på sammanhanget med trosfilosofin i Uppsala.  
 
2:3:7 Ett andligt arv tillämpbart på livets alla områden 
Den idévärld Gumælius levt i under sin tid i Uppsala blev till ett andligt arv han bar med sig 
under sitt fortsatta liv. Allt vi gått igenom hittills tyder på detta. Dessutom har vi konstaterat 
att detta arv hade en märklig helhetskaraktär som kunde utnyttjas inom vitt skilda områden.  
     Gumælius utvecklade tankar som byggde på detta arv när han skulle visa att han var 
kvalificerad för lektorstjänst i filosofi i Strängnäs. Grundtankar ur detta arv gav honom 
incitament till skolans reform. Det dög att lägga till grund för bibeltolkning och predikan. Det 
hade effekt när han använde det i högstämd patriotisk förkunnelse. Det höll framför allt som 
hjälpmedel för kyrkomannen Gumælius när enheten mellan kyrka och stat började bändas isär 
och alternativa relationer behövde skapas.  
     Granskar man arvet idéhistoriskt kan man inte undgå att observera att bakom ligger en 
bestämd filosofi. Närmare bestämt har vi att göra med den idealistiska av platonism 
påverkade filosofi som bröt igenom i Uppsala omkring sekelskiftet 1800. Går man in i 
materialet utifrån en kyrkohistorisk utgångspunkt, något som är huvudspåret i denna 
undersökning, märker den observante att det här är fråga om en specifik av kristen trosfilosofi 
påverkad verklighetsuppfattning, som samtidigt fungerade som både livssyn och 
trosåskådning. Tron på en ständigt pågående organisk utveckling är ett av de viktigaste 
kännetecknen i denna åskådning.  
     Vid en jämförelse visar det sig att just utvecklingstron var viktig för Gumælius när han 
hade att handskas med handfasta problem i skola och kyrka. Utvecklingstron visade sig 
tillämpbar i arbetet på skolans reform. Den fungerade också som ett hanterligt redskap när 
akuta problem i kyrkan skulle lösas liksom i arbetet på att anpassa kyrkan till det nya liberalt 
färgade samhälle som var under framväxt. Även trosfilosofin i mera specifik mening tycktes 
passa hans verklighetsuppfattning väl.Gumælius anknöt tydligt till det tänkande jag redovisat 
i 2:2:2 ”Från slumrande ande till trosfilosofi”.1 Däremot märker man inget av den från Höijer 
och Geijer utvecklade tankelinje som jag rubricerat ”Motsatsernas enhet, personlighetsfilosofi 
och försoning”. Tvärtom förkunnar Gumælius försoningen på traditionellt sätt som 
satisfaktion. Min tolkning är att Höijers och Geijers tankar om ”motsatsernas enhet” var för 
sofistikerade för honom. 
     Om hur framför allt utvecklingstron i ovan anförd mening kom att få ett avgörande 
inflytande på Gumælius ställningstaganden i riksdagen kommer fortsättningen att handla.  
 
 

                                                
1 Se s 31–34. 



 74 

 
 

3 Gumælius i riksdagen  
 
3:1 Inledning 
Gumælius valdes in i riksdagens prästestånd 1840–1841 och omvaldes därefter i obruten följd 
fram till den sista ståndsriksdagen 1862–1863. Till detta kommer att han av de röstberättigade 
i Örebro stad utsågs till stadens representant i den nya riksdagens andra kammare. Han var då 
sjuttiosex år gammal. Gumælius vitalitet demonstreras av att han 1869, vid åttio års ålder, 
kandiderade för ytterligare en period i riksdagen. Han blev då utslagen av brorsonen Arvid 
Gumælius. 
    Strängnäs stift fick skicka fyra präster att representera sig i prästeståndet. Granskar man de 
valda under tiden 1840–1863 finner man att stiftet gärna omvalde sina riksdagsmän, men att 
ingen blev utsedd så många gånger som Gumælius. Detta tyder dels på att stiftets präster hade 
förtroende för honom, dels på eget intresse och fallenhet för riksdagsuppdraget. Eget 
engagemang var i själva verket en förutsättning eftersom riksdagsarbetet utgjorde en 
betydande del av den samlade arbetsbördan. Under år då ståndsriksdagen sammanträdde 
vistades Gumælius i Stockholm minst tre månader. Den nyinrättade tvåkammarriksdagen 
stadgade en sammanträdestid på fyra månader. 
     Att Gumælius hade en stark ställning i riksdagen och dessutom deltog livligt i debatterna 
kommer den fortsatta framställningen att visa. Även i utskottsarbetet gavs han en 
framträdande plats. Bland annat valdes han från sin andra riksdag regelbundet in i det för 
statens finanser viktiga statsutskottet.1  
 
3:1:1 Liberalism och konservatism i riksdagen  
Den riksdag Gumælius tog säte i var tydligt påverkad av den liberala frammarschen från 
1830-talet och framåt. Det är därför av vikt att här något bestämma vad denna liberalism stod 
för.  
     Helt allmänt är begreppet liberalism svårdefinierat. Redan en så till synes självklar 
utgångspunkt som att hävda att liberalismen syftar till politikens sekularisering visar sig vid 
närmare betraktande vara problematisk. Detta av den enkla anledningen att på den förutsatta 
sekulariseringen obönhörligen följer behov av ny sekularisering. Varje politiskt system 
förutsätter nämligen fasta ”föreställningsramar” av mer eller mindre absolut karaktär, 
motsvarande det gamla samhällets religiöst betingade föreställningar. 
     Man kommer först undan svårigheterna genom att konsekvent låta liberalism bli ett 
historiskt begrepp med inom vida ramar skiftande innebörd. Med den utgångspunkten skulle 
man kunna tänka sig att till den liberalism Gumælius mötte i riksdagen hörde kamp för 
representativ demokrati med lika rösträtt för alla. Denna tanke slog emellertid igenom först 
under den senare delen av 1800-talet. Skall man komma åt det tidigare 1800-talets svenska 
liberalism har jag funnit det enklast att utgå från att liberalerna avgränsade sig från bland 
annat den traditionalism som jag ovan redovisat i referatet av Bibergs ”Om falsk och sann 
liberalism”. Liberalismens utgångspunkt var individen och individens frigörelse från 
ofrivilliga förpliktelser. Så långt komna kan man med en av Hesslers formuleringar konstatera 
att de liberalas lösen var största möjliga frihet för den enskilde.2 Den bestämningen kan 

                                                
1 Prästeståndets protokoll. Register till riksdagens protokoll. ÖD 24/2 1908. Om den utgående ståndsriksdagen se 
bl a Herlitz 1956, s 220 f,  229,  238. 
2 Hessler 1947, s 15. 



 75 

därefter vidgas. Med historien som facit skulle den liberalism som växte sig stark under den 
första delen av 1800-talet kunna beskrivas i följande satser. 
 

• Den religiösa liberalismen förkunnade den enskildes rätt att följa sitt samvete. Fronten 
var riktad mot en auktoritär enhetskyrka.  

 
• Den politiska liberalismen riktade in sig på allmän rösträtt där allas röster var lika 

mycket värda. Huvudangreppspunkten var att eliminera ståndssamhället.  
  

• Ekonomisk liberalism förkunnade fri konkurrens och näringsfrihet med rätt för envar 
att välja yrke. Motståndare var skråsamhället.  

 
• Kyrkorättslig liberalism hade som sin yttersta konsekvens en kyrkosyn där kyrkan 

sågs som en förening, en association. I förlängningen kom liberalerna att motarbeta 
statskyrkosystemet.1 

 
   Liberalerna under Gumælius år i riksdagen ansåg, påhejade av bland annat Aftonbladet, att 
ståndsrepresentationen var föråldrad. De angrep därför frenetiskt det gamla privilegie-, skrå- 
och korporationssamhället. I förlängningen hoppades de på en representation framröstad vid 
allmänna och oinskränkta val. På vägen mot en sådan reform behövde konungens makt 
inskränkas och riksdagens förstärkas. Lagarna ansåg man i allmänhet vara föråldrade och i 
behov av reform. Såväl civil- som strafflagstiftningen behövde förändras till det bättre.  
     Skatteväsendet måste reformeras och grundskatterna avskaffas. Handeln, och därmed 
också konkurrensen, skulle släppas fri och näringsfrihet införas, tullavgifter begränsas och 
internationell handel stimuleras. Banker och låneinstitut borde inrättas för att få fart på 
näringsliv och ekonomi.  
     Likhet inför lagen ansåg liberalerna vara en självklar förutsättning för all lagstiftning.   
     Den religiösa styrningen ville man få ersatt av en medborgerlig ledning av landet. Detta 
förutsatte vidgad religionsfrihet och frihet att i tal och skrift uttrycka sina åsikter, liksom 
största möjliga förenings- och församlingsfrihet.  
     Endast det uppenbart förgripliga, i praktiken det som kränkte den allmänt rådande 
rättskänslan bland liberalerna själva, skulle förbjudas. Tidens tycke och smak gavs därmed i 
realiteten en avgörande betydelse. 
     På agendan fanns också sociala reformer. Bland annat skulle kvinnorna ges utvidgade 
rättigheter. Skolan behövde reformeras i medborgerlig riktning. De klassiska språken liksom 
teologin måste maka åt sig för ämnen som motsvarade en ny tids krav.  
 
     De konservativa då, vad ville de? Jag låter Henrik Reuterdahl, en av de tydligast 
konservativa i prästeståndet ge svaret. Efter att i sina memoarer sorgfälligt ha redovisat 
liberalernas reformförslag fortsätter han: 
 

Till allt detta sade de conservative det bestämdaste nej. De voro nöjda med det som fanns. På bibehållandet af 
detta lades den hufvudsakliga vigten. De gjorde det icke så mycket derföre, att de ansågo allt tillvarande för 
ypperligt, för oöfverträffligt, som mera derföre, att de befarade att om de gåfvo något till spillo, de skulle 
förlora allt. Att denna farhåga var väl grundad, kan omöjligen nekas, och derigenom hafva väl de conservative 
en fullgiltig ursäkt för sitt stela och hårdnackade nej. 2 
  

                                                
1 Åberg 1986, s 194. Om liberalismen och associationsväsendet. Österlin 1960, s 104 ff. 
2 Reuterdahl 1920, s 208. 



 76 

     Bakom detta nej låg dessutom en övertygelse om att det var omöjligt att i ett slag ändra 
allt. Man måste ta hänsyn till det förflutna, gammalt måste få övergå i nytt på ett naturligt sätt, 
där det nya hade drag av det gamla och levde vidare i det nya. De konservativa i Sveriges 
riksdag stod med andra ord i det allmänkonservativa sammanhang som vuxit fram i Europa 
efter den franska revolutionen. 
     De konservativa återfanns främst i de högre stånden, d v s i adelsståndet och i 
prästeståndet. Men de liberala krafterna var på tillväxt även i dessa stånd. Sammanlagt var de 
liberala i majoritet, påhejade av stämningar i tiden, tätt följda av de som i folkhumorn kunde 
benämnas de ”grå”.      
     Till sitt stöd hade de konservativa enligt Reuterdahl enbart stöd av ett enda tidningsorgan, 
Askelöfs tidskrift Minerva. 1  
 
Liberala riksdagsmän och konservativa 
Man kan kategorisera riksdagsmännen under Gumælius tid i riksdagen på olika sätt. Jag gör 
det med Reuterdahl som ställde liberala riksdagsmän mot konservativa och därifrån skilde 
ytterligare en grupp som beroende på fråga tog ställning än för den ena än för den andra 
grupperingen. Reuterdahl benämnde dessa de grå, alternativt de halvliberala. Begreppet  
moderat liberal förekommer också.  
     Den politiskt konservative ärkebiskopen Henrik Reuterdahl har i sina memoarer 
karakteriserat de ledande riksdagsmännen vid 1844–1845, 1847–1848 och 1850–1851 års 
riksdagar. Han satt under dessa år själv i riksdagen, invald av Lunds stifts präster. Reuterdahl 
skiljer framför allt konservativa från liberala men försummar inte heller att frispråkigt säga sin 
åsikt om riksdagsmännens kompetens, karaktär och egenskaper.  
     Gumælius räknar han bland de halvliberala. Ingen i prästeståndet, med undantag av prosten 
och kyrkoherden Samuel Ödman (1786–1845), anser han vara helliberal. De konservativa 
under ledning av ärkebiskop Carl Fredrik af Wingård (1781–1851) dominerade ståndet. Som 
god representant för de konservativa räknar han ”den gamle” Christian Stenhammar från 
Linköpings stift, ”en man med fint och skarpt huvud och med vidsträckta kunskaper i skilda 
riktningar”. Till den konservativa grupperingen hörde även ”den snillrike” representanten från 
Uppsala universitet, Elias Fries, liksom N J Anjou från Norrköping, som han betecknar som 
”en stolpe bland de konservativa”.  
     En rad av ”halvliberala” lyfter Reuterdahl fram, bland dem två biskopar, Visbybiskopen 
Carl Erik Hallström (1786–1861), liksom Karlstadbiskopen Carl Adolf Agardh. På den kanten 
fanns också flera som liksom Gumælius bevistat en rad riksdagar i följd. Reuterdahl nämner 
norrlänningen ”den väl begåvade” Johan Adolf Säve (1800–1873), som väl var sakkunnig 
men ”hvassare och kärfvare än önskligt varit”. En verklig veteran var prosten Anders 
Sandberg (1797–1876) från Madesjö i Kalmar stift. Denne tillhörde liksom Gumælius 
prästeståndet ända fram till och med den sista ståndsriksdagen. Reuterdahls karakteristik av 
Anders Sandberg är både elak, uppskattande och uttrycksfull. Anders Sandberg, skriver han, 
är en 
 

gammal riksdagsman och statsrevisor, kunskapsrik, oförtruten, talför, jag kan nästan säga till övermått, men 
alltid missnöjd, alltid gråtande och klagande, outtröttlig i beskyllningar mot det förflutna och det närvarande, 
och opraktisk i bestämmande av botemedel för det onda.1  

                                                
1 Reuterdahl 1920, s 206–209.På svenska om konservatismen i  Tingsten 1966,  och i Heckscher 1939 och  
Heckscher 1943. Stefan Björklund har i Scandia 1964, s 47 ff sammanfattat den liberalism som på 1830-talet 
uppträdde fullt utbildad på följande sätt. Jag citerar ur Wennås 1966. ”Framåtskridande är beroende av de 
individuella intressenas fria spel. Därför bör näringsfrihet och frihandel främjas liksom yttrande- och tryckfrihet. 
Folkrepresentationen bör företräda invidivider och inte stånd eller klasser. Regeringen bör vara beroende av 
representationen. Medelklassen bör inneha den ledande rollen inom stat och samhälle.” Wennås, 1966 s 36. 



 77 

     Mot denna bakgrund skall ställas Henrik Reuterdahls uppskattande omdöme om 
Gumælius.   

Framom partierna ställde sig Gumælius från Nerike, icke så litet fåfäng och anspråksfull, som talare för bred 
och diffus, men livlig, kraftig, med sakerna väl bekant och ofta för god sak med framgång stridande.2 

Dessa i grunden berömmande ord utdelar Reuterdahl trots att denne visste att Gumælius var 
bland de liberaler i prästeståndet som i samband med riksdagen 1847–1848 tillsammans med 
bland annat Thomander  
 

varje vecka samlades på börsen, hos La Croix eller annorstädets för att ropa på nödvändigheten av reform, av 
representationsförändring och discutera mer eller mindre vanvettiga förslag om grunder och ordning för 
tillvägabringandet af en sådan.3 

 
3:1:2 Reformerna under Gumælius  riksdagsår 
Vad var det då som hände under Gumælius riksdagsår? En rad reformer som visar att 
liberalerna hade fått ett dominerande inflytande. Flera av sina krav hade de fått gehör för.  
     År 1842 beslutades om allmän folkskola och den högre undervisningen reformerades 1849 
i 1849 års läroverksreform, där även de reala ämnena gavs utrymme. Socknens 
ansvarsområden breddades. På 1840-talet fick landet skolstyrelser, kyrkoråd och 
kommunalnämnder och 1863 var, efter mångårig debatt, tiden inne för att administrativt skilja 
socknens angelägenheter från de kyrkliga samt framför allt att stadga om kommunal 
självstyrelse. Sockenstämman ersattes av kommunalstämman respektive kyrkostämman. 
Genom 1847 års fattigvårdsförordning ålades varje socken dra försorg om sina fattiga. 
Huvudansvaret överflyttades från husbönderna till det allmänna. Flyttningsrätten blev fri.  
     Lika arvsrätt beslutades 1845 och 1858 antogs propositionen om att en ogift kvinna blev 
myndig vid 25 års ålder. Kvinnans plats i offentligheten debatterades dessutom i riksdagen.     
1859/1860 års riksdag beslutade om inrättandet av Högre lärarinneseminariet i Stockholm.        
     Vägen mot parlamentarisk demokrati nådde ett viktigt delmål i och med att 
fyrståndsriksdagen  1866, efter årtionden av dragkamp inom och mellan stånden, ersattes av 
en tvåkammarriksdag kombinerad med ett fristående kyrkomöte.  
     Strafflagstiftningen humaniserades. År 1841 uttalade sig ständerna för cellstraff, som 
ansågs ge möjligheter till rehabilitering, istället för förvaring i gemensamma lokaler. De nya 
synsätten sammanfattades 1864 i en ny strafflag som tonade ner vedergällningstänkandet för 
en humanare syn på brott och straff.  
     År 1858 upphävdes konventikelplakatet och medborgarna fick rätt att övergå till annat av 
staten godkänt samfund än Svenska kyrkan. Skråtvånget avskaffades 1846 och 1864 
genomfördes fullständig näringsfrihet. Regleringar gällande bergsbruket avskaffades, något 
som möjliggjorde strukturomvandlingar i denna näringsgren. Decimalsystemet infördes vilket 
bidrog till att underlätta det ekonomiska samarbetet internationellt.  
     Beslut om att satsa på ett järnvägsnät i Sverige fattades, något som blev av avgörande 
betydelse för landets ekonomiska tillväxt. År 1856 öppnades den första järnvägssträckan 
Örebro-Ervalla och 1862 var den första stambanan Stockholm-Göteborg färdig.  
     Ett internationellt frihandelssystem växte så sakteliga fram. Detta underlättade bland annat 
export av spannmål från en expanderande jordbruksnäring. 1865 genomdrev Kunglig Majestät 
en handelsöverenskommelse med Frankrike som garanterade en avsättningsmarknad i 
Frankrike för svenska trävaror.  Överenskommelsen var kontroversiell men blev 
mönsterbildande och innebar en kortvarig seger för frihandeln i Sverige.  

                                                                                                                                                   
1 Reuterdahl 1920, s 209–216. Henrik Reuterdahl nöjer sig inte med att bedöma ledamöterna av prästeståndet. 
Han gör även karakteristiker av ledamöterna i de övriga stånden.  
2 Reuterdahl 1920, s 214 
3 Reuterdahl 1920, s 273 f.  



 78 

     Försvaret var eftersatt och föråldrat. Kärnan utgjordes av den indelta armén på ca 25000 
man som kompletterades av en illa utbildad beväring. Beväringen utgjordes av värnpliktiga 
män i 20–25 årsåldern. Det oroliga världsläget väckte en försvarsdebatt i riksdagen med krav 
på försvarets förstärkning.1 
 
3:1:3 Övergripande om Gumælius i riksdagen  
 
 Ett stillastående samhälle, ett samhälle på tillbakagång. 
Om inte Biberg i början på 1820-talet var i stånd att få grepp om den liberalism som låg i 
tiden, förmådde Gumælius det desto bättre. Det kommer vi att märka när vi i fortsättningen 
granskar hans agerande i riksdagen.  
     Gumælius insåg att den liberalism som han mötte den i riksdagen låg i 
samhällsutvecklingens riktning. Samtidigt hade han en konservativ samhällssyn2 som väl 
stämde överens med Bibergs ovan redovisade. Grundvalarna var i det närmaste identiska. 
Samma växtideologi hos dem båda, samma övertygelse att, i en sund utveckling, nytt 
långsamt växer fram ur gammalt, samma vördnad för Majestätet, samma yttersta mål i Gud. 
Men det fanns en avgörande skillnad. För Biberg var liberalismens ingripanden 
samhällsfarliga, Gumælius såg liberalismens politiska möjligheter.3 
    På den grunden räknades Gumælius i sin samtid in bland de moderat reformvänliga 
krafterna i riksdagen och av den orsaken kunde han ställa sig bakom de flesta av de ovan 
anförda besluten och reformerna.   
     Utvecklingstanken kan mer än annat förbindas med Gumælius av den historiska skolan 
präglade uppfattning av historien samt med hans trosfilosofi. Den historiska skolans 
idealistiskt organiska åskådning förbinds allmänt med den framväxande politiska 
konservatismen. En jämförelse med Geijer är här belysande. Geijers likaledes av den 
historiska skolans synsätt präglade historiesyn förblev i grunden oförändrad från hans 
ungdomsår fram till slutet av hans liv. Geijers omvändelse till liberalismen förändrade inte, 
som vi konstaterat ovan, detta faktum. Det som förändrats var hans analys av framför allt den 
samtida samhällsstrukturen. Detta sagt med tanke på Gumælius anknytning till den historiska 
skolan samtidigt som han i riksdagen framstod som liberalt sinnad.4  
     Det kan inte nog betonas att Gumælius bärande idé var utvecklingstanken. Ett stillastående 
samhälle var för honom ett samhälle på tillbakagång, varför uppgiften var att befrämja 
utveckling, utveckling på rätt sätt och i rätt riktning.  
     Detta att befrämja en sund utveckling betraktade han inte som tungt. Inte heller befarade 
han att bli ensam om uppgiften. I hans föreställningsvärld genomgick hela civilisationen en 
utvecklingsprocess och påskyndarna av denna process hade till uppgift att skjuta på i 
utvecklingens riktning. 
     Om vi i föregående kapitel haft anledning orda mycket om det andligas företräde, 
inskränks dessa möjligheter nu. I riksdagen gällde det oftast handfasta ting. Som ledamot i 
                                                
1 Hänvisningar till grundläggande litteratur som behandlar reformerna under Gumælius riksdagstid redovisas 
bland annat i litteraturhänvisningarna i Norborg 1988 och i Carlsson 1980. Om 1862 års kommunalförordningar, 
där Gumælius var en av dem som förde pennan i det av riksdagen godkända förslaget se Kaijser 1962 s 11–66. 
2 Även den liberale professorn, sedermera Lundabiskopen J H Thomander såg folket och staten som organismer 
och han vände sig emot en okvalificerad personlighetsprincip i representationsfrågan. Österlin 1960, s 97. 
Heckscher försöker närma sig en definition av konservatismen. Han gör det genom att se ”konservatismen” som 
”en allmän stats- och samhällsåskådning, vilken på alla områden söker tillämpa traditionalismens, den organiska 
utvecklingens och de partiella reformernas grundsatser.” Heckscher 1939, s 247. 
3 Jämför med Geijers synsätt 1835 när han var på god god väg in i sitt liberala genombrott. I en recension av en 
skrift av Schlyter som handlade om den historiska skolan, hävdade Geijer att även den som var anhängare av den 
historiska skolan, var oförhindrad att bejaka det nya i tiden. Hessler 1947, s 111 f. 
4 Heckscher 1939, s 120 f. 



 79 

prästeståndet betonade Gumælius följdriktigt att framåtskridandet befrämjade människans 
såväl materiella som andliga utveckling. Sällhet och materiellt välbefinnande såg han i sin nya 
miljö som två sidor av samma sak. Det betyder inte att han övergav tanken på utvecklingen 
som religiöst betingad. Hans tal i prästeståndet om trädgårdsodlingens betydelse är ett närmast 
rörande exempel på detta. Trädgårdsodling, hävdade Gumælius, inte bara påverkar landskapet 
positivt så att grönt blir grönare och skörden rikare. Den påverkade även sedligheten och 
befrämjade utbildningen av folkets smak och skönhetssinne.1 
     Helt i enlighet med Biberg hävdade Gumælius konsekvent att tillvaron inte tålde tvära och 
plötsliga kast. Revolution var ett fult ord. Revolutionen tvingar, förstör och raserar, eftersom 
all förändring för att fungera måste ske naturligt, långsamt och i frihet.  
     Även opinionsbildningen var indragen i detta organiska utvecklingssammanhang. Det 
kunde gå snett med denna opinion. Den kunde vara lynnig och fram och tillbaka. Men när allt 
var som det skulle gick också opinionsbildningen i tidens riktning. Gumælius insåg därför det 
fåfänga i att lagstifta mot opinionen. Tiden måste vara mogen när en rättsregel infördes i 
lagboken. Annars höll den inte.2 
     Detta sätt att se på tillväxt och opinionsläge öppnade för att Gumælius med bibehållen 
självaktning, ja till och med utan att försöka dölja det, kunde ingå på sådant som syntes 
honom långt ifrån idealt. Vi kommer att få se flera exempel på detta i det följande. Dock var 
han aldrig följsam till döds. Vi skall snart visa hur Gumælius kunde gå tvärs mot opinionen 
och hävda sådant som han ansåg ha framtiden för sig. 
     Problematiken ideal- verklighet, som prosten Gumælius i egenskap av ledamot av 
riksdagen ständigt tvingades brottas med, blev för honom speciellt närgången därför att han 
aldrig förmådde bortse från opinionsläge, tidsomständigheter och utvecklingsläge. Denna 
klarsyn var inte alltid så behaglig att handskas med. Han tvingades framför allt åse och ta 
ställning när tidens krafter bände isär enheten mellan stat och kyrka och problematiserade den 
av honom så högt skattade kärleken till fäderneslandet.  
    Gumælius grundsyn med sin spets i utvecklingstanken kan spåras i praktiskt taget allt 
Gumælius företog sig i riksdagen. Korta inlägg, långa tal, det spelar ingen roll, 
utvecklingstanken går igen överallt. Till denna tanke hör att helheten har företräde före 
delarna, att framåtskridandet skall ske organiskt och i långsam takt. I denna utveckling 
försvinner visst, annat blir kvar och förenas med det som är nytt. Applicerat på den över tid 
viktigaste frågan av dem alla, den om representationen, förutsätts att den enskilde skall äga 
inflytande utifrån egen förmåga och grupptillhörighet. Tanken på lika rösträtt för alla 
förkastas trots dess fördelar och trots att lika rösträtt hade framtiden för sig. All form av 
omstörtning förkastas. Förändringar i representationen förutsätts ske långsamt, vara något 
som genomförs utan tvång och dessutom står i förbindelse med gammal ordning. Det finns 
gammalt som måste försvinna men det finns också sådant av det som varit som skall bestå och 

                                                
1  Pr 1856/57, bd 6, s 336. Pr 1862/63, bd 4, s 459. Om Gumælius trädgårdsintresse se Rodell 2000, s 116. 
Lenander 2009. 
I den av Gumælius som länets hushållssällskaps sekreterare utgivna berättelsen om lanthushållningen i Örebro 
län, utgiven 1846 skriver Gumælius bland annat följande. ”Trädgårdsskötseln står på gränsen af Åkerbruket och 
Skogsskötseln. Det är en förening och förfining af begge”…Men trädgårdsskötseln i allmänhet saknar icke 
inflytande på folkets odling, äfvensom dess tillstånd, samt det intresse som för densamma visas, ger en måttstock 
på den grad af cultur och välstånd hvarpå folket sig befinner. Råheten och armodet befatta sig ej med 
trädgårdsskötsel”…Gumælius 1846, s 55.  
2 Frågade efter opinionen gjorde redan 1809 års män. Hänsyn till den allmänna opinionen var normerande för 
deras arbete med konstitutionen. Ingen konstitution blev livskraftig som inte motsvarade folkets utvecklingsgrad. 
Dock byggde enligt Brusewitz 1809 års män inte på någon medveten, teoretiskt utbildad historism. De kunde för 
sin uppfattning åberopa en naturrättslig lärofader som Rousseau. Hessler 1937 s 54 f. 



 80 

ingå i det nya som växer fram. Partsintressen liksom till och med opinioner måste vika om de 
strider mot den naturliga utvecklingens lag.1 
 
”Odlingens fortlöpande segrar över mörker och barbari” 
Gumælius yttranden i riksdagen ger få besked om hans bibeltro. De som finns drar åt olika 
håll. Å ena sidan har vi ett biblicistiskt påstående om äktenskapet. Om bara äktenskapets form 
gjorts tydlig av Jesus, hade vi varit bundna Jesu ord, hävdade Gumælius.2 Å den andra talar 
han om att prästen måste ha liv i sin bibelkunskap. Det var viktigare än ytliga kunskaper i 
grekiska och hebreiska. Den levande kunskapen skulle mota ”adversarier”, separatister.3 Vad 
han menade med levande bibelkunskap, sade han icke. Att det inte bara var fråga om att läsa 
innantill visste han mycket väl. Det var ju just det som ”adversarier”, separatister och läsare 
påstods göra. Det som saknades hos separatisterna var enligt Gumælius klarhet i de religiösa 
begreppen.4 Levande bibelkunskap hade alltså med klarhet i de religiösa begreppen att göra. 

                                                
1 Tillåt mig illustrera med ett exempel. Jag skall visa hur Gumælius hela livssyn går i dagen i ett enda yttrande, 
dessutom hur denna får sin tillämpning i praktisk politik. Inlägget hämtas från en debatt i prästeståndet år 1844. 
Det var representationsfrågan som avhandlades. Gumælius var en en uttalad förespråkare för en 
representationsreform, dock inte på vilka villkor som helst, något som inlägget nedan kommer att visa. 
     Bakgrunden till yttrandet var ett förslag som sedan kom att förkastas. Även Gumælius fann med majoriteten 
av prästeståndet att det inte höll måttet. I anförandets inledning betonar Gumælius att samhällets behov är den 
avgörande frågan när representationsfrågan diskuteras, inte den enskildes rättigheter. Sedan utvecklar han sin syn 
på samhälle och enskild individ i följande ord.  
 

... Det kristliga samhällets, likasom hela mänsklighetens problem är ju, att varje individ skall utvecklas och 
höjas till den fullkomlighet, att den, utan ständig påminnelse om yttre tvång, av inre drift skall arbeta på det 
helas utveckling, vörda andras rättigheter, såsom sina egna, och således göra all yttre lag alltmer överflödig. 
Detta är målet. Men hur långt är man icke ännu därifrån avlägsnad. Man måste taga människorna sådana de 
är. Ett omedelbart deltagande i samhällets högre angelägenheter kan således ej ännu vara en rättighet för 
vilken som helst, så vida man ej vill underordna Samhällets rättighet under individens. 
Personlighetsprincipen kunde åberopas och antagas såsom allmänt giltig endast i det fall, att ingen skillnad 
funnes medborgarna emellan. Erfarenhet, bildning, förmögenhet och andra förhållanden i samhället uppresa 
ännu, och lära väl alltid komma att uppresa så stora skiljemurar mellan medborgare, att en fullkomlig 
jämlikhet icke kan äga rum. Folkombudet representerar viss klass, visst yrke, bildning, erfarenhet, 
förmögenhet m m. Representanterna måste äga något de representerar. Personlighetsprincipen innebär drift 
till rörelse och förbättring i socialt avseende. Rätt. Men krafter må ej släppas lös som kan leda till 
omstörtning. Man har försökt häva detta genom en övre representantkammare, men ej lyckats…1 Man har ej 
kunnat uppbåda tillräcklig motståndskraft mot den demokratiska rörelsen och ej haft tillräckligt förtroende 
hos folket… (Mot detta kan påstås att bönderna i kommunalt hänseende klarat av att ta eget ansvar.) Men 
det är i frågor som ligger dem nära. Jag anser klassvalen att föredra. Jag vet väl att den allmänna kraften, en 
gång satt i rörelse, av en allmän tanke, denna må nu vara god och hälsosam, eller ock endast negativ och 
förstörande, rycker allt med sig. Men fruktan för mängden får inte avgöra… Vill tiden något annat än 
mänsklighetens stigande förädling och samfundsinrättningarnas fullkomnande, så får den icke mig till 
bundsförvant… De opinionsyttringar som man omsorgsfullt samlat från åtskilliga delar av landet, betyder 
således litet, eller intet för mig, då jag såsom representant här skall försvara den heligaste av rättigheter, 
nämligen hela samhällets. Men jag förklarar ännu en gång: jag önskar förbättring, utveckling, lugnt 
fortskridande; ej upplösning och omstörtning. Här har blivit antytt, att prästerna genom eftergift för de 
önskningar, som uttalat sig för den föreslagna representationsreformen borde söka återvinna det förtroende 
hos folket, som de förmenas ha förlorat…Bedrövligt skulle det vara, om detta i allmänhet innebure något 
annat, än att de i världsliga fall blir mera umbärliga rådgivare, i samma mån, som upplysningen i sådana mål 
blir allmännare spridd och erfarenheten större… (Nuvarande ordning trög och ovig) men förslaget  innebär 
ingen förbättring i detta avseende... Beklagligt nog valde man vid detta förslags upprättande att omstörta inte 
reformera... Ej allt gammalt kan eller bör konserveras. Naturen själv undantränger det föråldrade, för att 
bereda det unga, friska, levande rum. Men naturen förstör inte på en gång, utan småningom, och sådan bör 
även den organiska lagen för Samhällets utveckling vara. (Jag kommer att rösta nej.) Pr 1844, bd 2, s 60-70. 

2 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. 
3 Pr 1854, bd 8, s 501 ff. 
4 Pr 1859/60, bd 3, s 147. 



 81 

Och de religiösa begreppen lär hos Gumælius ha fått sin färg och sitt innehåll av hans 
helhetsuppfattning, det vill säga ha stöpts in i hans religiöst grundade utvecklingstro.1 Denna 
tog sig uttryck i ”den ytterst på kristendomen vilande odlingens fortlöpande segrar över 
mörker och barbari”,2 eller som han lägger ut det i Dissertatio och i sina predikningar, ljusets 
seger över mörkret, närmast personifierat i Ordets (Kristi) framträdande på jorden.  
     När Gumælius talar om katekesen och psalmboken är han å ena sidan kritisk mot en 
förgången tids lösa religiösa uppfattning och begrepp som påverkat katekesens och 
psalmbokens innehåll. Upplysningstidens teologer lämnade fältet öppet för sekterism och 
irrläror, menade han.3 Å den andra sidan var han tveksam till förändringar. Åtminstone var 
inte psalmboken mogen för omarbetning. Ty Wallin var i hans ögon utomordentlig och stor. I 
Wallin kände Gumælius igen sig. Även han själv lyfte blicken mot en högre värld. Även han 
var som Wallin, präglad av idealen plikttrohet, förnöjsamhet, försonlighet och 
människokärlek.4 Katekes och psalmbok skulle visserligen förändras, men långsamt och 
under hänsynstagande till folkfromhetens utveckling. Det var hans åsikt inte enbart i 
riksdagen. Det stod han för även inför stiftets präster.5     
     Gumælius sade sig respektera judarnas övertygelse 6 och han påstod sig föredra en from 
katolik, eller en varm jude, framför en religiöst kall lutheran.7 Denna religiösa tolerans hör 
samman med trosfilosofins betoning av känslan som i sin tur förutsätter frihet. Det är med 
andligheten som det är med livet i övrigt, ansåg Gumælius. Dess sunda tillväxt sker alltid i 
frihet.  
     Gumælius från 1840 och därefter under årtionden bedrivna kamp för oäkta barns arvsrätt 
är också den belysande för hans fromhet. I denna kamp upprepade han genom åren samma 
enda argument. Barn skall inte behöva lida för föräldrars synder. Detta allmänmänskliga 
argument visar på intentionen att vilja se till det etiskt och religiöst väsentliga. Det var inget 
alternativ för honom att, som hans motståndare i prästeståndet, befara att en sådan arvsrätt 
skulle kunna vara ett hot mot äktenskapet.8 
     Allmänmänskligt begrundat är också resonemanget bakom påståendet att han väl visste att 
skilja mellan vad som var eller kunde bli irreligiöst och osedligt.9 Så även när han yttrade att 
det utan avseende på religiös bekännelse kan tänkas en högre och renare kärlek mellan man 
och kvinna.10 Han tänkte i detta fall på blandäktenskapen mellan judar och kristna.11   
     Gumælius vill se ”kunnigare, värdigare och frommare” präster.12 Dessa ord säger att i 
fromhetsidealet,  kunskap, bildning och fromhet smält samman i en alldeles bestämd förening. 
Kunskapens mål var för Gumælius inte enbart faktakunskap utan framför allt förståndets och 
hjärtats bildning. Det var kyrkans uppgift att företräda denna bildning, något som förutsatte 
mer än enbart teologisk kunskap. Utifrån detta perspektiv hade kyrkan såväl med lägre som 
högre skolundervisning att göra. Detta klingar samman med det som Gumælius ansåg vara 
                                                
1 Pr 1854, 8, s 411.  Pr 1853, bd 1, s 392–403. 
2 Pr 1845, bd 6, 448–457. 
3 Pr 1859/60, bd 3, s 147. 
4 Pr 1852, bd 10, s 400 f. Pr 1852, bd 10, s 400 f. 
5 Gumælius kan tala om levande andlig kunskap liksom om att vara religiöst sinnad. Han tror på att den andligt 
likgiltiga människan kan låta sig bevekas när döden hotar och han förlitar sig på att Guds fasta grund skall bestå 
även om prästerna skulle uteslutas ur representationen. Lekmännen måste bli beslutsmässiga i kyrkan, hävdade 
Gumælius.   Det gällde ju deras eget andliga väl.Pr 1856/57, bd 7, s 351–355. Gumælius ansåg att kristen 
fostran, och då på rätt sätt, var enda vägen till avhållsamhet och en god sexualmoral. Pr 1844, bd 4,s 256–259. 
6 Pr 1859/60,  bd 7, s 78 f. 
7 Pr 1852, bd 9, s 14 ff. 
8 Pr 1840, bd 2, s 650 ff.  Pr 1844, bd 4, s 256–259. Pr 1852, bd 10, s 464 ff.  Pr 1862/63, bd 4, s 449. 
9 Pr 1865/66, bd 5, s 305. 
10 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. 
11 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. 
12 Pr 1854, bd 8, s 501 ff. 



 82 

skolans uppgift. Skolan skulle utveckla själsförmögenheternas utveckling.1 Vi känner igen 
nyhumanismens bildningssyn.2 
 
3:2 Den flexibla utvecklingstron  
  Efter denna överblick går vi till en noggrannare granskning av Gumælius i riksdagen. 
Närmare bestämt skall jag granska Gumælius inlägg i riksdagens prästestånd under åren 
1840–1869. En rad ämnesområden kommer att beröras. Gumælius hade synpunkter på det 
mesta som avhandlades i rikspolitiken. Jag har grupperat mitt material i fem 
huvudavdelningar för att lättare kunna få grepp om yttrandena. Huvudavdelningarna har 
följande rubriker: 3:2 ”Den flexibla utvecklingstron”,  3:3 ” Utvecklingstron och demokratin”, 
3:4 ”Enhetskyrkans upplösning och utvecklingstron, 3:5 ”Fäderneslandet och 
utvecklingstron”, 3:6 ”Den konstitutionella monarkin och utvecklingstron”.  
     I detta avsnitt ”Den flexibla utvecklingstron” skall jag behandla Gumælius inlägg på ett 
knippe politikområden som ytterst rör den enskilda människans välfärd. Jag börjar med 
utbildningsfrågan där han verkligen blandade sig i. Enbart genom att samla upp och 
systematisera vad han sade i denna fråga kan man skaffa sig en heltäckande bild av en insats 
som visst inte enbart var begränsad till riksdagen.  
 
3:2:1 Utbildning mot högre bestämmelse 
 
Konsekvent kamp för skolväsendet 
Gumælius såg det som en av sina huvuduppgifter i riksdagen att verka för skolväsendets 
framväxt och utveckling. Han tog del i skolväsendets ordnande på 1840-talet, och deltog 
sedan fortlöpande i riksdagsdebatterna kring skolans fortsatta utveckling. Han hade hela tiden 
bestämda åsikter om hur skolfrågorna skulle lösas. Även i elementarskolornas men framför 
allt i de tekniska skolornas utveckling var han delaktig.3  
     Man kan fråga sig varför Gumælius engagerade sig så envetet. Naturligtvis hade det med 
hans bakgrund vid universitet och läroverk att göra. Dessutom insåg han något måste göras åt 
den massiva okunskap som rådde bland allmogen. Denna okunskap blockerade enligt hans 
mening individuell och samhällelig utveckling. En obligatorisk folkskola var det första som 
behövde tillskapas för att råda bot på okunskapen.4 Dock såg Gumælius inte en obligatorisk 

                                                
1   Se s 46. 
2   Se s 21 f. 
3 Pr 1844, bd 1,  s 419–425. Pr 1854, 3, s 38.  Pr 1865/66, bd 3, s 93. En utförlig genomgång av framför allt 
riksdagsarbetet och riksdagsdebatterna i de olika stånden i skolfrågan vid 1840–1841 års riksdag i Aquilonius 
1942, s 271–319. Av denna redovisning framgår att bondeståndsmajoriteten, som skulle få bära de huvudsakliga 
kostnaderna för en obligatorisk skola, ville göra folkskolan så lite betungade som möjligt. Aquilonius 1942, s 
303. Däremot ställde sig bondeståndet bakom förslaget från bondeledaren Anders Danielsson att folkskolor 
skulle inrättas överallt i riket. Hessler 1947, s 118. Gumælius ifrågasatte riktigheten i att taga så stor hänsyn till 
bondeståndets ekonomiska betänkligheter. Gumælius påstås från sin ungdom ha varit en av 
växelundervisningens framgångrikaste befrämjare. Aquilonius 1942, s 297. Enligt Rodell torde det ”inte vara 
någon överdrift att påstå att Gumælius hade en väsentlig del i den folkskolestadga som genomfördes 1842”. 
Rodell 2000, s 116. 
4 Om allmogens påstådda okunskap, se bland annat Pr 1862/63, 2, s 321 f. Frontlinjerna i debatterna om 
folkskolan gick mellan liberaler som ville skapa en obligatorisk medborgarskola och de konservativa som 
vanligen ville stanna vid en fakultativ fattigskola. Sjöstrand 1965, s 125. Gumælius ivrade för en obligatorisk 
medborgarskola. När propositionen i skolfrågan gick till riksdagen, besvarades denna i två utlåtanden av de 
förenade stats- samt allmänna besvärsutskotten. Dessa utlåtanden gick längre i kraven på folkskolan än 
propositionen. Man föreslog bland annat fasta skolor i varje pastorat, utökning av kunskapsstoffet och krav på 
obligatorisk skolgång. Detta andra utlåtande avfattades enligt Sjöstrand i huvudsak av Gumælius. Sjöstrand 
1965, s 127. 



 83 

folkskola som det enda medlet. Mer måste göras för att på bred front höja kunskaps- och 
bildningsnivån i landet. Han föreslog bland annat att läseböcker med bildande och upplysande 
innehåll skulle spridas i församlingarna genom offentlighetens försorg.1 Och han förordade 
offentliga föredrag i tron att populära vetenskapliga föreläsningar skapade bildning och 
påverkade opinionen.2 
 
Kompromisslös företrädare för obligatorisk folkskola 
För Gumælius var obligatorisk folkskola ett måste.3 Skolan skall vara ovillkorligen 
föreskriven för alla.4 Ingen, inte ens de rika får hålla sina barn borta från skolan, betonade 
han.5 Observera att detta inte var åsikter förfäktade i tider av medhåll. Tvärtom var motviljan 
mot obligatorisk skolgång fortfarande stor. Många hävdade att hemmen även i fortsättningen 
dög som grund för barnens undervisning.  
     I sin kamp för skolobligatoriet kan Gumælius någon gång tyckas motsägelsefull. Å ena 
sidan ansåg han att tredskande skolföräldrar, som vägrade skicka sina barn till skolan, skulle 
betraktas som samhällets fiender. Å den andra skulle de bemötas med milda åtgärder, ej 
böter.6 I själva verket försöker han vara trogen sin övertygelse. Han vet att utveckling och 
växt befrämjas av frihet. Tvång motverkar sitt syfte. Därav lämporna. 
     Spänningen mellan dem som föredrog hemundervisning gentemot dem som ville skicka 
barnen till en skola upplöstes med tiden. Länken mellan hemmen och skolan kom att bli 
småskolan. Även här stod Gumælius i bräschen för utvecklingen. Till den utbildningskedja 
som skulle gälla alla borde småskolorna höra, hävdade Gumælius i ett meningsutbyte 1862. 
Samtidigt påstod han att småskolor var att föredra framför undervisning i hemmet.7 Han 
gillade även tanken på kvinnor som biträden i skolan. Det betyder att han insåg behovet av 
småskollärarinnor. Han motiverade sig genom att hänvisa till kvinnans kynne med sin mildare 
natur, sin ihärdighet och sitt tålamod. Gumælius såg också i sitt eget landsting till att medel 
tilldelades för just småskollärarutbildningen.8 
 
Bördorna fördelas mellan stat och kommun 
Skolan var en hela samhällets angelägenhet, betonade Gumælius. Ansvaret låg, förutom på 
den enskilda familjen varur ansvaret ursprungligen emanerade, på såväl kommun som stat. 
Skolbildning hörde till samhällets ändamål, hävdade han.9  
     Eftersom skolan var en såväl kommunal som statlig angelägenhet behövde bördorna för 
skolväsendet fördelas mellan stat och kommun. Av statens tillskott till skolan följde att staten 
också kunde ställa krav på skolan.10 Denna ömsesidighet ger sig av sig själv när man betänker 
hans organiska syn på samhället. I samband med att Gumælius betonade att skolan också var 
en statlig angelägenhet pläderade han för att skolan inte skulle kosta föräldrarna något extra, 
alternativt att avgiften skulle vara låg.11 Ekonomiskt skulle skolan i huvudsak belasta 

                                                
1 Pr 1852, bd 8 , s 438. 
2 Rp 1868, Ak bd 2, s 432 f.  
3 Pr 1844, bd 1,  s 419–425. Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
4 Pr 1845, bd 8,  s 389–392. 
5 Pr 1845, bd 8, s 410–413. 
6 Pr 1852, bd 9, s 230. 
7  Pr 1862/63, bd 1, s 149. Om folkskolans kris under de första åren efter besluten om lagstadgad svensk 
folkskola 1842, se Aquilonius 1942, s 325–331. I Viby, Gumælius hemförsamling, förkastade sockenstämman 
skolväsendets ordnande enligt den fastslagna folkskolestadgan, detta till Gumælius bedrövelse. Bergstedt 1883, s 
418 f. 
8 Rp 1867, Ak bd 4, s 104–107. 
9 Pr 1852, bd 9, s 230. 
10 Pr 1841, bd 2, 13, s 137. Pr 1856/58, bd 8, s 6 f. 
11 Pr 1848, bd 6, s 149. 



 84 

kommunerna. Detta var emellertid svårt att hantera, insåg han, eftersom 
kommunalförfattningen då ännu låg i sin linda.1 
 
Inga minimikurser och brett utbud 
Lika kompromisslös som Gumælius var när han hävdade att skolan skulle vara obligatorisk, 
lika obönhörlig var han när det gällde folkskolans kvalité.  Han ville inte höra talas om 
minimikurser. Minimum fick aldrig bli standard.2 Alla samhällsklassers barn måste ges 
möjlighet att utveckla sina anlag. Först fasta skolor kunde ge möjligheter till detta, hävdade 
han 1844 då fasta skolor fortfarande var mer undantag än regel. Dessutom var fasta skolor en 
oundgänglig förutsättning för en mer vidsträckt och allmän folkbildning.3  
     Skolårets utsträckning var också en tvistefråga när frågan om obligatorisk folkskola 
diskuterades. Redan 1841 föreslog Gumælius att man skulle utöka ”undervisningsårets” 
längd.4 Han ville samma år att folkskolan skulle vara bred i sitt utbud och inkludera de icke 
obligatoriska ämnena trädgårdsskötsel, enkel gymnastik och språklära.5 Bokkunskap var ej 
allt, påstod han vid femton år senare. Undervisning i slöjderna var också viktig. Kunskap var 
för honom inte enbart andlig kunskap utan också reell och materiell och det var inte enbart 
själen som skulle vårdas utan även kroppen. Målet var både välbefinnande och bildning.6  
 
Linjen folkskola, elementarläroverk, universitet 
Den högre utbildningen såg Gumælius samman med den grundläggande utbildningen i 
folkskolan. Han talar gärna om att de studerande genom högre utbildning utvecklas mot högre 
bestämmelse. Det är mot den bakgrunden han gillar exempelvis högre folkbildning (högre 
folkskolor) och folkundervisning.7 Han såg för sitt inre öga utbildningslinjen folkskola, 
elementarläroverk, universitet, en linje vars mål utifrån hans utvecklingstro var folkets 
lyftning i kunskap och bildning.8. Det skall tilläggas att god och nyttig kunskap för Gumælius 
var förenad med, som han uttrycker det, klart insedd sanning.9 
 
Tidig skolgång, unga lärare men nya pedagogiska metoder ingen patentmedicin 
Gumælius betonade att kunskaper skall grundläggas tidigt när sinnet är mottagligt.10 
Dessutom föredrog han unga lärare och unga vetenskapsmän. De unga är fyllda med initiativ, 
har ännu inte blivit låsta i sina föreställningar, har ännu inte fastnat i sina egna system.11 
Dessa synpunkter, betygade i åtskilliga riksdagsdebatter, vittnar inte enbart om tro på 
ungdomen utan låter även iakttagaren ana erfarenheter från tiden som lektor i Strängnäs, 
liksom kamp mot till åren komna män som bromsade utvecklingen på skolans område. 
     Gumælius stöttade provläroverket Nya Elementarskolan i Stockholm, som arbetade utifrån 
de pedagogiska grundsatser han ansåg vara de rätta.12 Dock ansåg han inte nya pedagogiska 
idéer vara någon patentmedicin.  
                                                
1 Pr 1859/60, bd 7, s 118. Gumælius var med liberalerna mån om att skolans kommunala karaktär inte skulle 
försvinna i och med att statsbidragen ökade. Han kunde till och med hävda rena självbestämmandeprinciper. 
Wallin 1978, s 379, 381. 
2 Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
3 Pr 1844, bd 1, s 419–425. 
4 Pr 1841, avd 2, bd 13, s 100 f. 
5 Pr 1841, avd 2, bd 13 s 146. 
6 Pr 1853, bd 1, s 392–403. 
7 Pr 1859/60,  bd 7, s 178. Pr 1859/60, bd 7, s 178. 
8 Pr 1848, bd 5, s 103. 
9 Pr 1853, bd 1, s 392–403.  Pr 1865/66, bd 4, s 257. 
10 Pr 1854, bd 8, s 501 ff. 
11 Pr 1841, avd 2, bd 12, s 135–140.  Pr 1845, bd 11, s 20 ff. 
12 Pr 1844, bd 4, s 301. Pr 1844, 4, s 353 f. Pr 1856/57, bd 7, s 617. Pr 1844, bd 4, s 353 f. Reuterdahl 1920, s 
293 f. Nya Elementarskolan, statlig provskola, grundad 1828. Man tillämpade ämneslärarmetoden, en lärare för 



 85 

     Han satte upp kalla handen när prosten Johan Adolf Säve vid 1840–41 års riksdag 
motionerade om en successiv övergång vid läroverken till den organisation och de metoder 
som tillämpades vid Hillska skolan och vid Nya elementarskolan. Gumælius ansåg inte tiden 
mogen.1 De vanliga läroverken kunde också fungera väl, förutsatt att de yttre 
förutsättningarna inte satte hinder i vägen. Ett måste var lämpliga lokaler, varför Gumælius 
förespråkade tillräckliga anslag till läroverksbyggnader.2  
     Till nödvändiga yttre förutsättningar hörde också att hålla nere antalet präster i läroverkens 
styrelser. De dominerade för mycket. Han var också mot ambulerande rektorer. Läroverken 
behövde vuxna, nitiska och verksamma rektorer, inte sådana som byttes ut period efter 
period.3 Här hade han egen erfarenhet att hänvisa till.   
     När läroverken blev överbefolkade, föreslog han att man skulle inrätta nya.4 För sin inre 
blick såg han också hur specialskolor för de praktiska livets krav växte fram5 liksom hur den 
högre bildningen i framtiden inte isolerade sig utan samverkade med samhället i övrigt.6 
     Till Gumælius ansträngningar för skolornas utveckling hörde också en rad konkreta förslag 
till åtgärder. Han försökte få bort de ovillkorliga proven vid tillsättningen av folkskollärare. 
Fattiga skollärare förlorade på sådana. Dessa hade inte råd att ta sig från den ena orten till den 
andra, vilket var en förutsättning när de sökte flera tjänster samtidigt.7  
     Skollärarnas status måste höjas8 liksom deras lön.9 Ökad lön och status för lärarna var 
något som måste prioriteras. Detta skulle till allt annat också göra att man kunde slopa de 
dubbla tjänsteåren för lärartjänst, något som höll nere lärarlönerna samtidigt som de 
försvårade karriärgången för prästerna.10 Ett problem för sig var att de tekniska skolornas 
lärarlöner var för lågt satta. Även detta försökte Gumælius rätta till.11 
 
Lika möjligheter för alla 
     Kunskapen skulle ej fördelas efter rang eller förmögenhet. Alla medborgare skulle ha lika 
möjlighet till utbildning, kunskap och bildning.12 Folkbildning är till för hög som låg. Alla 
samhällsklassers barn måste ges möjlighet att utveckla sina anlag. ”Ty av ett ringa 
kunskapsfrö i spätt sinne kunde utvecklas de härligaste frukter.”13 
                                                                                                                                                   
varje ämne. Växelundervisningsmetoden skulle användas. Skolan var vägglös, alla läste i samma 
undervisningslokal. Fri flyttning till högre stadium när eleven tillgodogjort sig kunskapen i ett visst ämne. 
Skolan skulle bättre motsvara tidens krav på bildning. Den skulle nå även dem som inte för sitt blivande yrke 
behövde de klassiska språken. Den klassiska lärdomsbildningen skulle inte isoleras från den högre allmänna 
bildningen. Bakom låg ett liberalt synsätt där frihet och fri utveckling efter egna förutsättningar främjades. Den 
fria utvecklingen skulle medverka till individens förädling och moraliska utveckling. Nya Elementarskolan 
medverkade till att skolan gjordes fri från sin bundenhet vid kyrkan och kyrkans frågeställningar. Sjöstrand 
1965, s 88, 90, 107 f, 111, 114, 115–118, 129 ff,  137, 140, 147 f . Wijkmark 1928, s 56 ff. Sjöberg I 1878, s 16. 
Sjöberg II 1878, s 21. 
Wennås 1966, s 10 f. 
1 Wennås 1966 s 37 f. 
2 Pr 1856/58, bd 8, s 20. 
3 Pr 1856/57, bd 7, s 503 f. Pr 1862/63, bd 4, s 8. 
4 Pr 1862/63, bd 4, s 8. 
5 Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
6 Pr 1850, bd 1, s 270–284. 
7 Pr 1852, bd 9, s 196. Pr 1852, bd 9, s 188 f. 
8 Pr 1841, avd 2, bd 13, s 142. 
9 Pr 1844, bd 1, s 144 f. 
10 Pr 1841, avd 2, bd 12, s 135–140. Gumælius inlägg i denna fråga redovisas i Norrman 1986, där problemen 
med den dubbla tjänsteårsberäkningen genomlyses utifrån författningar, debatt och praxis från 1809–1850. Om 
hur Gumælius stödde Johan Henrik Thomanders krav på högre lärarlöner vid riksdagen 1847-48 se Wennås 
1966, s 63. 
11 Pr 1856/57, bd 1, s 446–455. 
12 Pr 1853, bd 1, s 392–403. Pr 1844, bd 1, s 419–425. 
13 Pr 1844, bd 1,  s 419–425. 



 86 

     Man kan tycka att detta är höga ord och fråga sig om Gumælius verkligen stod för dem. 
Jag menar att han gjorde det. Den enda reservationen är att hans höga deklarationer främst 
gällde grundutbildningen i folkskolan. Sitt tal om en sammanhängande utbildningskedja från 
grundskola, via läroverk till universitet, fullföljde han inte. För den högre utbildningen hade 
han inga tankar på obligatorium. Ekonomiska och sociala hinder satte gränser. Den realistiske 
Gumælius insåg naturligtvis att kostnaderna skulle bli oöverstigliga.  
 
Skola för upplysning och naturligt utveckling 
Gumælius lyfte gärna fram utvecklingstanken i sina visioner om skolan. Skolan skall befrämja 
upplysning och utveckling, hävdade han 1844.1 Han kunde också säga att skolans utveckling 
skall gå steg för steg.2  Undervisningsväsendet kan liknas vid ett fruktbärande träd med många 
grenar eller se som ett organiskt helt från folkskolan, via gymnasiet till universitetet.3 Utifrån 
detta betraktelsesätt fick inte ändringar komma för snabbt. Allt skulle ske i naturlig ordning. I 
lugn skulle bestämmelserna få ha sin verkan.4 På den naturliga utvecklingens väg där folket 
ansvarade för utvecklingen skulle skolan nå sitt mål. Det tillhörde folkskolans natur att vara 
folkligt förankrad, ansåg Gumælius.5  
     Gumælius ville frihet i skolan, detta dock utifrån bestämda förutsättningar. Vilka sade han 
aldrig explicit, desto mer hade han att förtälja om friheten. Följande yttrande om den 1844 
gällande folkskolestadgan  är en sammanfattning av hans hållning. Folkskolestadgan är vag 
vilket är negativt, påstod han, men samtidigt för detaljerad och styrande. Detta att den är 
detaljerad och styrande hämmar utvecklingen.6 I stället för detaljstyrning ville han frihet. Ty 
detaljstyrning, eller med Gumælius uttryck, enhet i skolans form, förhindrar utveckling, frihet 
befrämjar den. Fri utveckling ökar bildningen och leder förhoppningsvis till det goda.        
     Samtidigt stod det klart för honom att det egna intresset gav de bästa studieresultaten.7 Det 
var viktigare att begripa än att kunna utantill, eller med hans eget sätt att uttrycka det; 
uppfattning av ämnet är viktigare än inpräglande av lärostycken.8 Motsatsen till frihet var 
tvång. Tvång är förkastligt, även föräldrars tvång. Föräldrar skall inte tvinga in sina ungdomar 
på viss utbildningsbana.9 
     Kunskaper och upplysning är det bästa och ädlaste samhället har att bjuda sina 
medlemmar, hävdade Gumælius.10 I detta påstående skiner hans i slutändan religiösa syn på 
kunskapen igenom. Denna syn kom annars tydligast fram i hans predikningar, där han skilde 
mellan sann kunskap, som var förbunden med ljus, och ond kunskap som hörde samman med 
mörker.11        
 
Kunskap och bildning 
Gumælius förbinder kunskap med bildning. Bildning var mer än kunskap. Det var, för den av 
romantisk idealism och nyhumanism påverkade och samtidigt realistiske, praktiske och 
jordnära Gumælius, kunskap satt i ett bestämt sammanhang. Det var kunskaper som bildade 

                                                
1 Pr 1844, bd 1, s 419–425. 
2 Pr 1859/60, bd 7, s 178. 
3 Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
4 Pr 1862/63, bd 1, s 214. 
5 Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
6 Pr 1844, bd 1, s 419–425. 
7 Pr 1853, bd 1, s 392–403. 
8 Rp 1867, Ak bd 2, s 53. 
9 Pr 1853, bd 1, s 392–403. 
10 Pr 1844, bd 1, s 419–425. Pr 1845, bd 8, s 389–392. 
11 S 66 f. Enligt Ekstrand är kyrkan i Tegnérs tänkande en skola för evigheten. Kyrkans främsta uppgift är 
pedagogisk. Ekstrand 2007, s 154 ff.  



 87 

sammanhang motsvarande hans egna ideal. Så förstådd stod bildning även i förbindelse med 
andlighet. Det faktiska och det andliga hörde i hans konception samman.  
     Erfarenheten hade lärt honom, påstår han själv, att i begreppet lärdom inräkna såväl andligt 
som materiellt. Gumælius såg således samman klassisk lärdom med real och betecknade båda 
som lärdom. Elementarläroverken skulle, exemplifierade han, förmedla bägge slagen av 
kunskap.1  
     Dock övergav han aldrig sin övertygelse om de klassiska studiernas alldeles speciella 
nytta. När det 1863 förelåg ett förslag att relativisera betydelsen av de döda språkens studium 
vid läroverken genom att flytta fram dem högre upp i åldrarna, var Gumælius bland dem som 
talade för avslag.2 
 
Gumælius kunskapssyn översiktligt 
I Gumælius utvecklingstro ingick kunskap, insikt och bildning, här benämnd kunskap, som 
väsentliga beståndsdelar. Kunskap behövde inte innebära kunskap om högre ting, men hade 
alltid förbindelse åt det hållet. Kunskap lyfter nämligen människan, gör henne mäktig att ta 
ansvar för sig själv och för det samhälle i vilket hon lever. Det gick för den mognade 
Gumælius ingen skarp gräns mellan kunskap och kunskap, mellan andlig kunskap och reell 
eller materiell. De betingade varandra ömsesidigt.3  Båda verkade utveckling, materiell eller 
andlig. Båda ledde mot välbefinnande och sällhet. 
     Kunskapen lyfter människan mot allt högre höjder, med Gumælius uttryck mot en högre 
bestämmelse. Han preciserade aldrig explicit vad han menade med denna högre bestämmelse. 
Sammanhanget ger emellertid vid handen att han förbinder den med det högsta, med Gud. Att 
tänka sig denna kunskap som främst teologisk kunskap eller att den i första hand skulle 
innehålla bibelkunskap, vore att förstå Gumælius dåligt. Teologi och bibelkunskap ingick i 
den av Gumælius eftersträvade kunskapen, men var inte målet i sig. Kunskapen var förbunden 
med utvecklingstro och till denna utvecklingstro hörde mer än bibelkunskap, faktiskt det 
mesta av allt gott verk. Hela tillvaron var ju menad att utvecklas mot en högre bestämmelse. 
     Utvecklingen av kunskapen skall gå steg för steg framåt och i lugn takt växa sig allt 
starkare. Kunskapen skall stå på den klart insedda sanningens grund. Skolundervisningen 
skall inledas i unga år när människan är som mest mottaglig och ta hänsyn till varje enskild 
elevs förutsättningar. Målet var att alla, utan avseende på ekonomisk eller social bakgrund, 
skulle ges möjlighet att ta vara på sina naturgivna förutsättningar. För att detta skulle kunna 
ske förutsattes att inlärandet skedde i frihet och att eleven kunde anknyta till det hon får lära 
sig. Mekanisk utanläsning förkastas. Samtidigt som skolan är en skola som odlar individens 
frihet, förutsätts ramarna för undervisningen vara fixerade. Skolan skall vara obligatorisk, 
undervisningen ha bestämd utsträckning, ett visst antal ämnen skall studeras osv. 
     Kunskapsförmedlingen var ett hela samhällets gemensamma ansvar. Hemmet har av hävd 
det grundläggande ansvaret, men Gumælius betonar, utan att göra upp med detta synsätt, 
oftare kommunens och statens gemensamma ansvar. Det åligger kommun och stat att tillse att 
alla samhällsmedborgare får del av en obligatorisk och allsidig grundundervisning. 

                                                
1 Pr 1853, bd 1, s 392–403. Gumælius synsätt kan ställas mot den konservative dåvarande ecklesiastikministern, 
sedermera ärkebiskopen, Henrik Reuterdahl. Denne utgav 1853 en anonym skrift där han kritiserade de 
viktigaste punkterna i 1849 års läroverksplakat. Klassiciteten var det bästa medlet att utveckla tankeförmågan 
och utgjorde därför den säkra grundvalen även för en medborgerlig undervisning. Sjöstrand 1965, s 159. 
Debatten vid 1853 års riksdag, inklusive Gumælius inlägg i Wennås, 1966, s 125–129.  
2 Wennås, 1966, s 213.  
3 Jämför Geijers besläktade kunskapssyn i hans högtidstal vid Bibelsällskapets årshögtid 1836. Hessler 1947, s 
125 f. 



 88 

 
Gumælius väntade inte in opinionen 
     Det var två områden i skolpolitiken som Gumælius inte självklart förmådde hantera. Det 
ena var den svenska folkskolans snabba emancipation från kyrkan. Gumælius förstod att 
denna var oundviklig. Samtidigt försökte han lugna ner eller till och med ibland skyla över det 
faktum att skolan alltmer frigjordes från kyrkan. Om detta skall jag ägna ett eget avsnitt 3:4:2 
”Samhällets och skolans emancipation”.  
     Det andra området handlar om befolkningens vacklande stöd för den obligatoriska skolan. 
Detta var desto allvarligare som Gumælius såg det som viktigt att ha opinionen bakom 
ryggen. Opinionens stöd var ett led i samhällsutvecklingen.   
     I skolfrågan bortsåg han trots detta från opinionen. Framför allt väntade han inte in den. 
Här några exempel; Gumælius önskade 1841 se en positiv (faktiskt gällande) lag stiftad till 
stöd för obligatorisk skola. Hans motiv för detta var att därigenom kunna tvinga en motsträvig 
opinion till handling.1 Samma hållning observerar vi under den andra hälften av 1860-talet. 
Gumælius drev då på skolans utveckling trots att opinionen försökte bromsa upp den.2 Han 
visade dessutom föga respekt för opinionsyttringar. Han relativiserade deras betydelse genom 
att påstå att dessa var rörliga och föränderliga.3 Det är att märka att Gumælius förhöll sig 
annorlunda till opinioner av annat slag. Jag tänker här på hur han förhöll sig till 
kvinnoemancipationen liksom till humaniseringen av strafflagstiftningen. När vi kommer in 
på dessa områden blir det tillfälle att återkomma till hans hållning till opinioner. 
 
3:2:2 Kulturen och andens värld 
 
Skogen en del av landets kultur 
Gumælius pläderade för skogshushållning och skogsskötsel och han gjorde det med 
motiveringen att skogen var en del av landets hela kultur.4 Frågan är vad han menade med 
kultur när han hade ett så vitt kulturbegrepp.5 Min förmodan är följande.   
     Skogen var en naturresurs som han kunde se, ta på och ha påtaglig nytta av. Dessutom 
hade skogen ett andligt värde, ett upplevelsevärde. Den välskötta skogen gav Gumælius 
möjligheter till upplevelser, stimulerade hans inlevelseförmåga och minde honom 
förmodligen om svunna tider. Samtidigt var skogen ett uttryck för Guds skapelse.  
     Säkert är att Gumælius såg på skogen både som en praktisk nyttighet och som ett kulturellt 
värde. När Gumælius talade om kultur i riksdagsdebatterna menade han nämligen alltid något 
konkret förbundet med ett andligt värde. Närmare bestämt stod det konkreta i den abstrakta 
högre verklighetens tjänst. I detta specifika fall gällde att en väl skött skog öppnade för 
andliga upplevelser och blottlade andliga värden.  
 
Konst som ”ombildar efter de idealer, som tillhöra andens värld” 
Om skogen får representera den ena extremen i Gumælius användning av begreppet kultur, 
får konsten utgöra den andra, närmare bestämt i det konkreta fallet naturmålaren Marcus 

                                                
1 Pr 1841, bd 2, 13, s 28 ff. 
2 Rp 1867, Ak bd 4, s 104–107. 
3 Rp 1868, Ak bd 2, s 432 f. 
4 Pr 1856/57, bd 7, s 370 f. 
5 Detta avsnitt jämförs lämpligen med Mikael Mogrens redovisning av Nya skolans konstuppfattningar. Mogren 
2003, s 104–122. 



 89 

Larssons (1825–1864) konst. Gumælius påstod om Marcus Larsson att denne ”inte blott 
avbildar” utan ock ”ombildar efter de idealer, som tillhöra andens värld”.1 
     Det betyder att det konkreta konstverket inte blott avbildar utan också ombildar 
verkligheten så att den ger en bild av andens värld. Konstverket är i sig inte en del av andens 
värld utan återger det för andens värld karakteristiska.  
     Vi känner igen tankegångarna från bland annat Schelling som i ”det konstnärliga geniets 
skapelseakter” ser andelivet i dess högsta stadium.2 Det som gällde skogen återkommer alltså 
i konstverket. Något konkret stimulerar till en upplevelse som pekar mot andens värld.  
     Jag dristar mig förstå det hela så att i konstverket nådde upplevelsen nästan ända fram till 
andens värld, medan upplevelsen vid betraktande av den välskötta skogen kom en bit på väg 
åt samma håll. Riktningen mot Andens värld, det vill säga mot Gud, är i båda fallen uppenbar.         
     Detta eller besläktade synsätt var gängse bland samtidens svenska romantiker. För Tegnér 
var exempelvis konst och poesi en väg att uppenbara tillvarons innersta kärna.3 Klargörande 
är att med Mikael Mogren tala om förmedlingar. Såväl naturen som konsten kan fungera som 
förmedlingsorgan genom vilka människan kan få se in i Andens värld.4 
 
Teatern utvecklar ädla krafter 
Jag finner det rimligt att tolka in samma grundsyn även i övriga fall där Gumælius tar upp 
kulturella teman. Han tänkte i i samma riktning när han försvarade gymnasiebiblioteken med 
att påstå att dessa stimulerade den allmänna bildningen i landet,5  eller när han värnade om 
anslagen till de värdefulla domkyrkorna eller om Riddarholmskyrkan.6  
     Om teatern sade Gumælius att den väcker, livar och utvecklar de ädlare krafter som vilar 
hos människan. Den har till syfte att befrämja sedlighet och humanitet. Samtidigt är den en 
avspegling av vad som rör sig i tiden samt en bildningsanstalt.7  Det betyder att han explicit 
påstår just detta att något konkret (teaterföreställningen) öppnar för andliga värden (ädla 
krafter).  
     Hans positiva ord om sångutbildningen på musikaliska akademin kan tolkas i samma 
riktning.8 
     Denna Gumælius tankemodell gör inte halt vid det som formellt räknas som kultur. Till 
människosnillets högre produkter räknas inte enbart konstens alster utan även vetenskapens, 
hävdar han.9 Detta yttrande demonstrerar att han tänkte i högt och lågt, i andligt och 
materiellt. Dock såg Gumælius aldrig som den praktiske man han var ner på det materiella, 
men lät däremot ofta det materiella återspegla en högre verklighet.  
 
Konst i den nationella idealbildningens tjänst 
Bilden måste emellertid kompletteras. Det är nämligen inte så med exempelvis den  
fullödiga konsten att den för Gumælius ständigt pekade direkt uppåt. När han pläderade för 
pension åt skulptören Carl Gustaf Qvarnströms änka prisade han Qvarnström för att dennes 
                                                
1 Pr 1856/8, bd 8, s 59–65. Jmf Mogren 2003, s 50 om idealskådande konstnärer. Atterbom kan tala om konsten 
som “själen själv”. Därmed angav Atterbom enligt Mogren att han uppfattade att konsten hörde samman med 
urbilderna i den ideala världen. Mogren 2003, s 111. 
2 Enligt Atterbom fungerade konsten som en spegel. ”I denna spegel njuta vi bilden av det förlovade salighetens 
land, till vilket vår oändliga trånad syftar.” Citatet återgivet efter Mogren 2003, s 109. 
3 Segerbank 2004, s 185 f. 
4 Aspelin 1993, s 194 f. Enligt Atterbom var det omöjligt att möta Det sköna utan förmedling och enligt 
Wackenroder var det i naturen och i konsten som människan kunde erfara Gud utan att skadas. Mogren 2003, s 
109. Geijer tänkte i likartade banor. Mogren 2003 s 112.   
5 Pr 1840, avd 2, bd 3, s 604 ff. 
6 Pr 1841, avd 2, bd 14 s 393. 
7 Pr 1854 , bd 4, s  90 ff. 
8 Rp 1869, Ak bd 2, s 181–184. 
9 Pr 1848, bd 8, s 527–540. 



 90 

sista stora staty, den av Engelbrekt, var åt den man som för 400 år tillbaka försvarade vårt 
lands frihet och självständighet och lade grunden till vårt nuvarande statsskick. Alltsedan dess 
har Sverige kunnat bibehålla en aktad plats ibland de civiliserade nationerna, anförde 
Gumælius. 1 Konsten ställdes alltså även i den politiska och nationella idealbildningens tjänst. 
Det betyder att den indirekt associerar till den andliga världen. 
 
Gumælius såg samman kulturen med övriga samhällsyttringar 
Dessutom isolerade Gumælius inte konsten och konstnärerna från övriga mänskliga 
förhållanden och verksamheter. Han värnade inte bara om pensioner till de främsta 
konstnärerna utan också om patenträtt för deras verk.2 När han fick uppleva att 
samhällsutvecklingen ledde till en allt mera markant internationalisering ledde detta honom 
bland annat till ny reflexion över vad som egentligen var gemensam egendom. I denna sin 
reflexion inkluderade han inte enbart industrins produkter utan även människosnillets högre 
produkter, vetenskapens och konstens alster.3  
     Detta att Gumælius såg samman kulturen med övriga samhällsyttringar och inte isolerade 
den till en sfär för sig, visar även exemplet Nationalmuseum. Nationalmuseum behövde 
renoveras och Gumælius föreslog tillräckliga anslag med följande motivering. Dåliga tider 
duger ej som motivering varför vi skall avstå. Samlingarna har kostat förfädernas blod. Vi 
orkade ju bygga Göta kanal efter 1809.4 
     Kännetecknande för Gumælius var att kulturen aldrig tilläts hamna vid sidan om. Han 
förordade ständigt generösa anslag till kulturella ändamål, inte minst till inköp av konstverk.5 
 
Gumælius fornminnesintresse 
Hur Gumælius kultursyn ingick som en integrerad del i hans tänkande över samhället får hans 
fornminnesintresse slutligen illustrera, ett intresse vi spårat ända tillbaka till tiden i Uppsala.6 I 
Götiska förbundet ansåg man att Sveriges vanmakt kunde dateras till den tid då folket tappat 
intresset för sin forntid. Fornminnesforskningen stod i patriotismens och den historiska 
kontinuitetens sammanhang.7  
     Att Gumælius värnade om och stimulerade till vård av kulturminnena är därför inte att 
förvåna.8 År 1856 blev han till och med stiftare av och ordförande i den första 
fornminnesföreningen i landet, ”Föreningen för Nerikes folkspråk och fornminnen”.9  
     Fornminnen var värdefulla både för den enskilde och för det allmänna.10 I vården av 
fornlämningar måste det allmänna samarbeta med privata entusiaster, menade Gumælius.  11  I 
linje med detta insåg han att bestämmelser om fornlämningar inte är nog. Det måste dessutom 
finnas allmänt intresse i frågan.12  

                                                
1 Rp 1868, Ak bd 2, s 465. 
2 Pr 1859/60,  bd 2, s 453. Jämför Mogrens skildring av konstnären som helgon. Mogren 2003, s 121 f. 
3 Pr 1848, bd 8, s 527–540. 
4 Pr 1845, bd 9, s 151–156. 
5 Pr 1856/57, bd 7, s 643 f. Rodell citerar Harald Wieselgren som i en skrift från 1900 skriver följande om 
förslag behandlade i riksdagens statsutskott  om anslag till vetenskap och konst. Om en anslagsbegäran inom 
dessa områden inte vann Gumælius stöd ”var afslaget säkert. Men då han varmt tillstyrkte, vann anslaget ofta 
äfven de i statsutskottet deltagande böndernas bifall osv”. Rodell 2000, s 116. 
6  Se s 17. 
7 Hessler 1937, s 81 f. 
8 Pr 1856/57, bd 3, s 375. Pr 1862/63, bd 2, s 237–244. 
9 Pr 1862/63, bd 2, s 237–244. Den 1 okt 1856 bildades “Föreningen för Nerikes folkspråk och fornminnen” på 
initiativ av Nils Gabriel Djurklou. Dess förste ordförande var prosten Gustaf Wilhelm Gumælius. Viktorsson 
2006. 
10 Pr 1862 63, bd 2, s 237–244. 
11 Pr 1856/57, bd 3, s 375. 
12 Pr 1856/57, bd 3, s 375. 



 91 

     Uttryckligen påstår alltså Gumælius att fornminnesvården skulle må bra av att det 
allmänna samverkade med det privata. Detta är inte ägnat att förvåna. Det var en 
genomgående föreställning hos Gumælius att det var positivt för utvecklingen med en sådan 
samverkan. Han förordade bland annat samverkan mellan privat initiativ och ämbete för att 
lösa kyrkans kris.  
     Gumælius ville ofta decentralisering, även decentralisering av kulturlivet. 
Kulturinstitutioner skulle inte bara ha sitt säte i Stockholm, utan även i landsorterna.1 
Följaktligen önskade han fornminnesvårdens spridning ut över landet.2  
 
3:2:3 Kvinnans naturgivna plats 
År 1845 beslutades om kvinnors lika arvsrätt. Arvsrätten gav dock visst företräde för manliga 
arvingar. Fast egendom tillföll i regel sonen. I debatten som föregick detta beslut kämpade 
Gumælius kompromisslöst för lika arvsrätt helt utan förbehåll.3 Tio år senare gällde debatten 
kvinnans rätt att bli myndig. Att kvinnan skulle bli myndig vid viss ålder var självklart för 
honom. Avogheten mot detta i prästeståndet föreföll Gumælius obegriplig.4 
    Detta som bakgrund till och belysning av Gumælius kvinnosyn. Vad som här intresserar är 
emellertid primärt varken arvsrätt eller myndighetsålder utan det som för honom var själva 
kärnfrågan, frågan om kvinnans naturgivna plats. Den frågan aktualiserades också 
obönhörligen i den pågående samhällsförändringen. Det nya samhälle som var under framväxt 
förutsatte nämligen vidgade uppgifter för kvinnorna och därigenom också uppbrott från gamla 
synsätt. Till samhällsomvandlingen under Gumælius riksdagsperiod hörde med andra ord en 
fortlöpande kvinnoemancipation och en på den följande kontinuerlig diskussion om 
kvinnorollen. I den diskussionen deltog Gumælius, väl medveten om dess avgörande 
betydelse.5 
     För Gumælius stod det klart att det var kvinnans förhållande till det offentliga som höll på 
att förändras. Han skilde mellan enskilt och offentligt, mellan livet i hem och familj och 
ansvaret i offentliga värv.6 Hemmet var den plats där barn och unga i huvudsak socialiserades 
till goda familjemedlemmar och ute i det offentliga lärde sig ungdomarna sin plats i och sitt 
ansvar för kollektivet. I utgångsläget hade kvinnan enligt allmänt tänkesätt uteslutande sin 
naturgivna plats i det enskilda. Hennes huvuduppgift var familjen. Platsen i familjen var 
henne ytterst given av Gud. Hennes naturgivna gåvor bekräftade hennes ställning.  
     Kvinnan höll emellertid på att skaffa sig en plats även i det offentliga, varför denna syn 
inte var oproblematisk. Dessutom gällde skolplikten även flickorna. Låg det månne inte något 
positivt och riktigt i en utveckling där kvinnan intog en plats även i det offentliga, frågade sig 
Gumælius.   Var inte kvinnans förändrade ställning något som låg i en sund utvecklings 
riktning? Och hur var det med flickors skolutbildning? Stod den enbart i det enskildas tjänst? 
Var den inte också till gagn för det offentliga?  
     Låt oss med kännedom om denna Gumælius vacklande hållning gå vidare för att se hur 
han i detalj hanterade kvinnofrågorna i riksdagen.  
 
Kvinnans natur och kvinnobildning 
Fortfarande under slutet av sin riksdagsperiod kunde Gumælius teckna kvinnan på ett för 
romantikerna traditionellt sätt. Kvinnan hade en mildare natur, var ihärdig och hade tålamod. 

                                                
1 Rp 1869, Ak bd 1, s 180 f. 
2 Pr 1862/63, bd 2, s 237–244. 
3 Pr 1845, bd 6, s 161–171. 
4 Pr 1854, bd 4, s 313 f. 
5 Hänvisningar till relevant litteratur som behandlar detta ämne i Wejryd 2007.  
6 Allmänt om förhållandet allmänt–enskilt i Heckscher 1939, s 141 f.  



 92 

Hon var bra för små barn.1 Hon var noggrann och ordentlig.2 Kvinnan hade emellertid svårt 
att räkna.3 och det fanns slutligen tjänstebefattningar som var passande för kvinnan och 
sådana som inte var det.4 
     För Gumælius hade kvinnans sin huvuduppgift i familjen. Hennes egentliga uppgift låg i 
det enskilda. Det menade han fortfarande år1868.5 För honom rådde inget tvivel om att 
modern var barnets bästa vårdare.6 Detta hindrade inte Gumælius från att vara positiv till att 
kvinnan fick del av ”vetandets frukter”. Dessa frukter var menade att gå in i familjen, i 
hjärteroten av nationen.7 Gumælius övergav alltså aldrig sin syn på kvinnans natur och på sin 
”familjesyn” där kvinnan spelade huvudrollen.  
     Detta är emellertid bara den ena sidan av saken. Han förutsåg redan 1851 att den tid var i 
antågande då en mer omfattande kvinnobildning allmänt skulle efterfrågas. Det låg i 
framtidens riktning att kvinnan, trots att det var mot hennes naturliga ställning, skulle få ett 
mer fritt förhållande till det offentliga. Redan hade utvecklingen gått så långt att plats för en 
mer omfattande undervisning för kvinnor öppnats. Därmed hade kvinnan kommit in i 
offentligheten och en ytterst av staten styrd undervisning. Denna utveckling hade Gumælius 
visserligen tidigare varit emot. Men han hade ändrat sig. Nu gillade han den.8 Gumælius 
bekände sig i ett yttrande 1862 vara positiv till kvinnors anställning i det offentliga på 
områden där hon passade.9 Bildning var förutsättningen för att kvinnan skall kunna ta detta 
samhällsansvar.10 
     Hur oklar hans hållning ändå var visas av att Gumælius år 1865 upprepade som nya, gamla 
synpunkter och krav. Han påstod detta år att kvinnosynen var under utveckling11 och han 
önskade i ett annat yttrande samma år att en mer omfattande kvinnoutbildnings plats borde 
utredas.  Kanske låg det något välsignelsebringande i kvinnans inträdande i offentligheten, 
dristade han sig undra.12 
    Hur skall denna dubbelhet och oklarhet förstås? Är det månne oförenliga ståndpunkter som 
Gumælius försöker förena och detta under en övergångsperiod. Om han hade levt i ett senare 
skede där utvecklingen gått längre, hade då konsekvensen blivit en mer enhetlig hållning där 
kvinnans jämlikhet med mannen blivit tydligare accentuerad? Det är inte självklart, 
åtminstone inte givet. 
 
Kvinnans naturgivna plats och Gumælius utvecklingstro 
För Gumælius var det otänkbart att tänka bort samhällets minsta enhet, hemmet. Det var lika 
otänkbart för honom att förneka kvinnans alldeles egna utrustning och hennes speciella 
kallelse. Som jag förstår honom var hemmet ett religiöst laddat begrepp. Hemmet var, när det 
fungerade efter sina syften, en aspekt av begreppet kyrka. På samma sätt var Gumælius 
kvinnosyn religiöst laddad. Kvinnas alldeles speciella utrustning var en gåva av Gud. 
     Lika otänkbart var det att tänka bort den organiska samhällssynen och utvecklingstron. 
Gumælius såg hem, socken, samhälle, stat och kungamakt som organiskt samhöriga delar i 

                                                
1 Rp 1867, Ak bd 4, s 104–107. 
2 Pr 1862/63, bd 2, s 303 f. 
3 Pr 1844, bd 1, s 419–425. 
4 Pr 1862/63, bd 2, s 303 f. 
5 Rp 1868, Ak bd 2, s 432 f. Pr 1851, bd 6, s 145–149. 
6 Pr 1841, avd 2, bd 14 s 139. 
7 Rp 1868, Ak bd 2, s 432 f. 
8 Pr 1851, bs 6, s 145–149. 
9 Pr 1862/63, bd 2, s 303 f. 
10 Pr 1862/63, bd 2, s 303 f.  
11 Pr 1865/66, bd 4, s 270. 
12 Pr 1865/66, bd 4, s 268. 



 93 

samma levande organism. Denna organism förändrades och utvecklades när den levde ett 
friskt liv.  
     En sig ständigt utvecklande interaktion mellan de olika nivåerna i samhället var naturlig. 
Dock skulle förändringarna ske under ordnade former. Särskilt kompetensgränserna mellan 
kungamakt och ständer var det noga att iaktta. Här var det nämligen fara å färde. Konungen 
trängdes undan på ett otillbörligt sätt. Men det var ett undantag. I allmänhet kännetecknades 
tiden av positiva och utvecklande gränsöverskridanden. Jag tolkar Gumælius öppna hållning 
till vidgad utbildning för kvinnor som ett sådant positivt gränsöverskridande.1 Även hans 
positivt undrande inställning till kvinnors inträde i offentligheten kan ses på det sättet. 
Däremot skall man inte ta för givet att denna öppenhet innebar början till ett definitivt 
omtänkande. Fortfarande hade kvinnan sina av naturen givna gåvor och fortfarande var 
uppgifterna i hemmet oumbärliga. Vidgade och därigenom också offentliga uppgifter låg 
däremot i framtidens riktning. Det låg inom ramen för det som Gumælius gärna kallade ”den 
utvidgade familjen”. Mer om detta i nästa avsnitt. 
 
Gumælius synsätt i sitt sammanhang  
Jag har ovan i min tolkning av Gumælius kvinnosyn vandrat mellan de ytterligheter på vilka 
hans överväganden vilade. I grunden fanns där hans utvecklingssyn, stimulerad av en 
samhällsutveckling som var odiskutabel. Utvecklingen gjorde att nya behov uppstod samtidigt 
som gamla förhållanden ifrågasattes. Vad som i det här fallet kommit att ifrågasättas var 
kvinnans roll. Gumælius hyste i utgångsläget åsikten att mannens plats var offentligheten och 
kvinnans, hemmet. Detta på grund av att man och kvinna av sin skapare hade begåvats med 
olika egenskaper, som gjorde dem lämpade för det ena respektive det andra. När under 
utvecklingens gång behovet av kvinnor även i det offentliga blivit allt mer uppenbart, sade 
han ett försiktigt ja till detta. Han kunde göra det desto lättare som han menade att det som 
kännetecknade familjen också borde karakterisera övriga nivåer i samhället. Den 
ömsesidighet som familjen vilade på borde genomsyra hela samhället.  
     Den svenska kvinnoforskningens tidigare nestor Gunnar Qvist publicerade 1968 i  Svenska 
historien 8. Karl Johanstiden och den borgerliga liberalismen 1809−1865 en artikel, 
”Kvinnan, hemmet och yrkeslivet”. Qvist har en ansatspunkt som jag känner igen Gumælius i, 
varför jag refererar just honom. Han påpekar att den kvinnliga emancipationen kom i 
samband med ståndssamhällets sammanbrott, med folkökning och begynnande ekonomisk 
omdaning. Den hörde även samman med nya samhällsklasser som trädde fram och krävde 
politiskt inflytande. Qvist fäster uppmärksamheten på att hemmet allmänt ansågs vara 
kvinnans främsta plats, men att hon under andra hälften av 1800-talet påbörjade sin vandring 
in i yrkeslivet. Samtidigt ser han 1800-talsromantiken som en reaktionsföreteelse och han 
exemplifierar detta med denna rörelses betoning av olikheterna mellan man och kvinna.  
     Däremot kan jag inte helt igenom känna igen Gumælius i Qvists bedömning av de män 
som liksom Gumælius var påverkade av romantiken. Dessa män såg enligt Qvist olikheten 
mellan man och kvinna som en tillgång. Qvist fortsätter med att redovisa den våg av 
sentimental kvinnodyrkan som följde i romantikens spår, dock ingen egentlig strävan till 
jämlikhet. Qvist hävdar att romantikerna betraktade kvinnan som bräcklig och ofullgången, 
överlägsen endast på ett område: ”den kristliga kärlekens, foglighetens, det milda behagets”. 
Han påstår att kvinnan enligt romantikerna kunde göra en insats endast i relation till mannen 
samt att de intentioner att se man och kvinna som på ett berikande sätt olika, drunknade ”i en 
tårdrypande känslosamhet”.2 Dessa Qvists  ”sanningar”  går det däremot rakt inte att låta 
Gumælius exemplifiera.  

                                                
1 Pr 1865/66 s 270. 
2 Qvist 1968, s 284 f. 



 94 

     Anders Jarlert har i Sveriges kyrkohistoria. Romantikens och liberalismens tid ett kort 
avsnitt som behandlar den borgerliga kulturen efter 1800-talets mitt. Där presenterar han 
tidens brytningar mellan husmodersrollen och kvinnans ställning i det offentliga livet. Jarlert 
talar om att kvinnan inträdde i en slags halvoffentlighet. Det ansågs att kvinnor genom sin 
”särart” behövdes i samhället. Deras särskilda egenskaper kunde tillföra en viktig dimension.1 
Som ett exempel på detta sätt att se hade Jarlert kunnat anföra just Gumælius och hans 
brottningar med kvinnofrågan. 
 
3:2:4 Fattigvården och familjemodellen 
Det här avsnittet är dubbelskiktat. Å ena sidan redovisar jag hur Gumælius i riksdagen 
reagerade på en arbetslöshet som ledde till behov av fattigunderstöd.2 ”Familjemodellen” 
kallar jag hans förslag till åtgärder.  Å den andra sidan ger mig just denna familjemodell 
möjligheter att se något närmare in i hans kyrkosyn. 
 
Det förändrade samhällets offer 
Gumælius insåg att reformeringen av samhället inte enbart var av godo utan också krävde sina 
offer.3 Lagstadgarna om besuttenhet, laga försvar, näringsfrihet med mera hade till allt annat 
också skapat en utbredd fattigdom. Till och med den nya ”fattiglagen”, där behovet av hjälp 
och stöd gav laga skäl att kräva understöd, hade ytterligare fördjupat fattigdomen för vissa. 
För Gumælius var emellertid en återgång till gammal ordning ingen lösning. Det nya, vars 
kännetecken var frihet, ägde en välsignad kraft. Bieffekten, som han såg det, var att vissa inte 
kunde dra nytta av reformerna utan istället drabbades av dem. Gumælius värjde sig mot att 
lösa den så uppkomna akuta nöden med filantropi. Istället för att lösa svårigheterna skapade 
filantropin, som han betecknade som tanklös, ytterligare beroende.4  
 
”Familjemodellen” 
Vad han istället redan vid sitt inträde i riksdagen 1841förordade var en metod som jag här gett 
beteckningen ”familjemodellen”.5 Begreppet är skapat utifrån att Gumælius talade om ”den 
utvidgade familjen”. Till grund för familjemodellen ligger det personliga ansvaret. Detta det 
personliga ansvaret tummade han aldrig på. Arbetslösheten, som utlöste den akuta 
fattigdomen, skulle i första hand lösas av de arbetslösa själva. Dessa var skyldiga att ta vara 
på alla möjligheter att skaffa sig försörjning. Först när detta visat sig vara omöjligt skulle det 
allmänna gripa in och då genom att i första hand erbjuda arbete.6 Fattigvård genom att bereda 
tillfälle till arbete var därför den första och bästa lösningen när den enskilde inte kunde 

                                                
1 Jarlert 2001, s 140 f. Mer allmänt om kvinnofrågan och med referenser i  Ohlander 2000 och Ohlander & 
Strömberg  2008. 
2 Om fattigvårdsfrågans behandling Montgomery 1934, passim. Heckscher 1943, s 213 ff. 
3 Gumælius konkreta åtgärder i Viby i fattigvårdsfrågor belyses i Lenander 2009, s 16 
4 Pr 1853, bd 1, s 287–291. 
5 Åren 1818–1823 var Gumælius redaktör för tidskriften Svea. 1818 och 1819 publicerade Geijer i denna 
tidskrift sin ofullbordade avhandling Feodalism och republikanism. Feodalsystemet byggde enligt Geijer på en 
ursprunglig naturlig förbindelse, familjeförbindelsen. I avhandlingen försöker Geijer förena de fientliga krafterna 
i tiden, feodalism och republikanism. Båda ser han som nödvändiga. Geijers tal om familjeförbindelsen var alltså 
inte obekant för Gumælius.   Dessutom finns släktskap mellan Geijers avsikt med sin avhandling och Gumælius 
samhällssyn där Geijer medvetet i historiska skolans anda försöker förena gammalt med nytt. Hessler 1937, s 
221 f, 249. 
6 Pr 1841, avd 2, bd 14 s 145. Vid 1840–1841 års riksdag gjorde Gumælius sitt inträde i riksdagen. Denna 
riksdag kom att betraktas som det liberala genombrottet i dem offentliga politiken. Fattigvårdsfrågan och 
skolfrågan behandlades, men även frågor rörande den politiska representationen och reformeringen av den 
kommunala självstyrelsen diskuterades. Fattigvårdsfrågan hade börjat skifta karaktär. Den betraktades inte 
enbart som kyrkans sak. Rodell 2000, s 116. 



 95 

försörja sig och sin familj.1  Först i nästa steg kom det direkta stödet in,2 men inte ens då 
tyckte  Gumælius att det var fel att underhållstagaren gjorde rätt för sig genom att avtjäna 
understödet med arbete. Tvärtom ansåg han detta ur sedlig synpunkt viktigt.3  Den nya 
”fattiglagens” missgrepp var att stadga rätt till understöd utan att beakta det egna ansvaret att 
skaffa arbete. Därigenom gjorde man ont värre.4 
     Den bästa hjälpen var således att bereda arbete och detta skulle ske inom socknens ram och 
på sockenbornas ansvar. Detta socknens ansvar vilade i familjegemenskapen. Socknen 
utgjorde med Gumælius sätt att uttrycka sig en utvidgad familjegemenskap.   
     Att leva i en socken innebar således att leva i en förpliktande gemenskap, där sockenborna 
inte kunde hantera sina ägodelar helt efter eget skön. Vid behov var man skyldig att använda 
resurserna solidariskt.5  
    När, i nödtider, orkeslösa, späda och vanföra var hotade till livet och de lokala resurserna 
inte räckte till, först då måste staten träda in.6 Detta kunde ske genom statligt stödda 
arbetsinrättningar.7 
     Motsvarande resonemang förde Gumælius i en med fattigvården besläktad fråga. I det här 
fallet gällde det ”vanartiga” barn. Föräldrarna hade huvudansvaret. Klarade dessa ej av sin 
uppgift låg ansvaret på kommunen, som i sin tur, om också den misslyckades, tvingades 
skjuta över frågan till staten. (Begreppet kommun som ersättningsord för socken använder 
Gumælius när betoningen låg på socknen som en administrativ enhet.)  
     Gumælius hade sina dubier beträffande statsbidrag. Detta berodde inte på att han var 
kritisk mot staten utan därför att kommunen genom att begära statsbidrag för lättvändigt 
försökte avhända sig sitt ansvar.8 
     I fattigvårdsfrågor förordade Gumælius största möjliga frihet.9 De fattiga skulle i mån av 
möjlighet själva få välja sysselsättning. Detta ökade dessutom, trodde han, möjligheterna till 
inkomst.10 Tvångsarbete var han i princip emot. Det vore att göra de fattiga till slavar.11 Att 
tvinga en välfrejdad man till arbete vore att kränka dennes personliga frihet.12 
 
Socknen är det samma som församlingen 
Nu är att märka att begreppet socken inte enbart är utbytbart mot kommun utan även i många 
sammanhang fungerar som en synonym till ordet församling. De båda uttrycken används av 
Gumælius i åtskilliga sammanhang utan tydlig åtskillnad. Utifrån en bestämd aspekt är 
sockengemenskap också församlingsgemenskap. I nödens stund behövdes den kristna 
församlingsgemenskapen och då som sockengemenskap, så tolkar jag honom. Någon speciell 
grupp troende församlingsbor med särskilt ansvar, förekom inte i Gumælius 

                                                
1 Pr 1841, avd 2, bd 14 s 145 f. 
2 Pr 1841, avd 2 bd 14 s 71. 
3 Pr 1841, avd 2 bd 14 s 130 f. 
4 Pr 1853, bd 1, s 287–291. 
5 Pr 1841, avd 2 bd 14 s 145 f. Motsvarande tänkande anar jag hos ”Mormor på Herrestad”, Emilie Petersen 
(1780–1859). Sitt såväl materiella som andliga ledarskap över gods och underlydande motiverade hon utifrån ett 
bibliskt inspirerat ”Husmoderskap.” Detta husmoderskap vidgades efterhand att gälla såväl socken som bygd. 
Cecilia Wejryd sätter Emilie Petersens insatser i samband med katekesens treståndslära. Wejryd 2007. 
6 Pr 1841, avd 2 bd 15, s 118. 
7 Pr 1841, avd 2 bd 14 s 71. 
8 Pr 1844, bd 4, s 342. 
9 Utterström påstår sammanfattande att de ”konservativa” förordade tjänstetvång medan ”liberalerna” yrkade på 
frihet för de obesuttna att själva avgöra hur de ville försörja sig. Helgesson 1978, s 9. Vad Geijer beträffar 
förutsätter han såväl under sin konservativa som under sin liberala period en frihet där människan skall sättas i 
tillfälle att handla under eget ansvar och själv svara för följderna av sina handlingar. Heckscher 1939, s 131.  
10 Pr 1841, avd 2 bd 14, 115. 
11 Pr 1841, avd 2 bd 14, s 130 f. 
12 Pr 1841, avd 2 bd 15, s 323. 



 96 

föreställningsvärld. Alla sockenbor var inbegripna. Det rådde i detta stycke en oupplöslig 
enhet mellan lokalförsamling och sockengemenskap.  
     Det etiskt bärande i denna församlingsgemenskap var det ömsesidiga ansvaret för 
varandras ve och väl. Var en drabbad var alla drabbade. Hade en människa överflöd var denne 
skyldig att i nödens stund dela med sig. Alla hörde ihop i en organisk gemenskap. Så var 
grundtanken. 
     Detta organiska tänkande är för att göra en utvikning ett bärande grundmotiv i såväl Gamla 
som Nya testamentet. Gudsfolkstanken har just den ömsesidiga förpliktelsen som sin 
förutsättning. Att däremot peka på enskilda slagkraftiga bibelställen som stödde 
föreställningen om en kollektivt förpliktande gemenskap är inte lika lätt. Då är det enklare att 
finna enskilda bibelord som talar om att göra gott utan att närmare fundera över följderna, 
eller att ge utan tanke på att få tillbaka. Det betyder bibelord som kunde elda sinnet till 
filantropi och välgörenhet. 
     Just filantropi och välgörenhet vände sig emellertid Gumælius i skilda sammanhang emot. 
Det vore fel, menade han, att vänja enskilda vid understöd som de inte senare var skyldiga att 
efter förmåga betala igen.1 Understöd skapade bara behov av mer understöd. Sådan är 
nämligen människans natur, konstaterade Gumælius. 2 Att ge till dem som ber, eller med 
Gumælius sätt att uttrycka det, ge till den som tigger, förvärrade bara läget.3 Tiggeri såg 
Gumælius som en farlig samhällssjukdom.4  
     Som vi observerat ställde sig Gumælius bakom en samhällsutveckling som enligt honom 
skördade offer. Utvecklingen innebar en av honom prisad frihet, vars negativa sidor inte helt 
kunde undvikas. Dess svaghet var att band ibland löstes som ruckade på samhällets stabilitet. 
Bland annat kunde familjer drabbas. Detta insåg Gumælius men relativiserade trots detta inte 
familjens betydelse. Tvärtom, familjens kris, som hade sin grund i arbetslöshet, rotlöshet och 
därav följande fattigdom, gjorde inte att han kom med förslag till alternativa 
gemenskapsbildningar. Istället betonade han att även nästa nivå, församlingen/socknen, ägde 
karaktären av familj. Det är så hans tal om församlingen som den utvidgade familjen skall 
förstås. Inte enbart familjen utan även i den utvidgade familjen gällde ömsesidigt personligt 
ansvar i väl och ve.  
     Märk dessutom att stat och majestät inte sågs som fristående storheter i förhållande till 
familj och sockengemenskap. Det organiska sambandet i samhället sträckte sig från familjen 
ända upp till statsmakten. Statsmakten hade dessutom det övergripande totalansvaret. Dess 
makt sågs emellertid inte som underifrån delegerad, tvärtom som huvudansvar. 
     Detta resonemang, som jag här redovisat, kan säkert av läsaren tolkas som hårt, ibland 
nästan kärlekslöst. Redan Gumælius inlägg i riksdagsdebatterna modifierar den bilden. Han 
kunde vara medkännande när han trodde sig ha upptäckt verkliga behov.5 Och det var inte 
alltid han krävde att fattiga, när de kommit på fötter, skulle återbetala vad de fått. Han 
motsatte sig bland annat ett system med garanti för återbetalning. Ett sådant skulle leda till 
svältdöd, menade han.6 I samma anda tillstyrkte han inte kraftlösa ”mesurer” i fattigvården för 
att tiden ropade på det. Det är min plikt att ta den lidande mänskligheten i försvar sade 
Gumælius i sin motivering till sin avstyrkan i en fattigvårdsfråga 1841.7 
 
 

                                                
1 Pr 1848, bd 4, s 221–224. 
2 Pr 1853, bd 1, s 287–291. 
3 Pr 1862/63, bd 2, s 321 f.  
4 Pr 1853, bd 1, s 287–291. 
5 Pr 1841, avd 2, bd 15, s 339. 
6 Pr 1845, bd 8, s 355 f. 
7 Pr 1841, avd 2, bd 15 s 339. 



 97 

1847 års fattigvårdsförordning bedömd 
Jag har gjort en intressant iakttagelse. Bland dem som kommenterat 1847 års 
fattigvårdsförordning fanns även Arthur Montgomery och Ola Lindqvist. Dessa ansåg lagen 
motsägelsefull. Å ena sidan bestrids den enskildes rätt till fattigvård i och med att fattigvården 
förklaras vara ”en nödhjälp av kristligt deltagande”. Å den andra sidan hävdas dess 
obligatoriska karaktär. Socknarna åläggs en obligatorisk försörjningsskyldighet för sina 
fattiga. Eller tydligare, å ena sidan kristlig filantropi, å den andra lagstadgat ansvar.1  
     Den tolkningen svär mot hur Gumælius såg det. ”Det kristliga deltagandet” står för honom 
inte i motsättning till obligatoriet. ”Det kristliga deltagandet”, den s k familjemodellen, bildar 
tvärtom grund för Gumælius när kommunens obligatoriska ansvar för sina fattiga skall 
preciseras. Vad Gumælius vänder sig med skärpa mot är just filantropin, som de flesta i 
nutiden förbinder med just ”kristligt deltagande”.  
    Jag misstänker att Gumælius inte var ensam om sitt synsätt och att de av mig anförda 
forskarnas tolkning av motsättningen i fattigvårdsförordningen beror på ett missförstånd. 
”Kristligt deltagande” hade fortfarande i den utgående enhetskyrkans tid en annan innebörd 
än vad det har idag. 
 
3:2:5 Straff och humanitet 
Med upplysningstiden följde nya ansatser på många områden, bland annat i synen på brott och 
straff. Dessa idéer nådde även Sverige och under tidigt 1800-tal inleddes arbetet på att 
grundligt omarbeta 1734 års lag, något som skulle leda till 1864 års strafflag. I denna lag 
fanns mycket av gamla synsätt på brott och straff kvar, men inslagen av ett humanare synsätt 
var dock tydliga. Bland annat hade tanken på rehabilitering fått genomslag i straffreglerna. I 
debatten som föregick den nya lagen, där även Gumælius deltog, diskuterades bland annat 
dödsstraffet. Tiden visade sig långt ifrån mogen att avskaffa detta straff. 2  
     Gumælius var i riksdagsdebatterna dubbel i sin hållning. Å ena sidan vädjade han om en 
humanisering av straffen, å den andra skyggade han för samma humanisering. I detta avsnitt 
skall först denna dubbelhet redovisas. Därefter skall jag försöka visa att dubbelheten står i en 
bestämd relation till hans utvecklingstro. Utvecklingstron gjorde det möjligt för honom att, 
samtidigt som han bekände sig till humana straff, också uttrycka sin tveksamhet mot samma 
humanitet. Dessutom hjälpte honom utvecklingstron att styra undan från de kristna ideal han 
annars stod för och anpassa sig till det han fann vara realistiskt och i samklang med aktuellt 
rättsmedvetande. 
    Gumælius dubbelhet går i några fall i dagen redan i ett och samma anförande.3 För 
klarhetens skull spjälkar jag nedan upp hans inlägg och redovisar de humana utsagorna för sig 
och de där han skyggar för samma humanisering för sig. 
 
Dubbelheten 
År 1862 konstaterade Gumælius att ”utvecklingen enligt hans fullkomliga övertygelse” gick 
mot ett avskaffande av dödstraffet. Förr eller senare kommer det att avskaffas.4 Redan 1845 
hade han betonat att han ställde sig bakom att Sverige fick en ny strafflag. Det var dessutom 

                                                
1 Montgomery 1934, s 103. Lindqvist 1968, s 187 
2 Om det svenska fängelsesystemet under 1800-talet. Se Nilsson 1999. Översiktligt men problemorienterat 
redovisas i en historisk exposé synen på straffets grunder i Aspelin 1999. Se framför allt s 112–116. Jarlert 
klargör åskådligt i Sveriges kyrkohistoria del 6 det liberalt färgade reformarbetet i Sverige från 1830-talet till och 
med 1850-talet. Bland annat tar han upp liberaliseringen av straffrätten och Oscar I:s initiativ i denna fråga. 
Jarlert 2001, 126 ff. Det var Oscar I som initierat det pågående införandet av cellsystemet i fängelserna. 
Helgesson 1968, s 69. 
3 Pr 1845, bd 6, s 448–457. 
4 Pr 1862/63, bd 4, s 309.  



 98 

på grund av sjukdomstillståndet i samhällskroppen bråttom med införandet, varför man ej fick 
dröja med botemedlen. Mildhet, mänsklighet och upprättelse av brottslingarna var 
grundtankarna i ett 1845 till riksdagen framlagt förslaget. Förslaget var, hävdade Gumælius, 
ett ”ojävigt intyg om den vetenskapliga, på kristendomens grundtanke ytterst vilande 
odlingens fortskridande seger över mörkret och barbariet”.1  
     Gumælius gillade cellfängelser inrättade enligt den så kallade Pennsylvaniametoden. 
Metoden gick ut på att isolera fången i en cell så att han inte kom i kontakt med andra fångar. 
Sedan gick rehabiliteringen ut på att försöka påverka den fängslade. Denna 
rehabiliteringsmetod hade i samtiden vunnit allmänt gillande.2  
     Gumælius tyckte, till skillnad från den allmoge han kände och därför kunde referera till, att 
straff inte skulle vara ”afflictiva”. Han ogillade alltså att låta straffa människor genom att slå 
dem så att de blev skadade. Bättring var enligt Gumælius mening möjlig först när brottslingen 
behandlades mänskligt.  De afflictiva straffen var ett slags brännmärkning.3 
     Trots detta var han mot att dödsstraffet avskaffades. Tiden var inte mogen. Det allmänna 
rättsmedvetandet gjorde det omöjligt att genomföra reformen.4 
     Fängelsestraff enligt den nya metoden hade också sina ogynnsamma sidor. Fängelserna var 
för dyra. Dessutom fungerade fängelserna som ”konservatorier” för brottslingar. Fängelserna 
blev gärna tillflyktsorter dit brottslingarna kröp in för att skydda sig mot yttre nöd. De 
avskräckte således inte. Framför allt var tiden inte mogen. Vänta med genomförandet, blev 
därför Gumælius uppmaning. Låt folket få sin röst med.  
     Gumælius kunde även uttrycka att han var tveksam till en ny human strafflag. Han sköt in 
sig på att den nya strafflagen utgick från att man måste ta hänsyn till omständigheterna när 
man dömde. Detta öppnade för en domarnas tyranni, menade han. Om domaren var hård blev 
han en samhällets tyrann. Dessutom ledde subjektivt fattade domar till överklaganden i parti 
och minut. Utrymme skulle givas för opinionens och pressens tryck.5 
     Straffet skall inte bara vara milt och syfta till rehabilitering. Det hade också en legitim 
funktion som ett avskräckande medel. Dessutom skulle straffet skydda den laglydige.6 
 
Utvecklingstanken förmådde skjuta undan de kristna idealen 
Man kan inför detta naturligtvis säga att Gumælius i sina anföranden ville vara allsidig och 
redovisa hela problematiken gällande straff och humanitet. Dock kommer man inte ifrån att 
han ville vänta med att genomföra mer genomgripande reformer. Brådstörtade reformer var 
han som bekant emot. I det här fallet var det för honom uppenbart att tiden inte mogen. Det 
var nödvändigt att vänta in opinionen. Först ett folk som utvecklats i human riktning var 
moget för en human lagstiftning. I annat fall fick lagstiftningen oönskade följder och skapade 
oreda. Så kan man tänka sig att Gumælius resonerade.  
     Detta skall ställas mot hur han hanterade skolfrågorna. Där var det inte tal om att vänta in 
opinionen. Där drev han på om skolreformer trots opinionen. 
     Förutsättningen för hela Gumælius resonemang var att han förutsatte ett Sverige i 
utveckling. När han talade i frågor rörande straff och humanitet i riksdagen utgick han från att 
samhället just då befann sig på en given punkt utvecklingsmässigt. Där, på denna punkt, 
befann sig just då det allmänna rättsmedvetandet liksom den rådande humaniteten. Längre 

                                                
1 Pr 1845, bd 6, s 448–457. 
2 Pr 1840, avd 2, bd 11 s 687. Pr 1845, bd 6, s 448–457. Debatten om cellfängelser vid 1840-41 års riksdag. 
Nilsson 1999, s 198 f. Om Pennsylvaniametoden (Philadelphiasystemet). Nilsson 1999, s 194 f , 211–216. 
3 Pr 1854, bd 7, s 72 f. Om frihetsstraffen under äldre tid. Nilsson 1999, s 102 f. 
4 Pr 1862/63, bd 4, s 309.  
5 Pr 1845, bd 6, s 448–457. 
6 Pr 1845, bd 6, s 448–457. 



 99 

fram eller högre upp hade vi hans egna ideal, ideal som sammanföll med det som han ansåg 
vara den ”vetenskapliga på kristendomens grundtanke vilande hållningen”.  
    Dessutom fanns där i hans bakhuvud den bland romantiker och anhängare av den historiska 
skolan givna grundtanken att det var omöjligt att konstruera några idealförfattningar 
oberoende av de enskilda staternas historia och särskilda förhållanden.1  
     Utvecklingstron så tillämpad gjorde det möjligt för Gumælius att med gott samvete kunna 
föreslå saker som egentligen stred mot vad han själv ansåg. Han fick ett alibi att åtminstone 
för tillfället överge de kristna ideal han själv trodde på. Han kunde göra detta desto lättare 
som han menade sig veta att de kristna ideal som han förespråkade skulle skapa mer ont än 
gott. Tillspetsat föredrog han brutalitet framför omvårdnad. Brutaliteten fungerade bättre. 
     Jag har tillåtit mig att här jämföra Gumælius med den ävenledes i Västernärke 
hemmahörande godsägaren Olof Gabriel Hedengren (1812–1870) på Riseberga. Hedengren 
var en nyevangelisk väckelseman, förmodligen den mest betydelsefulle i Närke under 
väckelsens genombrottstid. Jag har noterat att Hedengren vid flera tillfällen i riksdagen tog 
upp frågan om dödsstraff. Ett sådant yttrande kan sammanfattas på följande sätt.  
     Hedengren förutsätter en civilisationens utveckling, men han lägger ingen vikt vid den. Det 
som var viktigt för Hedengren var vad Bibeln sade om dödsstraffet. Gamla testamentet har 
dödsstraff och Nya testamentet var långt ifrån att förbjuda samma straff. Dock var 
dödsstraffet i Bibeln ej påbjudet. Samhället får själv bestämma. På grundval av detta 
förordade Hedengren att dödsstraffet bevarades. Det var det bästa i det rådande tidsläget. 
Dödsstraffet kunde till och med vara nyttigt för de dömda själva. De kunde och det var av 
religionslärare omvittnat, inför den nära förestående döden omvända sig och få del av ”den 
ljuvliga tröst” som Guds ord innehåller.2 
     Man lägger märke till de olika anslagen. För Gumælius var det kristendomens grundtanke 
som gällde. För Hedengren däremot avgjorde innehållet i konkreta bibliska utsagor. För 
Gumælius handlade det om att han medvetet övergav något som tillhörde kristendomens 
själva grund. Detta i förhoppningen om att en dag kunna leva som tron lärde och förbjuda det 
han nu tillät. För Hedengren att vara trogen mot Bibeln.3 
 
Den sammansatta utvecklingstron  
Gumælius politiska agerande i riksdagen drevs av en aldrig sinande utvecklingstro. Denna 
utvecklingstro förefaller på ytan entydig. I detta avsnitt har emellertid komplexiteten gått i 
dagen.  
     Utvecklingstron var för Gumælius i fallet strafflagstiftningen kombinerad med en form av 
kristet färgad humanism. En ingrediens i denna var en bibelsyn som förutsatte att Bibeln i det 
konkreta fallet kunde sammanfattas i en enda grundtanke, i det här fallet i satsen ”odlingens 
fortskridande seger över mörkret och barbariet”. Till detta kommer att utvecklingstron ingick 
som en beståndsdel i Gumælius samhällsanalys. Han trodde sig på grundval av denna analys 
veta att läget var sådant att en human lagstiftning skulle verka samhällsupplösande.  
      Det kan avslutningsvis vara lämpligt att just här påminna om en allmän sanning. 
Bevekelsegrunder, vare sig de är religiöst färgade eller inte, framträder sällan i något slags 
förment ren form. Så är det inte heller med trosövertygelser. De är sammansatta företeelser.  
 
 

                                                
1 Det var just detta Biberg anklagade de falska liberalerna för att göra. Se även Heckscher 1939, s 65 som även 
nämner upplysningsmännen som exempel på ett ohistoriskt betraktelsesätt.   
2 Rp 1868, Ak bd 1, s 370. Om fängelse och religion. Nilsson 1999, s 305–331. 
3 Aspelin 1999, 112–117. 
 



 100 

3:2:6 Brännvinsmissbruket 
Under 1800-talets förra hälft blev tillgången på billigt brännvin allt större. Hembränningen 
hade blivit tillåten. Såväl jordägare som lägenhetsinnehavare, husägare med flera fick 
framställa sitt eget brännvin. Följden blev ökat missbruk. År 1835 försökte man inskränka 
bränningsrätt och bränningstid men utan att få bukt med problemet. Vid riksdagen 1853/1854 
förslogs en radikal omläggning av brännvinslagarna. Förslaget innebar att 
husbehovsbränningen avskaffades och koncentrerades till ett fåtal storbrännerier. Genom 
1855 års brännvinslagstiftning avskaffades sedan i praktiken husbehovsbränningen.  
     Utvecklingen gick alltså från stor frihet, beroende på en liberal brännvinslagstiftning, till 
kraftiga frihetsinskränkningar. Detta skedde för folkhälsans skull, något som inte enbart den 
framväxande nykterhetsrörelsen insåg, utan även den spirande väckelsen liksom över huvud 
taget människor av god vilja.1 
     Även Gumælius blev som riksdagsman engagerad i frågan. Dock kom han aldrig att stå i 
främsta ledet i samhällsdebatten om brännvinsmissbruket. Hans debattinlägg var inte särskilt 
många. Dock kan man av hans yttranden sluta sig till att han även på brännvinsfrågan försökte 
applicera sin religiöst grundade utvecklingstro, som vanligt  i kombination med det han såg 
som erfarenhet och sunt förnuft.  
     För Gumælius var brännvinsfrågan inte en religiös fråga. Krogar var varken irreligiösa 
eller osedliga, påstod han i ett inlägg 1865.  ”Men att de lätt kunna göra sig förtjänta av ett 
dylikt epitet, är väl icke mycket tvivel underkastat”, fortsatte han.2 Missbruket var alltså en 
religiös och etisk fråga. Som sådan skulle den också bekämpas av samhället. Frågan är hur. 
Gumælius något vacklande hållning har jag valt att referera i kronologisk ordning.  
     För år 1840 har jag registrerat två inlägg. I dessa betygar Gumælius att han insåg frågans 
allvar. Brännvinsfrågan var svår och det var orsaken till att man inte fått bukt med problemen. 
Den berörde på ett förödande sätt näringsliv och odling i de lägre folkklasserna. Han insåg att 
det inte fanns någon patentlösning. Frågan måste lösas utifrån omständigheterna, menade 
han.3 Kärnfrågan i riksdagsdebatterna var husbehovsbränningen, det vill säga de rättigheter 
som bönder och husägare med flera ägde att bränna sitt eget brännvin. Tendensen var allmänt 
den att dessa rättigheter måste inskränkas. Det tyckte emellertid inte Gumælius. Han 
förordade, trogen sin utvecklingstro, största möjliga frihet. Hans argument var att 
”prohibitiva” föreskrifter gynnade partsintressena.4  
     Här tvingades emellertid Gumælius att ändra sig. Han erkände 1854 att han ”vid tidigare 
riksdagar haft den olyckan att delta i beslut i frågan som inte gjort saken bättre”. När det 
gällde brännvinstillverkningen hade en vändpunkt inträffat i lagstiftningen som han numer 
gillade. Vad han nu gillade var vad han förkastat 1840. Friheten att tillverka brännvin var på 
väg att ersättas av restriktioner. Husbehovsbränningen var på väg att förbjudas. Detta skedde i 
syfte att bekämpa det som Gumælius benämner vara ett både ekonomiskt och moraliskt 
fördärv och en kräfta i samhället.5 
     Dock begav sig Gumælius inte så långt i motsatt riktning att han gick på förbudslinjen. 
Nog var brännvinsdrickandet ödesdigert, men ett totalförbud var omöjligt. Ett steg i taget 
måste man ta för att bekämpa det onda, hävdade han i samband med att han 1854 för sin del 
godkände förslaget till ny brännvinslagstiftning.6 Två andra inlägg visar mer hans praktiska 

                                                
1 Översiktligt om nykterhetslagstiftningen 1809–1854. Bergman 1913, s 141–154. 
 Kort om brännvinsmissbruket under den första hälften av 1800-talet. Se Lundkvist 1968, s 249 ff. 
2 Pr 1865 66, bd 5, s 305. 
3 Pr 1840, avd 2, bd 5 s 366 ff. 
4 Pr 1840, avd 2, bd 10, s 4 f. Rodell påstår utan belägg tvärtom att Gumælius bekämpade husbehovsbränningen. 
Rodell 2000, s 116. 
5 Pr 1854, bd 4, s 196 f. 
6 Pr 1854, bd 4, s 289 ff. 



 101 

och realistiska inställning. Skattemedlen som inflyter vid brännvinshanteringen skall tillfalla 
städerna, ansåg han, eftersom brännvinets olägenheter mest drabbar städerna. Det är i städerna 
man måste försörja brännvinets offer.1 Dessutom måste priset på brännvinet vara rimligt. Om 
inte gynnar man smugglingen.2 
     Summa summarum fick i denna fråga utvecklingstron sig en törn. Gumælius hade 
missbedömt frihetens betydelse för en sund utveckling. Eller kanske man skulle kunna säga 
att hans verklighetsanalys visat sig inte hålla måttet. Han hade inte till fullo insett att frihet 
inte var botemedlet mot något så allvarligt som det utbredda missbruket av alkohol.  
 
3:2:7 Gumælius utvecklingstro flexibel  
Det finns något som förenar när vi sammanfattningsvis ser på de i detta avsnitt behandlade 
områdena. Den religiöst betingade utvecklingstanken, förkortat utvecklingstron, spelar en 
avgörande roll. Det är dessutom påfallande hur flexibelt den används. 
     Förändring och utveckling låg förvisso i tiden och drev på i snart sagt alla frågor som 
behandlades i riksdagen vid denna tid. En motverkande kraft ville bevara och skydda hotade 
värden. Utvecklingstron hade således helt allmänt både vind i ryggen och motvind. 
Medvinden var dock starkast. I Gumælius fall ville han både förändra och bevara med tonvikt 
på förändra. Ibland ville han, som vi ovan observerat, både förändra och bevara på samma 
gång.  
     Utvecklingstron var som sagt flexibel. Inom bestämda ramar kunde Gumælius  behandla 
den utifrån egna bevekelsegrunder. Utvecklingstron var således inte enbart något som styrde 
Gumælius utan också ett av hans politiska redskap. Kort uttryckt styrde utvecklingstron 
honom men var också något han styrde med. Den styrde honom i utbildningsfrågan och han 
styrde med den i avsnittet om straff och humanitet, för att ta de tydligaste exemplen.  
 
3:3 Utvecklingstron och demokratin 
Gumælius värnade om den enskilde individen. Dennes rätt försvarade han. Den enskilde skall 
ha möjligheter att själv få bestämma över sitt liv och dessutom ha skäligt inflytande i det 
samhälle där han hade sin hemortsrätt. Han försökte, påstod han åtminstone, bortse från 
bakgrund, rang eller dylikt. Han bekämpade titelsjukan och önskade till och med avskaffa 
titlar som inte var förbundna med tjänst.3 Han gillade varken ståndsintressen eller privilegier. 
Privilegier borde så sällan som möjligt åberopas.4 Med beklagande noterade Gumælius att inte 
enbart bildning och förtjänst uppskattades i sällskapslivet utan även rikedom och makt.5 Detta 
skall balanseras av att han samtidigt visade sin egen tids övre skikt tillbörlig aktning. 
Gumælius var långt ifrån någon revolutionär. 
     Till detta värn om den enskilde individen hörde att var och en fritt skulle få uttrycka sina 
åsikter. Gumælius försvarade som en följd av detta tryckfriheten. Den var så viktig att dess 
plats med rätta var bland grundlagarna. Men han visste också, och det är den andra sidan av 
det hela, att tryckfrihet förutsatte att rättskänslan var tillräckligt stark i landet. Han litade 
också på att så var fallet. Bästa skyddet mot missbruk av tryckfriheten utgjorde ökad bildning 
och förädlad opinion.6 

                                                
1 Pr 1856/57, bd 4,  1, s 548 f. 
2 Pr 1859/60, bd 4, s 126. 
3 Pr 1840, avd 2, bd 8, s 367. 
4 Pr 1854, bd 6, s 233. Pr 1848, bd 10, s 333. Jämför med Geijer som bland annat 1816 i i samband med sina 
föreläsningar redovisade en vacklande hållning till adelskapet. Förtjänst viktigare än ärftlighet. Hessler 1937, s 
169–172. Snart blev emellertid hans inställning mer positiv. Hessler 1937, s 232. 
5 Pr 1840, avd 2, bd 10 s 522 f. 
6 Pr 1856/57, bd 2, s 83 f. Pr 1856/57, bd 2, s 83 f. Pr 1856/57, bd 2, s 83 f. 



 102 

     Gumælius trodde på förnuft och rationalitet. Han menade att såväl förnuftet som 
rationaliteten vuxit sig starkare i det svenska samhället. Förnuftet fick allt oftare råda.1 I den 
andan påstod han i sin sammanfattande framställning 1868 om skolväsendets utveckling, att 
teori och praktik hörde ihop. Det praktiska ägde inte något värde där det inte var styrt av 
vetande.2 
     Hans tänkande var, som vi så många gånger observerat, förankrat i en organisk 
utvecklingssyn. Denna fungerade som en grundläggande beståndsdel i allt hans tänkande och 
gjorde att han alltid förutsatte samhällsutveckling.3 Ett yttrande under 
representationsreformsdebatten 1844 har jag funnit sammanfatta Gumælius sätt att se.  
 

Allt det i tiden som ej leder till stigande förädling och samfundsinrättningarnas fullkomnande är jag, hur 
allmän än rörelsen är, motståndare till.4 

  
     Den enskildes växt berodde av anlag och karaktär. Den befrämjades när människor tog 
vara på sina erfarenheter.5 Dessutom var lärdom och kunskap, både teoretisk och praktisk, en 
viktig förutsättning för utveckling och välbefinnande. Så även med bildningen. Ju allmännare 
bildningen blev, desto troligare att mänskligheten förädlades. Samtidigt ledde bildningen till 
trevnad och välgång. Kunskap syftade i sin högsta form till utveckling av det goda.6 Syftet 
med den enskildes fullkomning angav Gumælius i ett yttrande i prästeståndet 1853 vara det 
helas utveckling. I detta stycke stod han i en under 1800-talet stark idéströmning som hävdade 
att utbildning och bildning var en nödvändig förutsättning för människors moraliska och 
intellektuella utveckling.7 
     När Gumælius diskuterade frågor om det allmänna, det vill säga frågor om den enskildes 
förhållande till allmänna värv i stat och kommun, var han entydig. Han förutsatte en statens 
idé och han tänkte sig, som vi många gånger observerat, staten som en kropp.8 Och han 
förfäktade att statens bästa var viktigare än den enskilda individens rätt. 9 Det var helheten 
som först och främst skulle stärkas. Statskroppens styrka gick före den enskildes rättigheter.10 
     Mot denna bakgrund blir det självklart att han i samhällets ledning önskade sig män med 
överblick, bildning och kännedom om personer och omständigheter.11 Före börd och ställning 
gällde lärdom, levande bildning och duglighet.12 Detta undslapp honom i debatten om 
representationen. I den debatten hade han också annat att säga som komplicerar bilden. Till 
erfarenhet och bildning lade Gumælius även förmögenhet och han betonade att fullkomlig 
jämlikhet inte kunde tillämpas i styrelsen av landet.13 
     I Gumælius föreställningsvärld ingick folkopinionen som en väsentlig beståndsdel. Han 
utgick från att samhället ständigt förändrades och att man måste akta på och försöka följa 

                                                
1 Pr 1848, bd 10, s 231. 
2 Rp 1868, Ak bd 3, s 246 ff. 
3 Pr 1856/57, bd 4, s 463 f. 
4 Pr 1856/57, bd 4, s 463 f. 
5 Pr 1840, avd 2 , bd 5, 327 f. 
6 Pr 1853, bd 1, s 392–403. 
7 Nycander 2009, s 460. 
8 Pr 1855/57, bd 2 s 141. Pr 1850, bd 1, s 270–284. 
9 Pr 1862/63, bd 1, 304 f. Pr 1855/57, bd 2, s 141. 
10 Pr 1850, bd 1,  s 270–284. 
11 Pr 1840, avd 2, bd 5, 327 f. 
12 Pr 1840, avd 2, bd 5, s 314. 
13 Pr 1844, bd 2, s 60–70. Även den liberale Thomander förordar i sitt förslag till representation att kapitalet 
skulle utgöra grund för representationen. Österlin 1960, s 99. Så även Geijer. Enligt Hessler härrörde tanken på 
förmögenhetens betydelse för rösträtten från fysiokratismen, som såg staten som ett egendomsbolag. Geijers 
ställningstagande berodde dock på att förmögenheten var ett slags garanti för personliga kvalifikationer. Hessler 
1947, s 292 f.   



 103 

dessa förändringar.1 Till dessa förändringar hörde folkopinionens växlingar. Detta ledde till 
att de som hade ansvar i samhället måste lyssna på och fråga efter folkopinionen. Reformer 
förutsatte att folket var med, det visste han sedan långt tillbaka.2 Detta fick även juridiska 
följder. När en rättsregel infördes förutsattes att tiden var inne för just denna rättsregel.3 Mot 
opinionen kunde lag inte stiftas.4 Samtidigt kunde han rycka på axlarna åt sociala 
modetrender.5 
     Politik blev på den grunden att ta hänsyn till och ställning för det som vid varje särskild 
tidpunkt erkändes som bäst och riktigast.6 Det fanns därför något som hette politisk sanning. 
Den måste vara understödd av klokhet och rättvisa.7 I politiken förutsattes 
konsensuslösningar. Den optimala lösningen måste ibland överges.8 Inte bara politiken är tids- 
och omständighetsbestämd. Det var även lagstiftningen. Denna påverkades av det allmänna 
rättsmedvetandet.9 
 
Klassval nu och demokrati en gång i framtiden  
Detta tänkande har samband med Gumælius ställningstagande till frågan om en persons 
valrätt. Klassvalen och kanske mest klasstyret blir en konsekvens när denne betonar sin syn 
samhället som en kropp med många lemmar, liksom när han trycker på den enskildes 
förpliktelser till detta samhälle. När han däremot stryker under varje enskilds ansvar och 
värdighet, liksom när han betonar opinionens betydelse, leder det till att han stöttar de i tiden 
frambrytande demokratiska strömningarna.10  
     Gumælius valde i slutändan det första av de två alternativen. Statens eller fäderneslandets 
väl var nämligen det överordnade värdet. Av detta följde att alla samhällsklasser måste finnas 
representerade i samhällets styre, dock inte med nödvändighet varje enskild människa.     
     Allas rösträtt förutsatte att folket var moget för detta ansvarstagande och det ansåg han att 
Sveriges allmoge ännu inte var.11 Därför förordade Gumælius klassval. Av liknande skäl var 
han också emot votering. Denna kunde ge plats för lottkastning eller slump. De starkaste 
skälen utifrån förnuftiga grundsatser skulle råda.12   
    Gumælius ansåg alltså att klassval i rådande läge var det bästa för att alla samhällsgrupper 
skulle kunna bli delaktiga i landets styrelse.13  De lägre skikten i befolkningen behövde 
komma i åtnjutande av utbildning. Utbildningen skulle i sin tur leda till en utvecklingsnivå 
som möjliggjorde allmän rösträtt, argumenterade Gumælius när grupper tryckte på som ville 
påskynda utvecklingen mot allmän rösträtt.14 
     Kast i utveckling trodde han inte på, och han var motståndare till revolutioner. Felet med 
kasten och revolutionerna var att revolutionen tvingade fram åtgärder som egentligen inte 
hörde tiden till. Ett steg i taget, alltid ett steg i taget, den sanningen gällde inte enbart i 

                                                
1 Rp 1868, Ak bd 3, s 529. 
2 Pr 1845, bd 6, s 448–457. 
3 Pr 1862/63, bd 4, s 309. 
4 Pr 1856/57, bd 3, s 488 ff. 
5 Pr 1851, bd 7, s 45 ff. 
6 Rp 1868, Ak bd 3, s 529. 
7 Rp 1868, Ak bd 3, s 550 f. 
8 Pr 1854, bd 4, s 289 ff. 
9 Pr 1862/63, bd 4, s 309. 
10 Gunnar Heckscher påstår att det organiska folkbegreppet börjar som en kritik av den politiska demokratiens 
idéer. Heckscher 1939, s 36.  
11 Pr 1840, avd 2, bd 2, s 407. Pr 1855/57, bd 2, s 141. 
12 Pr 1848, bd 10, s 231. 
13 Pr 1850, bd 1, s 270–284. 
14 Rp 1868, Ak bd 3, s 529. Pr 1844, bd 2, s 60–70. Synpunkterna är besläktade med Thomanders som vid 
riksdagen 1840–41 framlade ett förslag till representationsordning som var grundat på klassval. Österlin 1960, s 
96. 



 104 

rösträttsfrågan utan även när representationen kom på tal.1 Förändring måste alltså ske lugnt, 
så att folk vande sig.2 Visserligen innebar, påstod han 1844, en demokratisering av valen en 
förbättring i socialt avseende. Baksidan var att man satte krafter i rörelse som ledde till 
omstörtning.3 
     Frågan är slutligen om Gumælius någonsin trodde på politisk demokrati. Jag är inte säker 
på det. Det stred mot en central föreställning i hans föreställningsvärld, synen på samhället 
som en samverkande organism. Otvetydigt är att han försökte skjuta frågan ifrån sig. När han 
år 1850 påstod han att allmän rösträtt låg i omätligt avlägsen tid och stödde sitt resonemang 
med historiska exempel4 är detta ett exempel på detta. 
     Gumælius försiktiga vandring mot demokrati var alltså motsägelsefull. Genomförd 
demokrati skavde mot grundläggande föreställningar i hans inre. Vad han däremot 
oförbehållsamt trodde på var allmänhetens inflytande via representation av män med 
överblick, oförvitlighet och integritet. 
 
3:4 Enhetskyrkans upplösning och utvecklingstron 
Gumælius skilde mellan form och väsende. Kyrkans form kunde växla medan väsendet var 
bestämt. Detta kan man sluta sig till genom analys av hans yttranden i riksdagen. I klartext 
utsades det i inledningen till hans skrift om Svenska kyrkans tillstånd, som han lade fram vid 
prästmötet i Strängnäs 1859.  

Då vår helige Frälsare medelst sin lära grundlade N.T:s kyrka, den christna kyrkan på jorden, gaf han den 
icke en yttre bestämd form. Väsendet var gifvet och formen skulle derur utveckla sig 5 

Denna föreställning om form som utvecklar sig ur väsendet är förvisso mer än uttryck för en 
allmän sanning. F a var föreställningen brukbar när Gumælius skulle hantera den pågående 
upplösningen av den svenska enhetskyrkan. 6  
     Denna enhetskyrka hade fått sitt tydligaste uttryck i 1686 års kyrkolag. I denna lag befästes 
det faktum att till samhället hörde en kyrka, som visserligen inte kunde identifieras med 
staten, men där staten och kyrkan hörde nära samman. Så nära var de förbundna att man med 
skäl kunde tala om att de i långa stycken var sammanvuxna. Rent faktiskt fungerade kyrkan i 
sextonhundratalets Sverige som överhetens förlängda arm. Dock fanns gränser för vad kyrkan 
kunde ställa sig bakom. Den kristna bekännelsen fick inte trampas under fötterna av 
statsmakten.7 Å andra sidan ställde överheten sin auktoritet bakom kyrkolärans bestämmelser. 
Uppenbara brott mot kyrkans lära bestraffades av världslig makt. Själva grundförutsättningen 
för denna samexistens var att svensk och kristen i kyrkolärans förståelse av begreppen var två 
delar av samma sak.  
     Nu har denna enhet aldrig fungerat fullt ut. Sverige var aldrig isolerat från utlandet varför 
främmande kristna trosbekännare med nödvändighet måste beredas plats i landet och få 
möjlighet att utöva sin religion. När ett toleransedikt utfärdades år 1781 med den innebörden 
lagfästes något som i realiteten fungerat redan tidigare. I landet boende judar innefattades 

                                                
1 Pr 1859/60, bd 6, s 186. 
2 Rp 1868, Ak bd 3, s 550 f. 
3 Pr 1844, bd 2, s 60–70. 
4 Pr 1850, bd 1, s 270–284. 
5Gumælius 1859, s 1. 
6 Översiktligt om enhetskyrkans upplösning men samtidigt med rikliga hänvisningar. Se Walan 1964, s 9–30. Se 
även Bexell 2008, s 131-139, 166 f.  Bexell redovisar kortfattat hur den religiösa enheten började upplösas under 
den första hälften av 1800-talet. Per Dahlman har i sin licentiatuppsats, Dahlman 2004, inträngande redovisat 
och tolkat enhetskyrkans upplösning under 1800-talet. Han påpekar sambandet mellan såväl kommun- som 
representationsreform och statens frigörelse från beroende av en konfessionellt bestämd kyrka. I min inledande 
skrivning till detta avsnitt är jag beroende av Dahlman.  
7 Se Svärd 2003 som sammanfattar Sven Göranssons forskningsresultat på området. 



 105 

emellertid inte av bestämmelserna eftersom de var anhängare av annan religion. Judarnas 
religionsutövning fick ske i därtill bestämda synagogor.  
     För infödda svenskar rådde däremot ingen religiös tolerans. Samhället gick så långt att 
separation från kyrkan enligt bestämmelserna i 1734 år lag innebar landsförvisning. Redan 
tendenser till religiös söndring resulterade i bestraffning. Så ledde 
sjuttonhundratalspietisternas konventiklar till ett allmänt förbud mot lekmannaledda religiösa 
sammankomster. Om detta stadgades i konventikelplakatet 1726. 
     Under 1800-talet blev det allt eftersom och i accelererande takt uppenbart att landets 
religiösa enhet inte kunde upprätthållas som tidigare. Befolkningstillväxt, samhällsutveckling, 
ett från kyrkan frigjort tänkande bland de bildade liksom nya religiösa rörelser, sprängde den 
religiösa enheten och bände alltmer isär de båda enheterna stat och kyrka. Liberala krafter var 
pådrivande.  
     När år 1858 sex kvinnor som konverterat till den romersk katolska kyrkan landsförvisades 
väckte detta internationell indignation. Därmed var måttet rågat och reformer kom därefter 
slag i slag. Konventikelplakatet upphävdes 1858, sockenbandet upplöstes 1859 och 1860 
utfärdades en dissenterförordning där även infödda svenskar erhöll de rättigheter som tidigare 
gällt enbart främmande trosbekännare av utländsk härkomst. År 1863 beslutades om rätt för 
mosaisk trosbekännare att ingå äktenskap med medlem i svenska kyrkan. I och med detta var 
det s k civiläktenskapet inför i Sverige.1  
    Den från 1842 obligatoriska folkskolan, som stod under kyrkans ledning, innebar också  
den komplikationer. Det var många undervisningsämnen som pockade på uppmärksamhet och 
hotade kristendomsundervisningens dominans. Dessutom växte skolväsendet till i omfång, 
något som gjorde det praktiskt med en egen förvaltning som i långa stycken var fristående 
från kyrkan.  
     Ett allt mer splittrat prästestånd kämpade så länge som möjligt emot. Men utvecklingen var 
oundviklig och nådde på 1860-talet kyrkans beslutande organ. Kommunreformen 1862–1863 
innebar att socknens beslutande församling skildes från kyrkans, och 1865 års 
representationsreform att kyrkans egen representation, prästeståndet, flyttades ut till ett 
separat kyrkomöte.    
     I denna utveckling var Gumælius i allra högsta grad indragen. Detta demonstreras kanske 
tydligast av att han var ledamot i den kommitté som tog fram förslaget till 1862–1863 års 
kommunalreform. Övriga medlemmar i 1858 års kommunalkommitté var dess ordförande, 
landshövdingen i Malmöhus län, Samuel G von Troil (1804–1880), den nyligen tillträdde 
justiteborgmästaren i Norrköping, Carl Johan Stolpe (1800–1891), bruksägaren Carl Henric 
Ekstrand (1803–1866) och riksdagsmannen Nils Larson i Tullus (1822–1896). I arbetet intog 
enligt uppgift Gumælius en förmedlande funktion.2 
     Genom att Gumælius skilde mellan kyrkans form och väsende och så tydligt markerade att 
formen kunde förändras utifrån behoven, ägde han ett betydande manöverutrymme för tankar 
om och förslag till förändringar i relationen kyrka–samhälle. Detta så mycket mer som han till 
kyrkans form inräknade även sådant som många av samtidens kyrkomän ansåg tillhöra det för 
en luthersk kyrka oavvisligt nödvändiga.  
     Bland kyrkomännen var flera tveksamma till inrättande av ett kyrkomöte. Det skulle strida 
mot principerna för en evangelisk kyrkoförfattning. Mot detta anförde Gumælius att 
ordningarna i den kristna församlingen bland evangeliska kristna i stor utsträckning berodde 
av tid och läglighet. En evangelisk kyrkoförfattning kunde således inte förbjuda inrättande av 
kyrkomöte. En kyrkoförfattning var ett historiskt fenomen. Som sådant skulle den anpassas 
efter behoven. Utifrån samma tänkande, konstaterade Gumælius, och det är 
uppseendeväckande, att biskop och domkapitel endast var administrerande myndigheter, detta 
                                                
1 Sundby 1959, s 128 f. 
2 Dahlman 2004 s 25 f. 



 106 

i motsats till kyrkomötet som förutsattes vara lagstiftande.1 Kyrkans administration skulle 
vara rationellt ordnad. Det var hans överordnade synpunkt.2 
     I detta tänkta samspel mellan form och väsende förutsatte Gumælius att väsendet formades 
så att det stämde överens med hans religiöst grundade utvecklingstro. Han påstod följdriktigt 
att kyrkomötesinstitutionen var ett ganska viktigt steg på utvecklingens bana.3 Till 
utvecklingstron hörde bland annat folklig förankring. Denna kom till uttryck i att Gumælius 
förutsatte att även lekmän fick säte och stämma i kyrkomötet. Lekmännens deltagande 
motiverade han med att Svenska kyrkans var en luthersk kyrka och att i kyrkomötet 
avhandlades frågor som rörde även lekmännens andliga väl. Dessutom, och här noterar vi 
Gumælius verklighetsförankring, om lekmän hölls utanför kunde de åstadkomma bestående 
skada. Självsvåldigt kunde de uppgöra kyrkoordningar eller avskaffa all ordning. Han ville 
dessutom inte ha ett kyrkomöte där sammansättningen var sådan att ställningstagandena 
kunde förutses. Först lekmännens deltagande var en garant för att så inte blev fallet.4 
     Till och med fick Gumælius i sin plädering för ett kyrkomöte tillfälle att slå ett slag för den 
av honom omhuldade maktbalansen i riket, där hans egentliga intresse var att bevaka att 
konungen inte sköts åt sidan. Kyrkomötet skulle inkallas vid behov och när konungen prövade 
det angeläget och församlingen det fordrade.5  
     Även när, utifrån en motion av J H Thomander, en framtida svensk mission debatteras i 
riksdagen yttrade sig Gumælius på förväntat sätt. Han värnade om frihet i förhållande till 
formen och han knöt an till sitt utvecklingstänkande med dess inslag av tro på det andliga 
livets utveckling i frihet men utan revolutionära inslag.        
     Gumælius föreslog en mission uppbyggd efter associationsprincipen. Missionsväsendet 
skulle inte regleras för hårt, men fick ej bli revolutionärt.6 Lämpligheten till uppdraget skulle 
vara avgörande, inte om man var präst eller lekman.7 
 
     I fortsättningen följer avsnitt där jag på några punkter fördjupar mig i dessa 
ställningstaganden. Jag gör det till att börja med i 3:4:1 ”Separatismen och kyrkans enhet”.  
     Hur samhällsinstitutionernas utveckling och därav följande behov av frigörelse, nödgade 
Gumælius till att se kyrkan som det kristna samhället med nya ögon visar jag i 3:4:2 
”Samhällets och skolans emancipation”. 
      Slutligen kom judefrågan att tvinga Gumælius att fundera över det kanske nödvändiga i en 
skilsmässa mellan kyrkan och staten. Det skriver jag om i 3:4:3 ”Judefrågan och skilsmässan 
mellan kyrka och stat”.  
 
3:4:1 Separatismen och kyrkans enhet 
Kyrkans form var inte det viktigaste utan väsendet. Formen måste anpassas efter kyrkans 
väsen, inte tvärtom väsendet efter formen. Så tänkte alltså Gumælius och han handlade också 
konsekvent därefter. Bland annat skedde detta när andlig oro började sprida sig i landet och 
andliga rörelser, så kallade väckelser, bröt fram i landet. Kännetecknande för dessa var att de 
var kyrkokritiska och att de vände sedvanlig kyrklig fromhet och kyrklig praxis ryggen. 

                                                
1 Pr 1856/57, bd 7, s 351–355. 
2 Pr 1844, bd 1, s 270. 
3 Pr 1862/63, bd 3, s 283. Om debatten i riksdagen kring kyrkomötesfrågan. Ahrén 1956, särskilt sid 146–210. 
4 Pr 1856/57, bd 7, s 351–355. 
5 Pr 1856/57, bd 7, s 351–355. 
6 Pr 1856/57, bd 6, s 388. 
7 Pr 1856/57, bd 6, s 386.  Gumælius anknyter till J H Thomanders motion. Även för Gumælius gällde det att 
rädda lekmannarörelsen, det vill säga  den nyevangeliska väckelsen för Svenska kyrkan. Sundkler 1937, s 308–
311. Österlin 1960, s 442–445.  



 107 

Öppen separatism var hotande nära. Situationen var ytterst allvarlig för kyrkan något som 
även Gumælius insåg. Det visar hans reaktion som var tvådelad.1 
     Å ena sidan tog han det nya till sig. Å den andra ställde han sig avvisande. Gumælius 
trodde sig veta att de andliga rörelserna var tecken på uppvaknande andligt liv. Han förstod 
också att de uppblossande rörelserna inte var tillfälliga oberättigade företeelser utan 
representerade en andlighet i tiden. Därför gällde det att inte avvisa de separerande utan 
tvärtom ta vara på det hos dem som hade andlig halt och integrera det i kyrkolivet. Detta 
förutsatte självkritik och öppenhet för kyrkans reform.2  
     Ett verksamt medel för denna reform vore, inrättandet av ett kyrkomöte där även lekmän 
skulle ha säte, stämma och beslutanderätt. Ett kyrkomöte skulle kunna verka lugnande och 
enande i rådande oroliga läge. Genom kyrkomötet skulle de nya rörelserna bättre kunna 
inordnas i kyrkan.3  
     Reform var det ena medlet i försöken att råda bot på splittringen. Det andra var 
försiktighet. Det kyrkokritiska väckelsefolket skulle bemötas med försiktighet för att om 
möjligt lugna sinnena. Liturgiska nyheter skulle behandlas med varsam hand och nogsamt 
prövas innan de antogs, detta för att inte ytterligare reta upp det kyrkokritiska väckelsefolket.  
     Det pågick handboksarbete och resultatet av detta arbete oroade Gumælius. På grund av 
det separatistiska hotet borde man inte godkänna handboksförslaget förrän man fått garantier 
för att det höll måttet. Dessutom borde man inte skynda på med antagandet. Först skulle man 
remittera förslaget till församlingarna för yttrande. Detta skulle ge lekmännen rätt att delta i 
prövningen.4 Samma försiktighet hade Gumælius redan tidigare ådagalagt i behandlingen av 
evangelieboksförslaget liksom i katekesarbetet.  
     Sammanfattningsvis visade sig Gumælius handskas varligt med den kyrkliga traditionen 
och han var känslig för opinionens reaktioner. Negativa reaktioner splittrade och försvagade 
kyrkan, ansåg han.5 Att det var just väckelsefolkets negativa reaktioner han var rädd för, råder 
det inget tvivel om. 
     Mot det kyrkokritiska väckelsefolket, av Gumælius kallat ”schismatici”, skulle man gå 
milt och försonande fram.6 Denna försonlighet demonstrerade Gumælius genomgående. 
Dessutom var han realistisk i sina bedömningar av irrläror och indifferentism.7 Någon gång 
hängav han sig förstås åt önsketänkande, som när han försökte bagatellisera 
konventikelplakatets betydelse genom att kort och gott påstå att konventikelplakatet var ett 
schismatikerplakat och ingenting mer. Syftet med yttrandet var att visa att kyrkan inte ville 
väckelsen något ont.8     
     Grundinställningen till de helt avfallna var en annan. Dem skall man släppa taget om.9 
Vissa företeelser måste till och med förbjudas. Mot roparerörelsen som  
trängt in i Närkesbygden och Gumælius eget pastorat, Viby, var han inte nådig i sina  
domar. Gumælius hade sett de vådliga följderna av roparnas fanatism. Han redovisar sina 
erfarenheter utförligt i ett av sina riksdagsinlägg. Roparna och deras excesser var exempel på 
sådant som borde förbjudas.10 

                                                
1 Om den tidigare nyevangelismens kyrkokritik, se Gustafsson 1962, s 27–172. 
2 Hur de lågkyrkliga uppsalateologerna tog sig an uppgiften att försöka integrera väckelsen med Svenska kyrkan, 
se Hansson 1980. 
3 Pr 1856/57, bd 7, s 351–355. 
4 Pr 1856/57, bd 6, s 60 f. Pr 1854, 9, s 445. Pr 1859/60, bd 2, s 505. 
5 Pr 1852, bd 10, s 277. 
6 Pr 1848, bd 2, s 29 ff. 
7 Pr 1859/60, bd 2, s 285. 
8 Pr 1848, bd 2, s 33. 
9 Pr 1848, bd 2, s 33. En liknande hållning intar exempelvis Thomander. Österlin 1960, s 395.  
10 Pr 1848, bd 2, s 29 ff. Se även Rodell 2000, s 116 och framför allt  Lönroth 1936, s 96, 104. Om roparna i 
Närke. Se Redelius 1933 s 137–192. Alternativt se separat skrift Redelius 1935 med samma innehåll. 



 108 

     Om andligt liv var den positiva sidan hos det kyrkokritiska väckelsefolket, vad var då den 
negativa? De separerade är ensidiga och utvecklingen går i oönskad riktning, så allmänt 
uttryckte sig Gumælius såväl i riksdag som i prästmöte.1 
     Hur skulle man då vara för att inte betraktas som ensidig? Man skulle omfatta Gumælius 
religiöst grundade utvecklingstro på sätt som jag ovan tecknat den.  
     Tankar om associationens plats tillhörde också en av ingrediensernas utvecklingstron. 
Utvecklingen skulle ske genom fruktbar samverkan mellan institution och fritt initiativ. Det 
fria initiativet, av Gumælius här benämnt andligt liv, skulle sätta liv i Svenska kyrkans annars 
domnande former.2 
     Att sedan de väcktas självförståelse och kristendomsuppfattning var av det slaget att den 
inte lät sig inordnas i Gumælius religiösa kultursyntes, är en annan sak. Detta fick dock aldrig 
Gumælius på allvar erfara. Han dog samtidigt som väckelsens definitivt visade att den stod på 
egna ben.   
 
3:4:2 Samhällets och skolans emancipation  
 
Gumælius och samhällets emancipation 
Samhällsutvecklingen skedde i hög grad underifrån. Den drevs på sockennivå, om vi tar det 
översiktligt och ytterst förenklat, av ökad kunskap, ett effektiviserat jordbruk och en 
förbättrad djurhållning, som i sin tur ledde till behov av utvecklade former för 
sockengemenskap. På många håll hade de kommunala uppgifterna blivit så omfattande att det 
blivit nödvändigt att dela upp åligganden och ansvarstagande. Kyrkoherden och 
kyrkostämman kunde inte längre bestyra allt. Det måste till nya krafter. En av bieffekterna 
blev att kyrka–socken inte längre lika självklart sågs som två delar av samma sak. Det kom att 
råda en allt tydligare boskillnad mellan kyrka – socken liksom mellan kyrka–stat.  
     Mitt uppe i detta skeende återfinner vi Gumælius. Som kyrkoherde och kontraktsprost 
befann han sig på lokalplanet i händelsernas centrum och som riksdagsman hade han att ta ett 
övergripande ansvar för samhällsfrågorna.  
     Det som kännetecknade Gumælius var att han aktivt medverkade till den utveckling jag 
ovan tecknat. I den kommunala utvecklingen var han bland de ledande, liksom i utbyggandet 
av skolväsendet. Jordbrukets och djurhållningens utveckling tillhörde hans älsklingsämnen, 
liksom bergsbrukets och skogsvårdens effektivisering. Han deltog flitigt i debatten om handel 
och samfärdsel och han  ivrade för kommunikationsnätets utbyggnad. Järnvägsutbyggnaden 
var ett annat älsklingsämne. Detta hans agerande medverkade bland annat till att påskynda en 
utveckling där samhället allt mer frigjordes från sitt beroende av kyrkan.3 
     En rad belysande exempel på Gumælius agerande i denna riktning kan ges. Han var bland 
dem som författade de nya kommunalförfattningarna av år 1862. Ett av författningarnas 
kännetecken var att världsliga och kyrkliga ärenden skildes åt. Gumælius pläderade för att 
även dissenters skulle äga rätt att bli riksdagsmän.4 Slutligen, när det blivit allt mer uppenbart 
                                                                                                                                                   
Roparerörelsen drabbades alltså av Gumælius anatema. Till den baptistiska väckelsen i Örebro intog Gumælius 
däremot en tolerant hållning. Han upplät till och med Nikolaikyrkan för större sammankomster i baptistisk regi. 
Lönroth 1936 s 355, 441. Bland annat påstår Rodell att Gumælius blivit mer tolerant med åren, vilket jag 
betvivlar. Roparerörelsen såg Gumælius som ett sjukligt uttryck för religiositet (barnpredikan, extas som 
Gumaelius försöker påvisa ledde till bestående sjukdom), medan jag tolkar hans syn på baptismen som ett mer 
eller mindre, om än icke önskvärt, led i den andliga utvecklingen. 
1 Pr 1854, bd 8, s 501 ff. 
2 Om associationsväsendet se Jansson 1985.  
3 Om hur kyrkan stretade emot i denna utveckling kan man få rader av exempel på. Konkret och livsnära 
kommer man denna kamp in på livet om man exempelvis läser ärkebiskop Henrik Reuterdahls postumt utgivna 
memoarer, särskilt de avsnitt som skildrar tiden 1847 till och med 1855. Reuterdahl 1920. 
4 Rp 1867, Ak bd 4,  s 383. 



 109 

att skolan växt sig så stark att den började gå sin egen väg, bejakade han uttryckligen denna 
utveckling.  
     Pådrivande i samma riktning var dessutom att Gumælius, som den praktiskt begåvade man 
han var, hade känsla för vad tiden krävde av effektivitet. På det kontot måste exempelvis föras 
att han under sin tid som kyrkoherde i Viby införde en alldeles speciell form av boskillnad 
mellan borgerligt och kyrkligt. Han lät nämligen skilja mantalsskrivningen från husförhören. 
En dag mantalsskrivning och en annan husförhör, så var hans recept.1 
     Allt detta skall ställas mot Gumælius romantiska bakgrund i Uppsala, en bakgrund som så 
tydligt påverkade honom livet igenom. Enligt denna hörde religion och statsliv nära samman 
med varandra, så nära som kroppen till själen.2  
     Förmodligen ville Gumælius inte ens för sig själv erkänna konsekvenserna av den 
utveckling han de facto befrämjade. Han var ju ändå kyrkoman och ledamot av ett 
prästestånd, där man ogärna ville låta sig detroniseras från hävdvunnet inflytande.  
     Hur som helst kände sig Gumælius föranlåten att försvara sin hållning inför 
ståndsbröderna. Här några exempel.  
     Först kan nämnas ett tamt försök från 1851, där han pläderade för att trots allt behålla 
kyrkoherden som ordförande i den framtida sockenstämman. Kyrkoherden skulle vara 
ordförande eftersom han genom sin ställning måste anses äga bäst överblick.3  
     Försvara sig på allvar fick Gumælius göra när han år 1859 inför sina ståndsbröder erkänt 
att han i utredningskommittén gått med på att pastor ej obligatoriskt skulle leda 
kommunalstämman eftersom han var ordförande i kyrkostämman. Det var ingen god ordning 
med samma ordförande i de två stämmorna, ursäktade han sig. Dessutom ägde pastor rätt att, 
om han så ville, åta sig uppdraget att även leda kommunalstämman.4  
     Gumælius tvingades även som kommittéledamot försvara det av prästerna ogillade 
förslaget att kommunal förtroendeman och inte pastor skulle vara ordförande i 
kommunalnämnden. Det var till fyllest, ansåg han, att pastor ägde rätt att delta i denna 
nämnds förhandlingar och beslut.5 
     För att återgå till Gumælius egentliga hållning blir denna om möjligt ännu tydligare när vi 
övergår till frågorna kring landets lagstiftning. 
     Hans utgångspunkt var att lagstiftningen gällande världslig ordning huvudsakligen var 
ålagd staten. Dessutom var han klar över att den lagstiftning som gällde jordiska ting måste 
vara föränderlig och tillåtas skifta allt efter omständigheterna. Bäst var den lagstiftning som 
grundade sig på en upplyst opinion.6  
     Bakgrunden var att Gumælius fått klart för sig att hade blivit nödvändigt att frigöra sig från 
kyrkans konfessionellt betingade och många gånger otidsenliga syn. Här några exempel. 
     Det fanns bland annat behov av att utländska läkare gavs tillfälle att verka i Sverige. 
Självklart skulle de få den möjligheten. Detta att de hade annan tro störde inte. Huvudsaken 
var att de var goda läkare. Då är det värre med lutheraner som övergivit sin tro i hjärta och 
leverne, tyckte Gumælius. Det rådande bekännelsekravet såg han som en otidsenlig ordning.7 
     På liknande sätt lär Gumælius ha reflekterat när han 1859 ville ge samhällsrättigheter i allt 
som inte rörde religionen till religiösa dissidenter,8 eller när han 1867 pläderade för att 

                                                
1 Pr 1862/63, bd 1, 57. 
2 Hessler 1937, s 125 f. 
3 Pr 1851, bd 5, s 136. 
4 Pr 1859/60, bd 8, s 287. 
5 Pr 1859/60, bd 8, s 300. 
6 Pr 1856/57, bd 3, s 488 ff. 
7 Pr 1852, bd 9, s 14 ff. 
8 Pr 1859/60, bd 7, s 78 f. 



 110 

religionen inte skulle vara avgörande för medborgarskap.1 Han gick så långt att han till och 
med hävdade att dissenters borde få kandidera till riksdagen.2 
     Det hade i Sverige blivit aktuellt att tillåta äktenskap mellan kristna och judar. En 
förutsättning för sådana äktenskap var att äktenskapslagen förnyades, något som Gumælius 
förordade. Äktenskap mellan kristna och judar måste, menade han,3 få ingå i en stats allmänna 
ordningar. Staten måste vara beredd att reglera sådant som för samhällsordningens skull 
behövde korrigeras.4 En sådan reglering förutsatte ett av kyrkan oberoende regelverk.  
     Så långt som till full religionsfrihet gick aldrig Gumælius. Inte heller gillade han snabba 
förändringar i lagstiftningen Utvecklingen måste få ha sin tid. Han t o m ängslades över en 
utveckling där staten konsekvent lagstiftade med timlig ordning och medborgerligt välstånd 
för ögonen. Staten kunde lätt utvecklas till en tyrann som helt dominerade kyrkan.  Då vore 
det bättre med viss upplösning av förbindelsen mellan kyrka och stat, där dock banden aldrig 
var helt slitna. Båda skulle ju alltid komma att behöva varandra och de verkade dessutom i 
samma krets.5  
 
Skolans emancipation 
     Det som gällde relationen kyrka–stat hade också bäring på förhållandena kyrka–skola.  
Gumælius beklagade visserligen skolans emancipation från kyrkan men insåg att denna var 
nödvändig i ett utvecklat skolväsen.6 Han motiverade den med följande ord:  

 
Emancipationen beror av varje samhällsinrättnings egen inneboende livskraft och därigenom strävan till egen 
självständig utveckling.7  

 
     Vid 1847–48 års riksdag förelåg förslag om att begränsa biskopens och konsistoriets makt 
över läroverken genom ökat lekmannainflytande. Framför allt borde föräldrarna få mer att  
säga till om i de lokala läroverksstyrelserna. Gumælius var bland dem som uttalade sympati 
för förslaget.8  
     Han insåg också att kyrka och skola i många avseenden hade olika ändamål och intressen.9 
Så hade skolan behov av kompetenta lärare i fysik och kemi, lärare som ej gick att återfinna i 
Sverige men som fanns att rekrytera från utlandet. Sådana lärare borde få anställas även om 
de inte var lutheraner.10 Gumælius ville till och med tillåta judiska lärare i ämnen som inte 
berörde kristen tro.  
     Samtidigt ville han sin vana trogen inte gå för fort fram och han såg ogärna en fullständig 
skilsmässa mellan kyrka och skola. När frågan om att inrätta folkskoleseminarier i varje stift 
aktualiserades, befarade man från kyrkans sida att detta skulle leda till skilsmässa mellan 
kyrka och skola. Gumælius förmedlande hållning synes mig typisk. Men behövde ej befara en 

                                                
1 Rp 1867, Ak bd 1, s 255. 
2 Rp 1867, Ak bd 4, s 383. 
3 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. 
4 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. Genom en kunglig förordning av den 20 jan 1863 gavs tillåtelse för medlem av 
svenska kyrkan att ingå äktenskap med mosaisk trosbekännare. I och med denna föreskrift var det s k 
civiläktenskapet infört i Sverige. Sundby 1959, s 327 ff.  
5 Pr 1862/3, bd 1, 387 ff. 
6 Pr 1841, avd 2, bd 12, s 135–140. Wilhelm Sjöstrand beskriver i  Sjöstrand 1965 utvecklingen i relationerna 
kyrka–skola som en sekulariseringsprocess. Därmed sammanfattar han en allmän mening.  
7 Pr 1848, bd 5, s 103. 
8  Med sig hade han bland annat de liberala prostarna Sandberg och Säve liksom Thomander. Wennås 1966, s 
264 f. 
9 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. 
10 Pr 1862/63, bd 1, 256 f. 



 111 

sådan skilsmässa eftersom seminarierna fortfarande stod under kyrklig myndighet, hävdade 
han.1 
     Det ges åtskilliga exempel på hur Gumælius försökte befrämja samverkan mellan kyrka 
och skola. Han gladde sig över att övergången från lärare till präst kunde ske smidigt2 och han 
gillade att folkskollärartjänsten och klockarebefattningen förenades.3 Han hade insett att det 
var fara värt att präst ställdes mot skollärare. Genom prästens deltagande i skolan gick detta 
att undvika.4 
 
     Även i detta avsnitt har vi kunnat skönja hur den religiöst grundade utvecklingstro, med 
sin känslighet för tidens skiftningar, bildade grund för sättet att argumentera. Låt oss, för att 
avslutningsvis skapa en brygga över till nästa avsnitt, föra in Gumælius kyrkosyn som 
ytterligare  ett belysande exempel på detta.  
     Nya förutsättningar hade gjort att Gumælius tvingats moderera och anpassa sin kyrkosyn 
efter kyrkans förändrade plats i samhället. Ett exempel på detta hämtar jag från hans försök att 
få regeringsformen ändrad så att flera än de som bekände sig till den evangeliska trosläran 
skulle få anställas i offentlig tjänst. Han motiverar sig med följande ord.  

 
Ett kristligt samhälle är ej summan av dess medlemmar. I stället är det kristliga samhället som en andlig 
föreningspunkt, eller så att säga andlig atmosfär, som gör att ett samhälle kan kallas kristligt.5 

      
     För Gumælius var således kyrkan och det kristliga samhället identiska storheter i den 
meningen att kyrkan kunde betecknas som det kristliga samhällets andliga centrum. Detta var 
en hållning som tvingats fram i ett samhälle som nått dithän i sin utveckling att det inte längre 
kunde betraktas som konfessionellt enhetligt. Den företräddes av en man som värnade om att 
förbindelsen kyrka–samhälle trots allt, och så gott det lät sig göras, skulle bevaras.  
 
3:4:3 Judefrågan och skilsmässan mellan kyrka och stat 
Jag skall i detta avsnitt, som behandlar judarnas rättigheter i Sverige, inte enbart redovisa 
Gumælius hållning i frågan. Framför allt skall jag komplettera och fördjupa iakttagelser 
gjorda i förra avsnittet. Det är reaktionen på att ett antal judar önskade gifta sig med svenska 
lutherska kristna som öppnar för denna fördjupning. Denna reaktion blev till en katalysator 
som utlöste en ingående reflektion över förhållandet kyrka–stat i ett allt mer emanciperat 
samhälle.  
     Karl XIV Johan och hans rådgivare var positivt inställda till judarna. Den misstro som 
1782 års judereglemente präglades av, ogillade konungen. År 1838 upphävde han därför, utan 
att höra riksdagen, alla administrativa inskränkningar i judarnas rättigheter. Undantagna var 
blott förbudet att äga fastigheter på landet liksom de förbehåll som berodde av grundlag och 
allmän lag. Åtgärden utlöste protester. Borgarna liksom prästerna protesterade och det blev 
antijudiska pöbelupplopp. Detta gjorde att konungen tvingades retirera. Judarnas fria 
bosättningsrätt upphävdes. I övrigt blev beslutet av år 1838 bestående trots antijudiska 
stämningar vid riksdagen 1840–41. Efter 1841, i och med att näringsfrihetens grundsatser 
segrade, förändrades emellertid opinionen snabbt med början i borgarståndet. Borgarna blev i 
fortsättningen det stånd som mer än de andra tryckte på för att få inskränkningarna i judarnas 
rättigheter upphävda. Prästeståndet stretade emot.  Prästernas motstånd betingades främst av 
att man ville behålla sin religiösa dominans. Lagändringar som underlättade för judarna kom 

                                                
1 Pr 1862/63, bd 4, s 614 ff. Om förhållandet Svenska kyrkan och folkskoleseminarierna, se Enlund 1993. 
2 Pr 1840, avd 2, bd 2, s 394. 
3 Pr 1852, bd 9, s 202 ff. 
4 Pr 1845, bd 8, s 410–413. 
5 Pr 1854, bd 4, s 313 f. 



 112 

slag i slag under de följande årtiondena. År 1846 avskaffades skråväsendet, något som 
gagnade judarna som därmed fritt kunde ägna sig åt hantverk och slöjder. År 1854 fick 
judarna tillåtelse att bosätta sig i alla rikets städer.  År 1860 fick de rätt att bo och äga 
fastighet var som helst i landet. År 1863 tilläts de att ingå blandade äktenskap. Därtill kom att 
1862 års kommunallagar inte nämnde någon viss trosbekännelse som villkor för kommunal 
rösträtt. Genom 1866 års riksdagsordning fick judarna politisk rösträtt. År 1870 blev de 
valbara till riksdagen med rätt till de flesta statliga ämbeten.1 
      Gumælius  inlägg i judefrågan under denna tid av förändrade förhållanden kännetecknades 
av att han att han så långt som möjligt jämställde judarna med den övriga befolkningen. I hans 
ögon var judarna moraliskt sett varken bättre eller sämre än alla andra. Detta sätt att se 
överensstämde med vad en majoritet i riksdagen  ansåg. Det är därför föga förvånande att 
synpunkterna snart fick genomslag i lagstiftningen.  
   Gumælius  inlägg hade en alldeles bestämd form. Dels lade han fram vad som judarna 
anklagades för dels kom han med en vederläggning. Slutligen framlade han sina förslag. 
Nedan några exempel på hans argumentationsteknik. 
 

• Judarna bedriver handel och är näriga, heter det. Handel, industri, vetenskap och kristendom har fört 
människorna närmare varandra. Varför då undanta judarna från rätten att bedriva handel. Det beror på 
intolerans.2 

 
• Av principiella skäl har judarna inte politiska rättigheter och deras medborgerliga rättigheter är 

inskränkta. Man kan inte uteslutande hålla sig till principer, det krävs också ett eget omdöme. 
Rättigheter åt judarna skadar på intet sätt varken stat eller kyrka.3 

  
• Judarna anklagas för bristande moral. Har judarna moraliska brister har också vi det.  

 
• De är schackrare, ockrare lär oss folktron. Däri har de sina likar bland de kristna, till och med sådana 

som kan överträffa dem i yrket. Humaniteten fordrar att judarna får bo i vilken stad de vill.4 
 
• Judarna är religiöst indifferenta. Den sjukan har även drabbat svenskar och utgör därför intet hinder att 

judarnas bosättning i landet.5 
 
     Så långt har Gumælius alltså inte varit originell i sina synpunkter. Han har i likhet med 
majoriteten i den riksdag han tillhörde bekämpat fördomar och genom förslag och beslut 
skapat bättre förutsättningar för judarna i landet. 
 
     Annorlunda blev det när frågan om äktenskap mellan kristna och judar aktualiserades. I 
föregående avsnitt visade jag att Gumælius ställde sig positiv till sådana äktenskap. Han insåg 
också att äktenskap mellan judar och kristna förutsatte att staten hade egna lagar oberoende av 
kyrkan. Detta utlöste i sin tur tankar och profetior om förutsättningarna för en sund 
lagstiftning liksom om det framtida förhållandet mellan kyrka och stat.  
     Han insåg att man kunde betrakta en sak ur olika synpunkter. I frågan om äktenskap 
mellan kristna och judar hade kyrkan sitt sätt att se och samhället sitt. Samhället måste, på ett 
sätt som inte förutsattes av kyrkan, svara för allmän ordning. Kom en fråga upp på 
dagordningen, som i det här fallet äktenskap mellan kristna och judar, måste staten reglera 
denna fråga utifrån just huvudsynpunkten allmän ordning. Det betyder allmän ordning i 
borgerlig mening, inte i kyrklig. En sådan ordning måste vara hållbar, fungera in i minsta 

                                                
1 Valentin 1970, s 292–309. 
2 Pr 1841, avd 2, bd 15 s 139–145. 
3 Pr 1848, bd 8, s 475–478. Pr 1862/63, bd 1, 344. Pr 1859/60, bd 4, s 505. 
4 Pr 1851, bd 4, s 330 ff.  Pr 1851, bd 4, s 309 ff. Pr 1859/60, bd 7, s 78 f. 
5 Pr 1854, bd 2, s 444. Pr 1841, avd 2, bd 15, s 139–145. 



 113 

detalj. Alla möjliga och omöjliga förutsättningar måste beaktas. Den måste dessutom vara 
rättfärdig. Det betyder i det här fallet att den inte lockade fram ”konkubinat”, kringgående av 
reglerna eller lagöverträdelser, något som skulle bli fallet om man höll fast vid befintliga på 
kyrklig ordning vilande lagstiftningen.  
     Detta principiella ställningstagande ledde honom sedan vidare. Han förutsatte att den tid 
var i antågande då den ena frågan efter den andra måste lösas i borgerlig ordning. Därigenom 
skulle banden med kyrkan allt eftersom upplösas och så småningom leda till en skilsmässa 
mellan kyrka och stat.1 
     Gumælius beklagade denna utveckling. Med smärta såg han hur kyrka och stat gled isär 
från varandra. Utvecklingen var dock oundviklig. För att undvika elakartade följder förordade 
han långsamhet. Långsamt och allt eftersom skulle kyrkan och staten gå skilda vägar. Denna 
långsamhet skulle också öppna för samarbete mellan de två storheterna. Ty där fanns mycket 
av gemensamma intressen som behövde tillvaratas.2 
     Tar man avslutningsvis det hela i stort beklagade alltså Gumælius en utveckling som han 
själv varit med om att befrämja. På alla plan hade han befordrat den samhällsutveckling som 
ledde till att kyrkan och staten drog åt skilda hålla. Som fortsättningen kommer att avslöja 
hade han, fosterlandsvännen, på motsvarande sätt befrämjat en utveckling som ledde till 
internationalisering och till ifrågasättande av de absoluta gränserna folkslag emellan. Både det 
ena och det andra av samma anledning; fördelarna övervägde nackdelarna. Samhällets 
emancipation låg i utvecklingens riktning liksom internationaliseringen. 
 
3:4:4 Gumælius stimulerade emancipationen och försökte samtidigt 
moderera den  
Någon religiös separatist var Gumælius sannerligen inte. Han var av helt annan anda. 
Däremot kom han att engagera sig för att föra väckelsen, som alltmera vände de kyrkliga 
ordningarna ryggen, tillbaka till kyrkan. Han gjorde det genom att försöka förstå och ta 
tillvara deras kyrkokritik. Han gjorde det desto lättare som han skilde kyrkans form från 
kyrkans väsende samt att han insåg att separatisterna var bärare av en andlig kraft som kyrkan 
så väl behövde. Till hans utvecklingstro hörde den tidstypiska tanken att institution och 
frivilliga andliga krafter behövde samverka för att skapa liv i annars stelnade former.3 I 
debatten om en framtida mission kom detta tänkande till tydligt uttryck. Gumælius tänkte sig 
ett missionsväsende i associationens form med samverkan på lika villkor mellan präster och 
lekmän. Därmed slog kyrkan två flugor i en smäll. Hon svarade mot tidens behov och 
infogade dessutom den för missionen ivrande väckelsen i kyrkans verksamhet. Att han 
därigenom på en bestämd punkt var beredd att tillskapa en organisationsform för kyrkan som 
byggde på en för honom ny grund är uppenbart. Han öppnade framför allt för ett sätt att vara 
kyrka som inte förutsatte att kyrka och stat var identiska storheter. Detta hade han förvisso 
också gjort tidigare, särskilt när han verkade för en utbyggd kommunalförvaltning. Allt detta 
samtidigt som han genom sin vidgade ”familjesyn” förutsatte enhet mellan socken och 
församling.  
     Liknande dubbelhet kännetecknade engagemanget för skolan. Där kom hans insats att 
väsentligen påskynda skolans emancipation från kyrkan. Denna var oundviklig, dessutom 
enligt Gumælius naturlig, eftersom skolan utvecklats och tagit sig sådana dimensioner att det 
                                                
1 Översiktligt om kyrka och stat i Sverige, se Ahrén 1964. Om kyrka och stat under frihetstiden och särskilt då 
den kvarvarande enhetssynen, se Normann 1952 kapitel I. Normann 1963. 
2 Pr 1862/63, bd 1, 387 ff. Också Thomander skilde den världsliga lagstiftningen från den kyrkliga. Även han 
menade att det var nödvändigt att i den världsliga lagstiftningen exempelvis stadga om skilsmässa i äktenskap 
för att ordningen i samhället skulle kunna upprätthållas. Samtidigt värnade han om den religiösa enheten och en 
fortsatt fast förbindelse mellan kyrka och stat. Österlin 1960, s 93, 395. 
3 Om det tidstypiska i detta tänkande, se Jansson 1985.  



 114 

blivit nödvändigt att den stod på egna ben. Kyrkan kunde inte på sikt famna en så stor rörelse. 
Dock låg det i hans utvecklingstro att andligt och materiellt hörde samman och att både det 
ena och det andra ytterst sträckte sig mot det andliga. Gumælius försökte därför på olika sätt 
peka på de möjligheter till samverkan som fanns, samt tona ner farorna med emancipationen. 
Det låg till och med i hans intresse att försöka bagatellisera den i ett prästestånd där flera var 
starkt oroade över utvecklingen.  
     Kravet på rätt för judar att gifta sig med kristna öppnade Gumælius ögon. Han insåg det 
rättfärdiga i dessa giftermål samtidigt som han fick klart för sig att det i framtidens samhälle 
var omöjligt att hålla samman borgerlig och kyrklig lag. Han förutspådde att i framtiden den 
ena frågan efter den andra skulle aktualisera behovet av en borgerlig lag, skild från den 
kyrkliga. I slutändan kunde detta leda till skilsmässa mellan kyrka och stat.  Samhället måste 
nämligen, på ett sätt som inte förutsattes av kyrkan som hade andra intressen att försvara, 
svara för allmän ordning på rättfärdighetens grund.  I frågan om äktenskap mellan judar och 
kristna kunde detta ske genom att borgerligt äktenskap infördes. Alternativet var kyrkans 
förbud för blandäktenskap, som bara skulle leda till det etiskt ohållbara ”konkubinatet”.  
     När jag reflekterat över denna förutspådda borgerliga rättfärdighet, har jag funnit det 
rimligt att förmoda att denna av Gumælius väl kunde ses som ett led i samhällsutvecklingen. 
Den behövde inte svära mot hans religiöst färgade utvecklingstro. Däremot gick den stick i 
stäv med en konfessionellt betingad lagstiftning. 
     I slutändan försökte Gumælius, sina emancipationsåtgärder till trots, förena det han 
tidigare bidragit till att dra isär. Han försökte lugna ner utvecklingen genom att jämka, släta 
över och i mån av möjlighet förena. Så gott som det sig lät sig göras försökte han förena 
samhällets och kyrkans intressen. Detta gjorde han utan att ge upp sin grundövertygelse att 
kyrkan och samhället i framtiden i långa stycken måste gå skilda utvecklingar till mötes. Han 
gjorde det utifrån sin övertygelse att det fanns gemensamma intressen värda att försvara.  
     Betraktar vi utvecklingstron övergripande utifrån vad som framkommit i detta avsnitt, kan 
följande konstateras. I enlighet med sin övertygelse drev Gumælius på en utveckling, 
alternativt drevs med i en utveckling, som gjorde att annat som också bar upp hans livssyn 
rubbades. En sprängning förebådades, en sprängning med innebörd att den från Uppsala ärvda  
livstron skulle tvingas till grundläggande omformuleringar.  
 
3:5 Fäderneslandet och utvecklingstron  
Att Gumælius, ”den siste göten” var patriot och att han höll sitt fädernesland i ära är 
odiskutabelt. Det låg till och med i sakens natur att han var påverkad av ett nationellt 
tänkande. Denne var ju i sin mest påverkbara ålder när nationalismen, i samband med de 
nationella olyckor som drabbade Sverige, tog ny fart i början på 1800-talet. Dessutom 
tillhörde han de romantiska kretsarna i Uppsala där nationalismen hade blivit allt mer 
högspänd. Sist men inte minst valdes han 1818 in i det historieromantiskt laddade Götiska 
förbundet. 
     I detta avsnitt är syftet att visa hur den religiöst grundade utvecklingstron var en 
bidragande orsak till hans agerande för landets försvar. Den medverkade vidare till att han 
drev på för att jordbruket, boskapsskötseln och bergsbruket skulle utvecklas och 
internationaliseras. Slutligen ivrade Gumælius, driven av sin utvecklingstro, för 
järnvägsnätets uppbyggnad och ökad utrikeshandel. Frågan som ställs är hur allt detta gick 
ihop med hans familjesyn liksom med hans patriotiska inställning.1 
 
                                                
1 Gumælius kom in i riksdagen när reformer i liberaliserande riktning hade blivit allt mer nödvändiga för landets 
utveckling. Om hur framstötar i denna riktning, påverkade av industrialiseringsprocessen i Europa, gjordes  
under 1830-talet. se Hessler 1947, s 66–72. 



 115 

3:5:1 Det starka försvaret  
Försvaret tillhörde Gumælius hjärtefrågor. På flera sätt ger sig detta till känna. Han kände 
speciell sympati för dem som stod i försvarets tjänst och han trädde gärna upp till deras 
försvar när anklagelser riktades mot dem.1 Han var vetgirig och skaffade sig detaljkunskaper i 
såväl militärpolitiska sakfrågor som anslagsfrågor.2 Dessutom trädde han flitigt upp i den 
militärpolitiska debatten med inlägg som visade att han förstod försvarets betydelse. Ett starkt 
försvar ville Gumælius ha. Det fick kosta vad det kosta ville. 
     Detta intresse var direkt kopplat till hans fosterlandskärlek och till hans ovan refererade 
syn på vikten av att försvara landets frihet, som han ansåg hotad av främmande makt. Ett krig 
kunde drabba Sverige vilket ögonblick som helst.3 Därför måste landet vara krigsberett, vilket 
för honom betydde att landet behövde ett välorganiserat, välövat och krigsberett försvar. 
Gumælius var speciellt misstänksam mot ryssarna.4 
     Gumælius sade i riksdagen ja till alla förslag som syftade till försvarsmaktens utveckling 
och förstärkning. Den enda gången jag upptäckt att han opponerades sig var i samband med 
att han 1845 pläderade för en omläggning av försvaret. Några anslag till armén skulle inte  
beviljas förrän denna omläggning skett.5 År 1862 ivrade han inte enbart för försvarets 
upprustning och modernisering utan han såg också positivt på den från 1860 frambrytande 
frivilliga skarpskytterörelsen. Den var enligt honom ett möjligt frö till något gott, men hade 
ännu inte någon väsentlig betydelse.6 
     Sedan 1812 hade det rått en form av allmän värnplikt i Sverige, den så kallade 
beväringsinrättningen. Beväringen var menad att fungera som förstärknings- och 
ersättningsmanskap för armén och flottan. Gumælius gillade denna inrättning eftersom den 
stärkte krigsmakten. Gång på gång påpekade han dock att beväringen måste åläggas ökad tid 
för övning.7 Han tyckte dessutom illa om ordningen att en värnpliktig kunde sälja bort sin 
beväringstjänstgöring och överlåta den på en annan. Beväringstjänstgöringen borde vara en 
ovillkorlig personlig plikt. Känsla för rättfärdighet kommer till uttryck i hans varnande ord till 
dem som såg ned på dem som sålt bort sin försvarsplikt. De hade handlat lagligt och skulle 
därför respekteras som hedervärda medborgare.  
     Gumælius röstade, som jag påpekat, praktiskt taget alltid ja till begärda anslag för 
rustning.8 Han gjorde det med olika motiveringar. Han såg akut krigsfara, han påminde 1865 
om det nyligen utkämpade danska kriget eller han erinrade helt allmänt om att ett starkt 
försvar var nödvändigt.9 
     Försvarets övningstider ville han se utsträckta. Han önskade till och med samöva militärt 
med utlandet.10 Gumælius förstod att fältsjukvården var av avgörande betydelse. Därför 
behövdes erfarna läkare i fält.11  
     Han stöttade allt försvar, även sjöförsvaret. Detta behövde stärkas även om det fattades 
pengar.12 Gumælius insåg att ångkraften låg i utvecklingens linje och förordade därför att 
anslag beviljades till anskaffande av ångbåtar.13  

                                                
1Pr 1856/57, bd 5, s 34. Pr 1856/57, bd 5, s 32. 
2 Pr 1848, bd 2, s 64. 
3 Pr 1856/57, bd 5, s 60. 
4 Pr 1856/57, bd 5, s 64 ff.   
5 Pr 1845, bd 6, s 65. 
6 Pr 1862/63, bd 3, s 216 f. 
7 Pr 1840, avd 2, bd 6, s 329 f.  Pr 1840, avd 2, bd 11, s 64. 
8 Pr 1848, bd 6, s 26 f. 
9 Pr 1865/66, bd 4, s 463. Pr 1865/66, bd 3, s 33. 
10 Pr 1862/63, bd 3, s 216 f,  248. 
11 Pr 1844, bd 4, s 70 f. 
12 Pr 1844, bd 4, s 151 f. 
13 Pr 1841, avd 2, bd 14, s 198. Pr 1845, bd 6, s 72, 84. 



 116 

     Han betonade vikten av kommunikationer för krigsmakten. Järnvägar var nödvändiga av 
många skäl, bland annat var de oundgängliga för militärtransporter.1 
 
 
3:5:2 Familjesynen och den kommunala utvecklingen  
Gumælius betydde mycket för den kommunala utvecklingen i landet. Sockenförvaltningen 
utvecklades under hans tid på ett avgörande sätt och med honom som en av pådrivarna.       
     När man granskar Gumælius agerande märker man att han å ena sidan var förankrad i 
något som jag här och tidigare kallat familjesynen å den andra att han ställde sig bakom 
genomgripande reformer som inte bara innebar breddning av uppgifterna för de enskilda 
socknarna utan även möjliggjorde samverkan över sockengränserna.  
 
Gumælius och den kommunala utvecklingen 
 När Gumælius behandlade kommunala frågor var hans inriktning ständigt växt, förnyelse, 
utveckling.  
     I ett yttrande från 1848 förutsatte han en framtida kommunal utveckling,2 år 1859 att också 
kommunalförfattningarna skulle utvecklas.3 Denna utveckling förutsattes ske på ett naturligt 
sätt där det nya utvecklades ur det gamla. I det här fallet genom att de nya kommunallagarna 
på ett naturligt sätt skulle anknyta till gamla bestämmelser.4 Det förväntade resultatet var ökat 
ansvarstagande och folkligt deltagande.5  
     I utvecklingens riktning låg för Gumælius kommunalt självbestämmande och eget 
ekonomiskt ansvar. Han hyllade i talet vid Engelbrektsstatyns avtäckande den fria allmogen. I 
en debatt om häradsrätterna uttryckte han respekt för kloka bönder. Dessa behövdes i 
rättsskipningen.6       
     Bönderna skulle bära upp den kommunala självstyrelsen. De skulle också ta ansvar för den 
kommunala ekonomin. När kommunerna fick rätten att ta ut avgifter och sedan själva fick 
bestämma hur pengarna skulle användas, ledde till utveckling. Exemplet Norge visade detta.7  
     Gumælius gav uttryck för sin tro på utveckling och förnyelse i en rad konkreta förslag. 
Han hoppades 1841 på att en kommunstyrelse skulle inrättas med omfattande funktioner, 
liksom en sockennämnd.8 Sockennämnden, med uppgift att vara verkställighetsorgan för 
socknarnas världsliga angelägenheter, såg han som grunden till en mer utsträckt 
representation.9 När sedan sockennämnden började ta form, gjordes den enligt Gumælius av 
prästeståndet till en nullitet. Man kan förmoda att prästerna inte ville ha någon konkurrens i 
sockenstyret. Denna förmodade konkurrens förfärade ej Gumælius.  Han menade att det inte 
handlade om konkurrens och han trodde att sockennämnden snart skulle kvickna till igen. 
Sockennämnden hade framtiden för sig.10       
     Hans förmodanden besannades. I början på 1850-talet hade sockennämnden till och med 
fått för mycket att bestyra. Gumælius varnade: Sockennämnden kunde bli så överlastad av 
ärenden att förtroendemännen tröttnade.11 

                                                
1 Pr 1852, bd 11, s  391–396. 
2 Pr 1848, bd 10, s 416. 
3 Pr 1859/60, bd 7, s 118. 
4 Rp 1868, Ak bd 3, s 550 f. 
5 Pr 1848, bd 10, s 416. Pr 1848, bd 10, s 416. 
6 Pr 1851, bd 5, s 77. 
7 Pr 1859/60, bd 8, s 275. 
8 Pr 1841, avd 2, bd 13, s 483 f. 
9 Pr 1841, avd 2, bd 13 s 483 f. 
10 Pr 1841, avd 2, bd 13, s 510.   
11 Pr 1852, bd 11, s 122 f. 



 117 

     Han insåg också att det i ett utvecklat kommunalväsen fanns behov av en mellannivå som 
gav möjlighet till samverkan över sockengränserna.1 Till detta organ skulle ärenden kunna 
hänskjutas. Denna mellannivå sågs av honom som länken mellan kommunalnämnden och 
rikets ständer.2 
     År 1853 kom Gumælius med idén att det borde finnas en kommunalstyrelse i varje län 
med uppgift att anordna allmänna arbeten åt de arbetslösa fattiga.3 I diskussionerna 1859 om 
ett kommande landsting, där förövrigt Gumælius själv som kommittéledamot var med om att 
dra upp riktlinjerna, menade han att det måste vara fel att avskära städerna från förbindelse 
med landstinget. Han var nu kyrkoherde i Örebro. Även städerna borde få del av det goda som 
bjöds i och med landstingen. Samtidigt borde de ha ett ord med i laget. Åsikten motiverades 
med att även städerna var lemmar i samhällskroppen.4 
     Av dessa konkretiseringar framgår att Gumælius var trogen sin ideologiska grundsyn. 
Utvecklingstron genomsyrade alla hans förslag. Framför allt sköt samhällsutvecklingen på i 
den utstakade riktningen. Exempelvis var befolkningsutvecklingen under första hälften av 
1800-talet explosionsartad och tvingade fram en förnyad kommunal organisation.5  
 
Gumælius och familjesynen 
Samtidigt värnade Gumælius om gamla värden. Framför allt gällde detta den av honom 
omhuldade familjesynen. Med familjesyn menar jag här som ovan uppfattningen att det råder 
en självklar samhörighet i en familj. Familjemedlemmarna med sina olika gåvor och uppgifter 
förväntas leva som vore de lemmar i en och samma kropp. Medlemmarna i familjen förutsätts 
förpliktade till varandra och skall självklart utan speciell ersättning ställa sig till förfogande 
när någon behöver hjälp.  
     Denna familjesyn gällde i Gumælius tänkande inte enbart familjen i trång mening. Den 
hade även sin tillämpning på sockengemenskapen. Även på skolväsendet applicerade han 
familjetanken, liksom på fattigvårdsfrågan och försvaret. Ytterst menade Gumælius, även om 
han inte utförde det explicit, att just familjesynen skulle genomsyra hela samhället. 
     Att Gumælius i sitt kommunala reformarbete förutsatte familjesynen som ett orubbligt 
grundvärde är uppenbart. Socknen, det vill säga församlingen, bildade en stor familj med 
skyldighet att stödja varandra, hävdade han 1841, när fattigvårdsfrågor diskuteras.6  
     Han pläderade för en kommunal författning som utgick från familjetänkandet.7 Utifrån 
detta familjetänkande måste också betoningen på kommunala uppdrag förstås. Uppdragen var 
hedersuppdrag som det var en plikt att fullfölja och det utan att man fick betalt för dem.8       
     Skolväsendet vilade på familjen, hävdade Gumælius. Här blir det emellertid uppenbart att 
han förutsatte en vidgad ”familjesyn” av speciellt slag. Ty även kommunen hade ansvar för 

                                                
1 Pr 1851, bd 5, s 248 f. 
2 Pr 1848, bd 2, s 462 f. 
3 Pr 1853, bd 1, s 287–291. 
4 Pr 1859/60, bd 8, s 387. Gumælius hållning var gemensam med reformföreträdare som hade blicken riktad mot 
en representationsreform. Ett landsting utan städernas medverkan skulle inte kunna fungera som valkorporation 
till första kammaren. Knuthammar 1978, s 230. Gumælius hade framför allt i åtanke att bland annat hantverks-
skolor och tekniska skolor var en sådan för stad och land gemensam angelägenhet. Wallin 1978, s 386. Se även 
Knuthammar 1978, s 229 f. Om Gumælius agerande i Örebro läns landsting från dess grundande 1863 till 
Gumælius död 1877, se Harbe 2001 s 3-74. 
5 Helgesson 1978, s 6 f.  
6 Pr 1841, avd 2 bd 14, s 71. 
7 Pr 1841, avd 2, bd 13 s 483 f. 
8 Pr 1859/60, bd 5, s 132. Pr 1865/66, bd 5, s 340. 



 118 

skolan och i slutändan också staten. Det var staten som kunde stadga att skolan skulle vara 
obligatorisk.1 
     Frågan är om det var möjligt att bevara familjesynen intakt på sätt som Gumælius 
förutsatte. Säger inte erfarenheten att familjesynen är som starkast i svaga samhällen, där 
familj och socken i nödtider måste lita till egna krafter och inte hade möjlighet att begära 
hjälp utifrån? Var det inte därför så att Gumælius genom sitt reformarbete underminerade den 
”familjesyn” som han så energiskt hävdade? 
 
3:5:3 Modernäringens reformering  
Gumælius visste att näringslivet stimulerades av frihandel och han förstod det fria initiativets 
och konkurrensens, liksom kunskapens betydelse för mänsklig odling, materiell som andlig. 
Skråväsendets upphävande 1846 liksom näringsfrihetens slutliga seger 1864 var självklart 
reformer som väckte hans gillande.2 På den grunden hävdade Ragnar Amenius i sin artikel om 
Gumælius i Svenskt Biografiskt Lexikon, att denne arbetade i moderat liberal riktning.3   
     Varför moderat liberal och inte enbart liberal, kan man fråga. På grund av att det fanns 
ingredienser i utvecklingstron som modererade hans liberalism.     
     Ta till exempel Gumælius organiska synsätt. Detta tillämpade han vitt och brett, bland 
annat i sin behandling av egna landets näringar, bergsbruk, jordbruk, boskapsskötsel och 
skogsvård. Dessa näringar beskrevs som organiskt ingående i en gemensam kropp, 
fäderneslandet.  
     Konsekvensen av detta synsätt blev att han trots allt måste ha sett gränser för såväl 
näringsfrihet, frihandel som konkurrens. Ty lemmarna i samma kropp kan aldrig vara helt fria 
gentemot varandra, aldrig konkurrera ihjäl varandra. Där kan aldrig initiativen vara av den 
arten att de inte är till gagn för helheten.4  
     Jag har valt att ha dessa reflexioner i åtanke när jag nedan presenterar Gumælius initiativ i 
frågor rörande jordbruk, boskapsskötsel, skogsvård, fauna och trädgård. Reservationslöst och 
med kompetens verkade denne för jordbrukets och boskapsskötselns utveckling. Det var så 
mycket som fortfarande behövde utvecklas i dessa näringar att det ännu inte var tid att tänka 
på annat än fritt initiativ, ökad kunskap och tillväxtbefrämjande åtgärder. Gumælius organiska 
syn verkade däremot balanserande när han kom in på skogsvården och på vården av landets 
fauna och flora. Under den här tiden exploaterades och skövlades skogen för att vinsten 
kortsiktigt skulle maximeras.  
 
Jordbruk 
Konsekvent utifrån sina ideal verkade Gumælius för jordbrukets utveckling. Han visste att det 
var viktigt såväl för den enskilde som för lokalsamhället och fosterlandet att modernäringen 
reformerades.5  

                                                
1 Pr 1841, avd 2, bd 13 s 483 f. I Thorild framlade Geijer 1820 sin grundläggande samhällssyn. Där framhäver 
Geijer att de naturliga banden är samhällets grund. Det allmänna utbildas ur detta gemensamma. Ur res 
familiaris utvecklas res publica. Hessler 1937, s 255.  
2 Pr 1841, avd 2 bd 15, s 139–145. 
3 Man skulle också kunna beteckna Gumælius realistisk liberal. Den kraftiga folkökningen, den ökade 
befolkningsrörligheten och handelns tillväxt gjorde existerande regleringar i samhällslivet allt svårare att 
upprätthålla. Helgesson 1978, s 8.  
4 Henrik Reuterdahl inrangerar Gumælius bland de ”halft liberala”. Dessutom definierar han utförligt vad han 
menar med begreppet liberal, en definition som gör det sakligt motiverat med Reuterdahls beteckning. 
Reuterdahl 1920, s 214, 205–208. Magnus Rodell för in Gumælius bland företrädarna för ”femtiotalsliberalism” 
eller ”gråliberalism.” Femtiotalsliberalismen sägs kännetecknas av bland annat sin uppslutning bakom familjen 
och dess värden. Rodell 2000, s 117.  
5 Se bland annat Rodell 2000, s 116. Om jordbruksfrågans behandling i riksdagen, se. Heckscher 1943, s 209 ff. 
Översiktligt om jordbrukets utveckling i Morell 2008. 



 119 

     Ekonomins betydelse för denna utveckling hade han fullt klart för sig. Bönderna måste få 
låna för att kunna göra tillräckliga investeringar.1 Redan 1845 föreslog han att bönder som 
samverkade skulle kunna utverka kreditiv, detta för att stimulera jordbrukets utveckling.2 
Dessutom måste bördorna på jordbruket lättas. Skjutsskyldigheten ansåg han otidsenlig och 
till hinder för jordbruket.3 Han ville ändra på skattebördorna, som belastade jordbruket ojämnt 
och förlamade det. I synnerhet behövde roteringen reformeras.4 
     Gumælius hyllade det fria initiativet därför att han trodde sig veta att enskilda egendomar 
sköttes bättre än statliga. Därför menade han att man borde anställa arrendatorer till statlig 
egendom. Detta skulle öka lönsamheten och dessutom leda till fler kunniga jordbrukare. En 
jordbrukarklass skulle kunna bildas i landet.5 
     Fackkunskap var en av förutsättningarna för modernäringens utveckling. En annan att 
bönderna fick ledning.6 Därför befrämjade Gumælius tillkomsten av lägre lantbruksskolor.7 
Han var 1856 förespråkare för att ett lantbruksinstitut skulle upprättas i Alnarp i Skåne 8 och 
han uttryckte 1862 sin tacksamhet för det institut som redan fanns i Ultuna.9 Dock visste 
Gumælius att det inte gick att tvinga på bönderna de nya kunskaperna. Som den pedagog han 
var, och helt i enlighet med sin grundsyn, förespråkade han frivilligheten. Ny kunskap 
förmedlades enklast genom goda förebilder.10 
     Själv var Gumælius en praktisk man som var väl insatt i frågorna kring jordens skötsel. 
Gumælius var växelbruksentusiast.11 Han pläderade för experimentfält för att få grepp om vad 
som växte bäst12 och han trodde enligt ett yttrande från 1845 på svavelsyra som 
gödningsämne.13       
     Naturligtvis var han anhängare av sjösänkningen av Hjälmaren. Denna skulle ge mer 
jordbruksmark och på så sätt vara till nytta för jordbruksnäringen. Han ville dessutom 
kombinera sänkningen av vattennivån med en järnvägsutbyggnad.14 
     Gumælius insåg att jordbrukets utveckling förutsatte en effektiv jordbrukspolitik. År 1867 
pläderade han för en jordbruksöverstyrelse eller ett departement samt för en särskild 
jordbruksminister.15  
     Han noterade att ansträngningarna under hans tid i riksdagen för jordbrukets utveckling 
givit resultat. Ett mått på detta var att Sverige skördade mer än det förbrukade och som en 
följd av detta från 1840-talet blivit spannmålsexportör.16 
 
Boskapsskötseln 
Samma utvecklingstänkande drev Gumælius när han yttrade sig om boskapsskötseln. 
Dessutom fick han här möjlighet att tillämpa en ideologisk älsklingstanke, nämligen den att 
maximal effekt nås genom en kombination av statligt stöd och frivillighet. 

                                                
1 År 1834 tillträdde Gumælius kyrkoherdetjänsten i Viby. Samma år bildades som den tredje lantsparbanken i 
landet Viby sockens sparbank. Sommarin 1942, s 355. Om Viby sparbank se även Sommarin 1942, s 47. 
2 Pr 1845, bd 10, s 412. 
3 Pr 1840, avd 2, bd 10, s 316. Om skjutsningsskyldigheten se Person 1968 s 68–73. 
4 Pr 1856/57, bd 2, s 570 f. Rotering innebar att gemensamma angelägenheter lades ut på befolkningens ansvar. 
5 Pr 1859/60, bd 5, s 404. 
6 Pr 1856/57, bd 3, s 69 f. Pr 1840, avd 1, bd 1, s 234 ff. 
7 Pr 1840, avd 2, bd 6, s 458. Översiktligt och med hänvisningar till lantbruksutbildningen i Morell 2008, s 121 f. 
8 Pr 1856/57, bd 3, s 530–534. 
9 Pr 1862/63, bd 2, s 90 f. 
10 Pr 1856/57, bd 3, s 405. 
11 Pr 1854, bd 4, s 187. 
12 Pr 1862/63, bd 4, s 453–457. Pr 1862/63, bd 4, s 45. 
13 Pr 1845, bd 7, s 46 f. 
14 Pr 1852, bd 11, s 344–350, s  391–396. 
15 Rp 1867, Ak bd 4, s 579. Rp 1867, Ak bd 4, s 578 f. 
16 Pr 1862/63, bd 2, s 90 f. 



 120 

     Skillnaden mellan jordbruk och boskapsskötsel var att boskapsskötseln kommit efter i 
utvecklingen. Medan Sverige redan på 1840-talet börjat exportera spannmål, importerade man 
ladugårdsprodukter. Följdriktigt efterlyste Gumælius en mer rationell boskapsskötsel. En god 
skötsel av djuren och bättre djurraser förbättrade avkastningen och underlättade 
försörjningen.1  
     Det tycks som avelsarbete var något av hans specialområde. Han hade till och med åsikter 
om vilka fårraser man borde satsa på.2 Det behövdes bättre hästar, något som förutsatte ett 
medvetet avelsarbete.3 Till detta gick det åt stuterier vilka han ansåg skulle organiseras som 
enskilda associationer.4 Stamholländerier (avelscentra)  borde inrättas på statens bekostnad 
och han anhöll om att ett sådant skulle sättas i stånd för Örebro hushållningssällskaps 
räkning.5 I ett läge där Sverige exporterade spannmål men importerade ladugårdsprodukter 
behövdes sådana holländerier.6 
     För att klara smittskyddet borde boskapsägarna gå samman och försäkra sig.7 Gumælius 
förslag var att boskapsägarna bildade bolag i form av skyddsföreningar och 
försäkringsföreningar.8 
 
Skogsvård, flora och fauna, trädgård  
Vad skogen beträffar låter det på annat sätt. Tonvikten låg på vård, inte på uttag som hade 
tendens att bli till skövling. 
     Gumælius ivrade för en förbättrad skogshushållning. Samtidigt beklagade han att skogen 
skövlades.9 Ett av recepten mot denna skövling var en metod som han själv med framgång 
med början 1846 tillämpade på sitt boställe, nämligen ett trakthuggningssystem.10 
     Han insåg att det fanns behov av ett skogshållningsstadgande. Ett sådant skulle kunna 
stävja skövlingen av skogen. Gumælius föreslog dessutom obligatorisk återsådd11 och han 
ansåg att det behövdes en ”tjänstemannacorps” för skogsvården.12 
    Såväl kommunala som privata initiativ var viktiga för skogens vård.13  Han betonade att 
naturskydd var en riksangelägenhet14 och talade initierat om vilt- och fågelvård.15 Gumælius 
ville begränsa den fria jakträtten16 och han motsatte sig höjda belöningar för att döda 
rovdjur.17 I en riksdagsdebatt uppmärksammade han professor Sundevalls internationellt 
kända böcker om fiskar och fåglar.18 
     Att Gumælius var en passionerad trädgårdsälskare har med rätta blivit omskrivet i diverse 
sammanhang. Trädgårdsintresset har t o m satt spår i riksdagsdebatterna. Han hade själv byggt 
ett växthus, vittnade han för prästeståndets ledamöter, och han understödde därför utifrån 
                                                
1 Pr 1845, bd 10, s 412. Pr 1865/66, bd 4, s 75. Pr 1845, bd 8, s 423–432. Översiktligt om boskapsskötselns 
utveckling i Morell 2008, s 95-99. 
2 Pr 1856/57, bd 6, s 339. 
3 Pr 1862/63, bd 4, s 466. 
4 Pr 1851, bd 4, s 113 ff. 
5 Pr 1844, bd 1, s 425 ff. Översiktligt om hushållningssällskapen i Morell 2008, s 104, 121. Om Örebro läns 
hushållningssällskaps historia. Se Jonsson 1902.  
6 Pr 1845, bd 8, s 423–432. 
7 Pr 1852, bd 10, s 451.   
8 Pr 1851, bd 7, s 500 ff. 
9 Pr 1848, bd 7, s 300. 
10 Pr 1854, bd 9, s 408–411. 
11 Pr 1854, bd 9, s 418 f. 
12 Pr 1856/57, bd 7, s 370 f. 
13 Pr 1840, avd 1, bd 1, s 357. 
14 Pr 1854, bd 9, s 408–411. 
15 Pr 1862/63, bd 4, s 443 f. 
16 Pr 1862/63, bd 4, s 434. 
17 Pr 1862/63, bd 4, s 449. 
18 Rp 1867, Ak bd 3, s 231 f. 



 121 

egen erfarenhet förslaget om statliga bidrag till växthus.1 Dessutom biföll han ett förslag om 
anslag till utgivande av en bok om fruktsorter.2 Gumælius hävdade att trädgårdsskötseln 
befrämjade variation i födointaget.3 Dessutom hade den inverkan på själen. Trädgårdsskötsel 
påverkade till och med sedligheten liksom utbildningen av folkets smak och skönhetssinne.4 
 
3:5:4 Bergsbruket. Gumælius i försvarsposition  
Under 1800-talets första hälft försämrades konjunkturerna för svensk järnhantering. Den 
internationella konkurrensen hade hårdnat, närmast till följd av att engelsmännen funnit ut hur 
man kunde använda stenkol i framställningsprocessen. I detta läge var det nödvändigt att 
Sverige, för att inte komma efter i utvecklingen, utvecklade sin teknik vid 
järnframställningen, lossade statliga band på näringen och öppnade för fria initiativ. Så 
skedde också. Jämsides med detta måste transportproblemet lösas. Här kommer de av 
Gumælius omhuldade järnvägarna in i bilden. År 1856 öppnades den av honom så 
efterlängtade järnvägslinjen Nora-Ervalla-Örebro för trafik.  
     De erforderliga reformerna krävde mycket kapital och bergsmännen saknade förmåga, 
möjlighet och vilja att genomföra nödvändiga moderniseringar. Hyttorna övertogs nu av 
brukspatroner och nybildade aktiebolag, som antingen lade ner hyttor eller byggde om, 
effektiviserade och moderniserade hanteringen. Genom dessa reformer blev svenskt 
bergsbruk och svensk järnhantering åter konkurrenskraftigt. Dock fick man kämpa med 
skiftande konjunkturer. Läget vid 1860-talets slut var särskilt bekymmersamt med låga 
järnpriser och relativt stor arbetslöshet inom den mellansvenska Bergslagen.5 
     Att Sverige skulle anta utmaningen och genomföra nödiga reformer i bergshanteringen, var 
för Gumælius en given sak. Näringslivets utveckling var en hjärtefråga för honom. Hans 
engagemang i frågorna som rörde bergsbruket var så hett att man ibland frågar sig om han 
talade i egen sak.6       
     Detta gällde förvisso inte när han 1841 pläderade för att hinder för införsel av kol borde 
upphöra.7 Hur skulle man annars bete sig om man ville behålla konkurrenskraften. Däremot 
anar man bakomliggande privata intressen när Gumælius inte ville höra talas om att en 
skattelindring för bergsbruket särskilt skulle gynna bruksägarna.8 Det gör man även när han 
protesterade mot förslaget att bruksägarna skulle dras in i väghållningen. Hans argument löd: 
Jordägarna som svarade för underhållet gjorde framsteg i den mån bergsbruket utvecklades. 
Det låg därför i deras eget intresse att hålla vägarna öppna för järntransporter.9 
     I sina inlägg om järnhanteringen befann sig Gumælius ofta i försvarsposition. År 1852 
tyckte han inte att det var rättvist att hålla efter stångjärnsbaronerna därför att jordbrukets 
ställning var tryckt10. Och år 1856 värjde han sig mot talet om att det var bergsbruket som 
mest hade nytta av järnvägsutbyggnaden. Alla tjänade på det.11 Utbyggnaden gav möjlighet 
till industriell utveckling på grund av behovet av järnvägsmaterial.12 

                                                
1 Pr 1856/57, bd 7, s 655. 
2 Pr 1862/63, bd 4, s 743. 
3 Pr 1862/63, bd 4, s 459. 
4 Pr 1856/57, bd 6, s 336. Pr 1862/63, bd 4, s 459. 
5  Tham 1949, s 176–188. Heckscher 1957, s 254–262. 
6 Hustrun bar med sig en liten förmögenhet i boet, bland annat i ärvda Uddeholmsaktier. Lenander 2009, s 21. 
7 Pr 1841, avd 2, bd 15, s 271. 
8 Pr 1856/57, bd 3, s 14–18. 
9 Pr 1851, bd 7, s 122. 
10 Pr 1852, bd 9, s 262–265. 
11 Pr 1856/57, bd 3, s 14–18. 
12 Pr 1862/63, bd 4, s 93. 



 122 

     Omsorgen om bergsbruket var huvudanledningen till att Gumælius ivrade för järnväg till 
Bergslagen. Det visar flera av hans inlägg i riksdagsdebatterna.1  
     Stundom kom han med rader av argument som syftade till att främja bergsbruket; 
Järnhanteringen borde uppmuntras, särskilt som näringen genom frihandel utsatts för hård 
konkurrens och till skillnad från jordbruket därför stått stilla i sin utveckling. Skatten borde 
sänkas. Att göra så var att gynna fosterlandet inte brukspatronsintresset. Inte ödelades skogen 
av järnhanteringen. Ingen skog sköttes bättre än brukens.2 
     Viljan att försvara gjorde dock aldrig att han svek sin utvecklingstro. När talet i riksdagen 
rörde sig om att släppa den genomreglerade järnhanteringen fri, hade han följande att anföra; 
järnhanteringen måste liksom övriga näringar få utvecklas i största möjliga frihet. Men 
övergången måste ske försiktigt.3 Utveckling i frihet, i en organisk försiktig växt, så löd 
Gumælius paradigm,  här anpassat till bergshanteringens verklighet.   
     Varför denna alldeles speciella apologi? Enklast låter den sig förklaras av att Gumælius 
själv var delägare i flera järnverk.4 
 
3:5:5 Kommunikationerna, frihandeln och civilisationens 
utvecklingsprocess 
 Gumælius entusiasm för järnvägar visste inga gränser. Han gick så långt att han påstod att 
järnvägar ingick i civilisationens stora utvecklingsprocess.5 Vad jag ytterst vill med detta 
delavsnitt är att pröva innebörden i detta yttrande.  
     Väghållningen intresserade Gumælius, mest av allt landets huvudvägar, de s k 
kungsvägarna. Kungsvägarna behövde förbättras och byggas ut så att en ändamålsenlig 
väglinje för diligensfart kunde komma till stånd. Samtidigt var han emot att bönderna ensidigt 
fick svara för skjutsningsskyldigheten. På sikt måste denna skyldighet omprövas.6 
Kungsvägarna var viktigare än partiella vägföretag.7  
     Gumælius engagerade sig även i den lokala väghållningen. Denne praktiske man visste att 
vägarna borde skötas på hösten och inte på sommaren, som tyvärr var fallet hemma hos 
honom själv i Hardemo och Grimstens härad.8 
     Även vattenkommunikationerna engagerade den då nytillträdde ledamoten av 
prästeståndet, särskilt en planerad vattenväg mellan Stockholm och Göteborg. Denna 
vattenväg var inte enbart kommersiellt viktig för malmtransporternas skull, utan även av 
militära skäl. Dessa planer härrörde ursprungligen från överstelöjtnant Edström från Örebro 
och från Handelshuset Broms Örebro.9 
    I och med att järnvägsnätet börjat byggas ut på kontinenten blev järnvägsfrågan snart en 
hjärtefråga för Gumælius. Redan tidigare insåg han det nödvändiga i att tillräckliga anslag 
beviljades för utbyggnaden av kommunikationsnätet. När bygget av järnvägar blev aktuellt 
blev betoningen på tillräckliga anslag om möjligt än tydligare. Även utan kontanta medel 
måste man sätta igång, hävdade han. Lån lönade sig.10 Det enda som kunde få honom att 
tveka var förslag som inte var tillräckligt beredda. Ty i denna fråga var det noga att allt blev 
rätt, strök han under.11 
                                                
1 Rp 1869, Ak bd 4, s 201 f. Pr 1852, bd 11, s 344–350. 
2 Pr 1856/57, bd 3, s 14–18. 
3 Pr 1840, avd 2, bd 10, s 341. Pr 1854, bd 3, s 318–336. 
4 Pr 1852, bd 9, s 262–265. 
5 Pr 1854, bd 8, s 411. Övergripande med hänvisning till aktuell litteratur i Oredsson 2008. 
6 Pr 1840, avd 2, bd 10, s 319. 
7 Pr 1840, avd 2, bd 11, s 175 f. 
8 Pr 1848, bd 4, s 90. 
9 Pr 1841, avd 2, bd 14, s 259–265. 
10 Pr 1848, bd 8, s 527–540. Om järnvägsfrågans behandling i riksdagen. Heckscher 1943, s 215–223. 
11 Pr 1856/57, bd 2, s 7 ff. 



 123 

     Gumælius förstod att järnvägsutbyggnaden var en hela samhällets angelägenhet. Därför 
var han angelägen att betona att han på allt sätt försökte undvika att hävda lokal – eller 
egenintresse. Frågan var för viktig för det.1 Man behöver inte tveka om att hans adressater var 
de många som föreslog bansträckningar som gynnade egna intressen.  
     Detta betyder inte att han var neutral när det gällde bansträckningarna. Han pläderade för 
järnväg genom Örebro, som vid denna tid var hans hemstad. Gumælius påstod att han gjorde 
det på objektiva grunder. Jämför man i efterhand hans förslag med hur det i själva verket blev, 
förutsåg Gumælius inte sträckningen över Hallsberg,2 däremot den över Nässjö.3 Han föreslog 
att norra stambanan skulle gå i rak linje till Uppsala. 4 Han kritiserade föreslagen 
linjedragning över trakter i norr där det inte bodde något folk och där en eventuell järnväg 
därför inte skulle få någon nämnvärd betydelse för näringslivets utveckling.5 Däremot var han 
högeligen intresserad av järnvägsnätet i Bergslagen. Där kunde kommunikationsfrågans 
lösning vara av avgörande vikt för bergshanteringens framtid.6 
     Med telegrafen var det som med järnvägen. När telegrafen började komma i andra länder 
ville Gumælius skynda på med införandet även i Sverige.7 En utbyggd telegraf var tecken på 
utveckling.8 
 
Välfungerande kommunikationer en förutsättning för framåtskridande 
     Gumælius insåg att välfungerande kommunikationer var en oundgänglig förutsättning för 
framåtskridande.9 Inget var viktigare för kommersiell och ekonomisk välmåga än just ett 
fungerande kommunikationsnät.10 Bra kommunikationer kom hela landet till godo.11 
     Det fanns de som trodde att järnvägarna skulle bli till men för de lokala näringarna och 
därför ställde sig tvekande till ett utbyggt järnvägsnät.  I sin iver att få över dessa tvivlare på 
sin sida, hävdade Gumælius att järnvägen, tvärtemot att förstöra för lokalproducenterna, 
främjade deras intressen. Hästar kunde dra fram deras produkter till järnvägen. Därigenom 
skulle de få bättre avsättning för sina varor. Han förankrade sitt synsätt i följande sentens: Ju 
bättre kroppens särskilda delar må, desto bättre, desto friskare det hela.12 
     År 1854 vittnade Gumælius om att han tidigt blivit entusiastisk för järnvägen som 
kommunikationsmedel. Då, påstod han, var denna entusiasm inte självklar, men numera 
kände han sig inte ensam. Till och med bönderna hade blivit positiva.13 I början på 1860-talet 
ansågs begeistringen över järnvägsutbyggnaden till och med överhettad. Gumælius vände sig 
mot detta. Järnvägsfeber rådde mest hos dem som ännu inte fått järnväg, ansåg han.14 Han 
kände sig som en veteran bland järnvägsförkämparna, där unga nu slöt upp bakom honom.15 
År 1865 kunde han utbrista; järnvägarna har blivit en stor framgång och godsvagnar en 
bristvara.16  

                                                
1 Pr 1848, bd 8, s 527–540. Pr 1848, bd 8, s 527–540. 
2 Pr 1856/57, bd 4, s 370 ff. 
3 Pr 1862/63, bd 2, s 110. 
4 Pr 1862/63, bd  4, s 128 ff. 
5 Pr 1856/57, bd 2, s 7 ff. 
6 Pr 1852, bd 11, s 344–350. 
7 Pr 1851, bd 3, s 380. 
8 Pr 1854, bd 8, s 396–401. Pr 1859/60, bd 8, s 206. 
9 Pr 1852, bd 8, s 238. 
10 Pr 1852, bd 9, s 334 f. 
11 Pr 1845, bd 8, s 313. Rp 1867, Ak bd 2, s 36. 
12 Pr 1848, bd 8, s 527–540. 
13 Pr 1854, bd 8, s 411. 
14 Pr 1862/63, bd 4, s 227. 
15 Pr 1854, bd 9, s 358. 
16 Pr 1865/66, bd 2, s 352. 



 124 

     Skall man sammanfatta hans syn på järnvägarnas förträfflighet kan man göra detta genom 
följande utdrag ur hans många inlägg i järnvägsfrågan.  
 

Järnvägar var viktigare än kanaler,1 lokomotiv viktigare än häst, även på korta banavsnitt.2  
 
Järnvägarna var en av utvecklingens hävstänger.3  
 
För bergslagsnäringen var järnvägskommunikationer en förutsättning.4  
 
Järnvägarna var spridare av välstånd.5  
 
Järnvägar var nödvändiga för att vi skall följa med i civilisationens stora utvecklingsprocess.6 

 
     Vad Gumælius var klar över var att förbättrade kommunikationer i grunden skulle komma 
att förbättra och förenkla rörelserna inom landet. Detta skulle i sin tur befrämja handel och 
näringar, vilket skulle effektivisera och förbättra samspelet mellan olika landsdelar och 
därmed också bli en motor för tillväxten och välståndet. 
 
Kommunikationerna för länderna samman  
Gumælius drog i detta avseende inte gränsen vid Sverige. Han förutsatte att det som skedde i 
Sverige var en del av samhällsutvecklingen i Europa. Gumælius hade iakttagit hur denna tagit 
fart inte minst på grund av förbättrade kommunikationer och ökad handel. Råämnen 
förflyttades genom de förbättrade kommunikationerna dit där de bäst kunde förädlas. 
Nationsgränser utgjorde inget hinder.  
     Gumælius hade insett att följderna av detta var omvälvande. Han spetsade till det och 
påstod att allt blivit tillgängligt och allt blivit gemensamt för alla. Och han sade sig mycket 
väl veta att förutsättningen för ökat välstånd var samarbete och handel över gränserna.7 
     När han därför redan 1840 tyckte det var för krångligt för utlänningar att bosätta sig i 
Sverige, det borde räcka med ett pass för att få slå sig ner i landet, var detta en del i en 
helhetsåskådning. Han ville underlätta samarbetet över gränserna. Till detta hörde att 
kompetenta utlänningar bosatte sig i Sverige. Sverige behövde deras kunskap för 
utvecklingens skull.8 
     Gumælius kunde bli visionär när han skildrade följderna av denna ökande internationella 
samverkan. Han påstod vid ett tillfälle att handel, industri och kristendom hade närmat 
människorna till varandra. Sedan tillade han: ”Folken kom till följd av detta att se varandra 
som medlemmar av en enda släkt av det gemensamma samhället”.9 I ett annat sammanhang 
kunde han påstå att kommunikationerna, industrin och det ömsesidiga njutandet av varandras 
resurser, förenade människorna till ett enda släkte med gemensamma resurser.  
     När han uttryckte sig mer nyktert konstaterade han bland annat att en av följderna av att 
människorna levde i en kommunicerande värld var att gränserna mellan mitt och ditt 
förskjutits. Som exempel på detta tog han vetenskapsalstren som han menade hade blivit 
gemensamma.10  

                                                
1 Pr 1848, bd 8, s 547. 
2 Pr 1862/63, bd 4, s 231. 
3 Pr 1852, bd 11, s 344–350. 
4 Rp 1869, Ak bd 4, s 201 f. 
5 Pr 1848, bd 8, s 527–54.   
6 Pr 1854, bd 8, s 411. 
7 Pr 1848, bd 8, s 527–540. 
8 Pr 1840, avd 2 , bd 11, s 657 f. 
9 Pr 1841, avd 2, bd 15,  s 139–145. Pr 1848, bd 8, s 527–540. 
10 Pr 1848, bd 8, s 527–540. 



 125 

     I ett annat sammanhang konstaterade han att man måste respektera andra folks egendom. 
Det dög inte att som hittills utan att fråga trycka av utländska alster. Förlagsrätt gällde.1 
 
Gumælius värnade om det egna fäderneslandet 
Samtidigt hade Gumælius en hög syn på det svenska samhället och värnade om det egna på 
ett sätt som uppenbart stod i ett visst motsatsförhållande till hans internationalism.  
Han var bland annat lokalpatriot. Alldeles tydligt månade han om den bergsbygd där han hade 
egna intressen att försvara.2 Han var övertygad om att en medborgares personliga rättigheter 
var underställda plikten mot det egna samhället.3 Inte med ett ord nämnde han i det 
sammanhanget förpliktelserna mot det internationella samfundet, det vill säga det 
gemensamma samhället. Gumælius organismtänkande, som förutsatte att samhället var en 
levande organism, där de enskilda var lemmar i en gemensam kropp och där gemensamma 
intressen gick före enskilda, avsåg regelmässigt Sverige och det svenska folket.4 Inte heller 
relaterade han statens höga mål, som han så ofta talade sig varm för, till den internationalism 
han också, men i andra sammanhang, sade sig omfatta.5 Huvudintrycket är att Gumælius var 
en man som främst månade om det egna fäderneslandet.  
 
Frihandeln 
Hur skall man egentligen se samman Gumælius internationalism med att han samtidigt främst 
värnade det egna landets välfärd? Innan jag gör ett försök skall jag ta upp ytterligare ett ämne 
som har med detta att göra, frågan om frihandel. 
     Gumælius insåg till fullo frihandelns betydelse. Frihandeln gav en mängd fördelar. 
Gumælius räknar upp en rad av dessa. Frihandeln var effektiv och nyttig för alla 
samhällsklasser. Den ökade bekvämlighet och välstånd. Frihandeln befrämjade utvecklingen.6 
Tullagstiftning i friare anda var en sporre till den inhemska industrins utveckling.7 Handelns 
utveckling förutsatte frihandel.  
    Vi behöver gå framåt mot frihandel, men ej alltför hastigt, var ett för Gumælius åskådning 
typiskt yttrande. I utvecklingens förlängning, en gång i den yttersta framtiden skulle 
frihandelns tid vara inne.  
     Gumælius var således i grunden för fri handel, men för en modererad frihet, en frihet på 
sikt.8 Frihandeln var en del i hans utvecklingstro. Den totala frihandeln var en framtidsutopi, 
lik drömmen om evig fred. 
     Framför allt såg emellertid Gumælius frihandeln ur svensk synpunkt. Hans huvudargument 
var att frihandeln i vissa sammanhang kunde ge fördelar för Sverige. Gumælius 
internationalism hörde på allvar hemma först i den tid då evig fred rådde. Den förlades till en 
oviss framtid. 
     Frihandel kunde befrämja den svenska utvecklingen, men hemlandet behövde dessutom 
skyddas genom tullar. Så kan man i korthet sammanfatta denna realpolitiska hållning. Tillåt 
mig styrka detta genom ett redovisa ett antal av Gumælius påståenden när tullfrågan 
behandlades i prästeståndet.  
 

 
 

                                                
1 Pr 1848, bd 2, s 207 ff. 
2 Pr 1845, bd 8, s 299 f. 
3 Pr 1850, bd 1, s 270–284. 
4 Pr 1865/66, bd 1, s 168–186. 
5 Pr 1865/66, bd 1, s 168–186. 
6 Pr 1865/66, bd 2, s 300–307. 
7 Pr 1854, bd 4, s 426. 
8 Pr 1865/6, bd 4 ,s 55. 



 126 

Tullens storlek skulle bestämmas utifrån den egna befolkningens fördel.1  
 
Sverige behövde tullinkomster för statens inkomsts skull och näringslivets befrämjande. Men tull måste tas 
ut med måtta.2  
 
Sänkning av tullavgifter kan vara bra i stimulanssyfte.3 
 
Tullen på kaffe skulle sänkas. Lägre folkklasserna behövde få njuta. 
 
Saltat kött var bra för arbetarklassen, därför behövde tullavgiften på saltat kött sänkas.4  

 
     Dessutom var Gumælius sin vana trogen praktisk. Man skulle ta ut lagom hög tull på 
skadliga varor. För hög tull befrämjade smugglingen.5 Vid något tillfälle var han inte bara 
praktisk utan också taktisk. Han lät bli att hävda att det var rätt att införseltullar i ett bestämt 
läge bibehölls. Detta gjorde han på grund av att opinionstrycket blivit för starkt. Det var 
lönlöst att hävda avvikande mening. Allmänheten var övertygad om att den akuta nöden i 
landet berodde av spannmålsbrist och att införseltullarna på spannmål därför behövde slopas, 
något som Gumælius betvivlade.6 
 
Gumælius  internationalism kontra hans protektionism  
Även om det blir sökt, går det att till nöds förena Gumælius syn på internationellt samspel på 
lika villkor med hans patriotism. Vi erinrar oss hans tal 1865 när Engelbrekts minnesstod 
avtäcktes. I detta tal påstod han att flera länder kunde samverka om de gjorde det på lika 
villkor. De kunde t o m bilda ett enda rike. Detta under förutsättning att de olika ”lemmarna” 
samverkade utan att för den skull assimileras. I stort låter sig emellertid hans internationalism 
ej förenas med att han främst stod upp för Sveriges välgång. I slutändan var det alltid det egna 
landet som det ytterst gällde. 
     Trots detta ligger det mycket i Gumælius tal om att exempelvis kommunikationerna ingick 
i ”civilisationens utvecklingsprocess”. Otvivelaktigt var utbyggda kommunikationer och 
internationellt utbyte den nödvändiga förutsättningen för åtminstone materiell utveckling.  
Detta fick Gumælius redan under sin livstid se bekräftat.  
     Hur relationerna mellan det ena och det andra skulle regleras förmådde Gumælius aldrig, 
som den patriotiskt förankrade realpolitiker han var, redovisa på ett trovärdigt sätt. Hans 
visioner om harmonisk samverkan på lika villkor olika folkslag emellan blev aldrig mer än 
drömmar som han via sin utvecklingstro kunde skjuta framför sig in i framtiden. 
 
3:5:6 Utvecklingssträvandena verkade både befrämjande och försvagande 
samt förebådade en framtida sprängning  
Konsekvent främjade Gumælius samhällets framåtskridande. På flera plan verkade han för 
reformer som drev på rikets utveckling. Samtidigt som han gjorde det värnade han om att 
några alldeles bestämda fasta av honom omhuldade värden upprätthölls. I ena fallet ville han 
således förändring, i det andra skulle värden upprätthållas som inte fick rubbas.  
    Fäderneslandet, det vill säga konungariket Sverige, var i hans föreställningsvärld en 
organisk levande storhet. Den befann sig som annat levande under ständig förändring. Denna 
förändring hade karaktären av en förhoppningsvis långsam men kontinuerlig 

                                                
1 Pr 1865/66, bd 4, s 65. 
2 Pr 1848, bd 7, s 247. 
3 Pr 1844, bd 4, s 25 f. 
4 Pr 1848, bd 7, s 246. 
5 Pr 1859/60, bd 5, s 298. 
6 Pr 1854, bd 4, s 205. 



 127 

utvecklingsprocess. Åtminstone var det med en sådan utveckling för ögonen som Gumælius 
arbetade i riksdagen. Hur han konkret försökte befrämja landets utveckling har vi fått lära 
åtskilligt om i detta avsnitt. Bland annat verkade han för internationalisering genom ökad 
handel och bättre samfärdsel. Samtidigt värnade han om landets försvar liksom om att Sverige 
först och främst skulle värna om sitt eget välstånd.  
     Socknarnas förvaltning behövde förändras och utvecklas allteftersom befolkningen växte, 
jordbruket och boskapsskötseln blivit effektivare, handeln tilltagit och välståndet ökat. För 
såväl sockenförvaltningens utveckling som jordbrukets och djurhållningens effektivisering 
verkade Gumælius kraftfullt. Samtidigt värnade han om familjesynens respektive den vidgade 
familjesynens bestånd. Med dessa begrepp sammanfattade Gumælius en livshållning som 
förutsatte ett ömsesidigt förpliktande ansvarstagande människor emellan inte enbart på 
familjeplanet utan också på övriga nivåer i samhället. Hur gick detta ihop, kan man fråga sig, 
när utvecklingen enligt honom förutsatte frihet för de enskilda, penninghushållning, 
konkurrens och internationella förbindelser för att utvecklingen skulle vidmakthållas?  
     Denna spänning liksom den problematik som uppstod genom internationaliseringen kunde 
naturligtvis Gumælius inte lösa upp, hur gärna han än skulle önska det. Det är heller inte klart 
om han alltid riktigt insåg spänningens allvar.  
     När det gäller den internationella handeln, insåg han att denna förenade människor över 
gränserna och var inledningen till en över nationerna gående förpliktande mänsklig 
gemenskap. Kommunikationernas utbyggnad, som var själva förutsättningen för såväl 
inhemsk utveckling som internationella förbindelser, såg Gumælius som ingående i 
civilisationens, inte bara det enskilda landets, utvecklingsprocess. Så lät det inte i det 
patriotiska Uppsala på på 1810 och 1820-talet. Där drömde man visserligen om folkförbund 
och evig fred men utifrån väsentligen andra förutsättningar.  
      Internationaliseringens effekter bortsåg han emellertid ifrån i andra sammanhang. Den 
internationella handeln blev då för honom främst ett effektivt sätt att skapa fördelar för 
Sverige.  
     Om vi går över på Gumælius familjesyn, insåg han förmodligen inte att utvecklingen 
gjorde denna allt mera utopisk. Åtminstone ger han aldrig i riksdagsdebatterna uttryck för den 
insikten. 
     Så kan vi alltså konstatera att Gumælius utvecklingssträvanden i hög grad verkade 
befrämjande på samhällsutvecklingen. Samtidigt försvagades, bland annat som en följd av 
samma utveckling, åtminstone på sikt, värden som han samtidigt värnade om.  
     Även här kan vi alltså slå fast att verkligheten höll på att spränga Gumælius från Uppsala 
ärvda utvecklingstro.  
 
3:6 Den konstitutionella monarkin och utvecklingstron  
Ett konstitutionellt statsskick som Sverige fick i och med 1809 års författning innebar 
maktdelning, där konungen hade en avgörande men avgränsad makt. Gumælius såg 
maktdelningen som ett naturligt led i utvecklingen och som något som motsvarade samtidens 
behov.  
     Gumælius deltog i debatten kring maktdelningen på flera plan. Dels bevakade han att 
socknarnas självständighet inte kränktes genom än så välmenande åtgärder från statsmaktens 
sida. Dels satte han upp ett varnande finger när han misstänkte att regeringsformens regler om 
maktdelning överskreds av ständer som gärna önskade tränga in på Kunglig Majestäts 
kompetensområde. Framför allt vakade han över konungens ställning. Om hur han närmare 
agerade skall fortsättningen handla.  
 
 



 128 

3:6:1 Vakthållning kring kompetens- och ansvarsområden  
I arbetet på att utveckla sockenförvaltningen i Sverige gick Gumælius på ständernas 
huvudlinje. Han hävdade med en majoritet av rikdsagsledamöterna vikten av socknens rätt att 
själv bestämma. Därmed avgränsade han sig från de gamla principerna i den kommunala 
lagstiftningen. Där utgick man från att kommunerna inte själva kunde sköta sina egna 
angelägenheter och förvalta sina inkomster och tillhörigheter. De måste stå under 
förmyndarskap av ämbetsverk och kronobetjäning. Nu var det på tiden, hävdade Gumælius, 
att kommunerna höjdes upp ur detta sitt omyndighetstillstånd.1 
     Gumælius vände sig bestämt mot statlig inblandning i fattigvården. Fattigvården var i 
första hand en kommunal skyldighet. Den skulle handhas utifrån den ovan redovisade 
familjesynen. Först när socknens möjligheter var uttömda, exempelvis vid svår missväxt, 
skulle staten gripa in. Om staten såg sin uppgift vara att fungera som 
barmhärtighetsinrättning, drog man ner invånarna till fattighjon och allmosetagare. Detsamma 
med pensioner i en tid när pensionsfrågan inte var löst. Gumælius kunde tänka sig att staten 
gav pension till ett fåtal förtjänta som en gärd av tacksamhet. Skulle bruket breda ut sig fick 
åter staten drag av fattigvårdsanstalt.2  
     Även statliga bidrag till annat än fattigvård höll Gumælius ifrån sig, vore så ändamålen 
behjärtansvärda. Skulle staten gå in på kommunernas område blev det snart ingen hejd på de 
statliga utgifterna och det kommunala ansvarstagandet skulle i motsvarande grad försvagas.3 
Med samma motivering avvisade han anslagsbegäranden som rörde ärenden av lokal karaktär. 
Han gillade ej att representationen blandade sig i provinsiella intressen.4 
 
Noga med gränsen mellan Kunglig Majestät och rikets ständer 
Gumælius var ständigt uppmärksam på att hålla gränserna tydliga mellan Kunglig Majestäts, 
d v s konungens, inklusive den konungen underställda regeringens och ministrarnas, 
rättigheter och ständernas. Han uppmärksammade minsta försök från ständernas sida att ta sig 
in på Kunglig Majestäts ansvarsområden.5 
     Undantagsvis gjorde han det för att befria sig själv från ansvar som när regeringen hade 
gjort upp med Frankrike i en Handels- och Sjöfartstraktat. Den innebar en omfattande 
frihandel, enligt kritikerna till men för Sveriges egna näringar. Här svor sig Gumælius fri från 
eget iblandning. Traktaten var ett regeringens mandat och inte riksdagens.6  
     Nog kan man helt allmänt säga att Gumælius gränssättningar ingår i hans allmänna 
hållning. Målet för honom var ju att kommuner respektive regering skulle kunna utvecklas på 
bästa möjliga sätt genom att på bestämda områden ha åtskilda områden att bestämma över. 
Särskilt kommunerna behövde äga egen bestämmanderätt för att kunna motsvara det ansvar 
som lades på dem.  
     Det finns emellertid också annat i hans ställningstaganden. Man anar detta när man märker 
hur pedantiskt noga Gumælius bevakade att ständerna höll sig borta från att försöka tränga in 
på Kunglig Majestäts område. Frågan är varför? Svaret lyder entydigt, därför att han var 
angelägen om den konstitutionella monarkins fortlevnad, fram för allt att konungen fick 
behålla sin enligt konstitutionen givna ställning. Gumælius var alltså bland dem som bildade 

                                                
1 Pr 1859/60, bd 6, s 369. 
2 Pr 1854, bd 4, s 149. Pr 1859/60, bd 8, s 300. Pr 1854, bd 4, s 319 f. 
3 Pr 1856/57, bd 6, s 336. 
4 Pr 1841, avd 2, bd 14 s 349 f. 
5 Pr 1852, bd 11, s  391–396. Rp 1867, Ak bd 4, s 397. Före sitt avfall hade Geijer en liknande inställning. Geijer 
vände sig mot den liberala oppositionens försök att göra riksdagen regerande. Liberalerna i riksdagen försökte 
enligt Geijer att påtvinga regeringen och konungen sin vilja istället för att visa dem förtroende. Hessler 1947, s 
64.  
6 Pr 1865/66, bd 2, s 300–307. 



 129 

front mot den liberala anstormningen, där målet var att konungen så småningom skulle förmås 
att överlämna all reell makt i ministrarnas händer.1  
    Varför fick då inte konungen förlora något av det inflytande som givits honom genom 1809 
års regeringsform? Varför denna vördnad för konungen? 
 
3:6:2 Vördnaden för konungen  
 
Till försvar för den personliga kungamakten 
Det konstitutionella statsskicket med dess maktdelning ägde Gumælius gillande. Det befann 
sig på utvecklingens och livets linje. Ty utveckling var tecken på liv.  Så var det också med 
maktdelningen.2 När han skall förklara varför använder han sig av kroppssymbolik.  
Maktdelning utgick från att samhället kunde liknas vid en kropp med olika lemmar. Översatt 
till förhållandet mellan konung och ständer förutsatte det konstitutionella statsskicket att såväl 
konung som ständer självständigt fullgjorde sina funktioner på sina respektive områden. Detta 
var en förutsättning för helhetens välbefinnande.  
    När statsmakten, det vill säga kungamakten, de fem sista åren före Karl XIV Johans död 
blev allt mer passiv, inträdde enligt Gumælius en obalans, ett vakuum. Detta fylldes av 
oönskade och illegitima krafter till men för riket. På motsvarande sätt blev det när riksdagen 
inte sammanträdde tillräckligt ofta. Obalans uppstod till skada för det hela. Med riksdagar i 
tätare följd skulle samverkan mellan kung och folk kunna fungera bättre.3  
     Så långt har vi inte observerat några synbara avvikelser från utvecklingstron. Dock avviker 
han, men den avvikelsen får man inte grepp om förrän man sätter fokus på att Gumælius stod 
upp för bevarad kungamakt. Denna makt fick inte på minsta sätt rubbas. Maktbalansen mellan 
regeringsmakt och ständer måste till punkt och pricka upprätthållas. Inga förskjutningar över 
huvud taget tilläts. Allt skulle exakt förbli som det var stadgat.4   
 
Alltid på konungens sida 
Gumælius ställde upp till försvar för kungahuset i alla de sammanhang.5 Mestadels skedde 
detta genom markeringar och ställningstaganden i till synes perifera frågor. Här några 
exempel.  
     I sin iver att försvara konungen var han till och med noga med att efter Karl XIV Johans 
död inte döma ut dennes rådgivare. Låt historiker sköta domen, manade han när 
konstitutionsutskottet stod i färd med att granska den hädangångnes regeringsåtgärder och 
regeringssystem. Gumælius föreslog dessutom en mildare dom mot en av konungens 
rådgivare som felat.6  
     Gumælius utläggning till försvar för att en av medlemmarna av det kungliga huset skulle få 
ett anslag för att kunna gifta sig ståndsmässigt visar tydligt var han hade sitt hjärta.  
 

För fursten är det av lika vikt som för varje annan medborgare att vid upphunnen mogen ålder söka genom 
ingående av äktenskap bereda sig huslig lycka och trevnad. Här ligger den etiska grunden till samhällets 
välbefinnande och utveckling. Om H K H ägde en enskild förmögenhet, som satte honom i tillfälle att utan 
Statens bidrag kunna såsom gift man bosätta sig, så kunde man väl låta bero vid det tillstyrkta uppskovet, 

                                                
1 Heckscher 1939, s 27. Gumælius hållning har likheter med Geijers, när denne 1830 lämnade riksdagen. De 
moderna liberalerna betraktade till Geijers förargelse  regeringen som en fientlig makt. Deras mål var att göra 
riksdagen så stark att den kunde lägga under sig ett maximum av statsmakt. Hessler 1947, s 21, 202. 
2 Pr 1840, avd 2, bd 2, s 125 f. 
3 Pr 1844, bd 3, s 185 ff.  
4 Pr 1840, avd 2, bd 2, s 125 ff. 
5 Den av Gumælius anordnade uppvaktningen när Karl XIV passerade Viby på sin väg till Kristiania säger 
mycket om hans inställning till kungahuset. Se Lenander 2009, s 13. 
6 Pr 1845, bd 5, s 361 ff. Också Geijer hade en liknande inställning. Se bl a Hessler 1947, kapitel II. 



 130 

men då det nu icke är händelsen och Kongl Maj:t äskat det ifrågavarande anslaget, så anser jag det böra 
bifallas, helst det endast är eventuellt, eller kommer att utgå, om och när H K Höghets förmälning inträffar.1 

     I samma riktning pekar hans ja till att pension beviljades en i kungahusets betjäning trots 
att detta ej var nödvändigt enligt lagen. Det bör beviljas som ett tacksamhetsvotum, anförde 
Gumælius vid det tillfället.2 
     När han i ett mera principiellt viktigt sammanhang påstod att hans rättskänsla och hans 
billighetskänsla ej väjde ens för att uttala sig när det gällde Konungens propositioner, säger 
det mer om Gumælius kungavördnad än om hans rättskänsla.3 Det är först, synes det mig, en 
man fylld av vördnad för konungen som kan ifrågasätta att ge sin mening till känna om en 
proposition tycks honom befinna sig bortom rim och reson.  
     Vördnaden för konungen var alltså odiskutabel. Den kan och skall dessutom kopplas till 
Engelbrektstalet där kungavördnaden till och med tar sig mytiska proportioner  
 
Ett försök att tolka Gumælius vördnad för konungen 
Det är inte helt enkelt att tolka denna vördnad för konungen och detta försvar för hans makt. 
Det blir inte lättare av att veta att Gumælius sade sig ha distans till ärvd ställning, titlar, 
ståndsintressen och privilegier, medan han hyllade förnuft och rationalitet. Inte heller av att 
känna till att samme man fick uppleva att adelns ställning försvagats, utan att reagera negativt. 
    Tolkningen underlättas om man uppmärksammar att Gumælius utvecklingstro inte enbart 
vuxit fram som resultat av rationella överväganden. Den har uppenbara drag av religiöst  
betingad konstruktion.  
     Om inte förr blir detta uppenbart när man betänker Gumælius och hans samtids syn på det 
egna landet. Fäderneslandet betraktades som en Guds speciella skapelse. Denna skapelse var i 
romantikernas föreställningsvärld en levande och växande personlighet, utrustad med en 
egenartad ande.4 Därav följer att inte enbart människor hade en bestämmelse utan även 
fäderneslandet.  
 
     Hela samhällssynen vilade i själva verket på en övertygelse om Guds bestämmelse, en 
bestämmelse som fortfarande konkretiserades i den nytillträdde konungens kröning.  
     Ytterst hade idéerna om konungens bestämmelse hämtats från Gamla testamentet. Därifrån 
hade de via historiska influenser anpassats till svenska förhållanden och applicerats på 
samhällets överhet och i synnerhet på konungen.  
     Fortfarande kröntes alltså de svenska konungarna. Men nu skedde det utifrån delvis nya 
och av utvecklingen betingade förutsättningar. Framför allt utgick man inte längre från att 
konungen ägde all makt. Enväldet var en passerad epok. Maktdelning var tidens melodi. 
Synen på bestämmelsen var emellertid orubbad. Åtminstone synes den ha varit det hos 
Gumælius. Varför förkunnade annars en man som i andra sammanhang sjöng den harmoniska 
utvecklingens lov att konungens område inte fick beträdas och konstitutionen inte rubbas?  
     Vad som ytterligare behöver sägas är att Gumælius utvecklingstro låg rätt i tiden och 
därför nästan alltid fungerade politiskt pådrivande. Tvärtom var det med hans oflexibla syn på 
konungens ställning. Här arbetade han i motvind. Kungamakten kom under det fortsatta 1800-
talet att kontinuerligt försvagas och ständernas makt i motsvarande grad ökas.5 

                                                
1 Pr 1859/60, bd 3, s 45. 
2 Pr 1844, bd 4, s 361. 
3 Pr 1848, bd 2, s 64. 
4 Se s 20. 
5 Om synen på konungen med rikliga hänvisningar även till internationell litteratur i Nordberg 2007. En brist i 
framställningen är enligt min mening att Nordberg inte integrerat den för konungaideologin centrala 
kallelsetanken i sin framställning. Denna tanke slår en brygga mellan överhet och undersåte och gör 
kungaideologin mer tillgänglig. 



 131 

 
3:6:3 Gumælius oflexibel när det gällde maktdelningen mellan konung och 
ständer 
 Gumælius höll fast vid och kämpade för konstitutionens definition av maktdelning mellan 
konung och ständer som vore denna i detalj en orubblig ordning. Denna orubbliga hållning 
skall skiljas från hans ställningstaganden för kommunernas självständighet. Maktdelningen 
mellan stat och kommun stod i samhällsutvecklingens tjänst. Den mellan konung och ständer 
däremot har sin förklaring i vördnad för konung och monarki, en vördnad som var besläktad 
med hans patriotism och dessutom förankrad i hans övertygelse att konung och rike var 
infogade i en gudomlig bestämmelse.  
     Det är värt att observera samstämmigheten med den samtida europeiska konservatismens 
inställning. Denna stod upp för en ärftlig monarki, garantier mot demokratisk och monarkisk 
absolutism, en folkrepresentation med inflytande även för folkets minoriteter.1     
Utvecklingstron är därmed på detta område bruten. 

 
4 Sammanfattande slutreflexion  
 
En av romantik färgad livssyn och verklighetsuppfattning 
Vad Gumælius bar med sig genom livet var en specifik romantiskt färgad 
verklighetsuppfattning som samtidigt var både livssyn och trosåskådning. Denna låter sig 
beskrivas i följande satser.  
     Tillvaron är andlig och själen odödlig. Slutmålet är, när utvecklingen nått sin fullbordan, 
Gud. Samhället i dess olika beståndsdelar är menade att samverka organiskt i en djupast sett 
andlig utvecklingsgång som ej tål kast och hastiga omvälvningar. Samhällsliv, näringar, 
handel liksom skola, kultur, kyrka, allt står i denna andliga utvecklings tjänst. Materiellt och 
andligt hör samman. Materiell utveckling skapar underlag för andlig växt. 
     En följd av denna verklighetsuppfattning är att inte enbart begreppet kyrka och församling 
äger religiös laddning utan även fosterlandet och i förlängningen även hem, familj och 
samhälle. Till den specifikt andliga sfären hör inte enbart gudsdyrkan utan även kunskap, 
bildning och kultur. 
     Denna romantiskt färgade livsuppfattning, som till sig söker knyta även de bibliska 
sanningarna och kyrkans förkunnelse, bekräftas av det filosofiskt skolade förnuftet. Det 
bejakas av ett inre sinne, av ett själens förnuft. 
     Denna helhetsuppfattning var ett arv från ett av romantik nyvaknat Uppsala. Utvecklingen 
i Uppsala efter det romantiska genombrottet gick mot en allt mera medveten anslutning till 
kristendom i traditionell mening. Anknytningen skedde utan att den grundläggande här 
beskrivna idealistiska verklighetsuppfattningen övergavs.  
     I och med inträdet i prästtjänst böjde även den nyblivne prosten Gumælius av i bibel-och 
kyrkoanknuten riktning. Detta lät sig göras utan att grundstrukturen i dennes tros- och 
samhällssyn ändrades. Bakom biblicistiska formuleringar och tankegångar i hans teologiska 
utläggningar liksom i förkunnelsen skönjer man genomgående det ursprungliga 
tankemönstret. I Gumælius samhällsgärning slår detta tankemönster helt igenom. Det är i 
historiens lopp Gumælius skådar Guds gärningar. Den drivande faktorn är en livssyn som 
sammanfattande kan benämnas utvecklingstro. 
    För den rikt utrustade och dessutom praktiskt lagde Gumælius fungerade denna 
utvecklingstro helt allmänt som ett, synes det, okomplicerat, naturligt och praktiskt ramverk i 

                                                
1 Heckscher 1939, s 65.  



 132 

vilket han kunde klä sina tankar och handlingar. Den var i princip tillämpbar på livets alla 
områden.  
     Undersökningen har visat hur denna utvecklingstro oftast verkade pådrivande, men 
stundom också bromsande. Den var en flexibel storhet som i allmänhet befann sig på den 
allmänna utvecklingens linje. Som sådan understöddes den av verksamma krafter i tiden. Men 
utvecklingstron innehöll också beståndsdelar som kändes allt mera främmande i en ny tid. 
Trots allt höll dock utvecklingstron samman. Gumælius bytte aldrig trosparadigm under sitt 
livslopp, försökte heller aldrig öppet att modifiera det. Detta säger en del om hur integrerad 
denna livssyn var i hans personlighet. 
     Vid sidan om har den tanken slagit rot i mig att Gumælius naturligtvis inte var och är 
ensam om att ha integrerat sin kristna tro i ett vidare idémässigt sammanhang. En 
kyrkohistorisk analys av kristna trosföreställningar vinner därför oftast på att inte bli för smalt 
anlagd. Livssynen i sin helhet behöver i regel fångas in i studier där trons kraft i en 
samhällelig verklighet prövas.  
     Så till mera direkta reflexioner över vad studien lett till.  
 
Utvecklingstron var av betydelse för Gumælius politiska och kyrkopolitiska insats 
Utan överord kan påstås att Gumælius påverkade samhällsutvecklingen. Hans politiska insats 
famnade vida områden. Mest känd  har han blivit för sitt arbete för folkskolan, men han 
gjorde sig även omtalad som utvecklare av svenskt jordbruk och främjare av 
bergsbruksnäringen. Gumælius var vidare en bland dem som tidigt insåg att Sverige behövde 
förbättrade kommunikationer. Ett utbyggt kommunikationsnät var en förutsättning för landets 
utveckling, ansåg han. Redan när tanken på järnvägar kom upp var han en av ivrarna för en 
snabb utbyggnad av järnvägsnätet.  
     Denna studie har visat att Gumælius religiöst grundade utvecklingstro visserligen var en av 
tid och omständigheter påverkbar storhet. Den var dock till sin struktur påfallande 
väldefinierad, dessutom i långa stycken sammanhållen, entydig och konsekvent. Den visade 
sig tillämpbar på praktiskt taget alla politiska områden. I den egenskapen kunde den utgöra ett 
betydelsefullt ramverk för Gumælius politiska insats.1 utvecklingstron styrde hans tankar, 
förslag och handlingar. En annan avgörande faktor var den erfarenhet den praktiske och 
realistiske prosten fått från sin verksamhet inte bara i Uppsala utan också  i Strängnäs, Viby 
och i Örebro.2    
    Även kyrkopolitiskt hade utvecklingstron betydelse för honom. Den gjorde att Gumælius 
hade redskap till hands inför den oundvikliga omdaning som Svenska kyrkan stod inför under 
mitten av 1800-talet. Hans religiöst betingade utvecklingstro fungerade som ett av styrmedlen 
i samhällsomvandlingens tjänst. 
     Dock får man inte glömma att det måste till rörelse i rätt riktning för att det skall bli 
möjligt att bli styrd. Den rörelsen var stark. Såväl konjunkturer som yttre omständigheter sköt 
på i Gumælius riktning. Om så inte varit fallet hade hans intentioner blivit betydelselösa. Den 
tro Gumælius förde med sig som ett arv från Uppsala och som han sedan anpassade efter 
omständigheterna var med andra ord ändamålsenlig. Dessutom är här platsen att observera att 
Gumælius inte alltid var styrd av sin utvecklingstro. Ibland till och med styrde han med den.  
 
                                                
1 G V Granlund har i en skrift Andra kammaren 1867–1869 givit följande omdöme om Gumælius. Gumælius 
”har eftersträfvat både folkgunst och konungagunst”, gynnad i dessa sträfvanden af att icke vara besvärad med 
alltför utpreglad karakter, och af en lycklig förmåga att kunna utleta från hvilket håll vinden för ögonblicket 
blåser eller kommer att blåsa”. Redelius 1942 s 93. Den här studien visar att Gumælius visserligen var anpassbar, 
men att han i riksdagen konsekvent handlade i enlighet med sin egen grundsyn 
2 När Geijer grundade sina åsikter i exempelvis fattigvårdsfrågan gjorde han det till stor del utifrån studier. Detta 
till skillnad från Gumælius som genomgående refererar till egen erfarenhet. Om Geijers studiebaserade syn. 
Hessler 1947, s 215, 235. 



 133 

Inbyggda motsättningar i Gumælius konception 
     Visserligen synes Gumælius utvecklingstro sammanhållen, entydig och konsekvent. Vid 
närmare betraktande fanns dock inbyggda motsättningar i den. Dessa blev allt tydligare ju 
längre tiden led. Motsättningarna kan härledas till att tron på en ständigt pågående utveckling  
var förenad med hans ävenledes av romantik påverkade ”familjesyn”. Denna, som för 
Gumælius var grundläggande för samhället, förutsatte familjemedlemmarnas självklara ansvar 
för varandra i väl och ve.  
     ”Familjesynen” tillämpar Gumælius på alla samhällsgemenskaper från familjen och uppåt. 
Det ideala samhället var en vidgad familjegemenskap, vars kännetecken var den från familjen 
härledda ömsesidiga solidariteten och ansvaret.  
     Gumælius såg den solidaritet som följde av ”familjesynen”, och då utvidgad till alla 
sockenbor, som uttryck för församlingsgemenskap. Socknen benämndes av Gumælius 
församlingen när tonvikten låg på socknen som en gemenskap där samhörighet och 
förpliktande ansvar förutsattes. 
     Under utvecklingens gång försvagades obönhörligt och som en konsekvens av 
utvecklingen den familjesolidaritet som ”familjesynen” byggde på. Detta gjorde att den 
fattigvård på familjesynens grund som Gumælius förordade på sikt visade sig vara 
otillräcklig. Även sockenadministrationens utbyggnad gjorde det svårare att rakt av tillämpa 
familjesolidaritet vid beslut i kommunala ärenden. Familjesynen blev dessutom allt svårare att 
förena med en utveckling mot allt mer omfattande internationella förbindelser. Med 
familjesynens försvagning följde även att sambandet mellan kyrka och stat uppluckrades.  
     Allt detta kan beskrivas utförligare på följande sätt. Fattigvården blev med stigande 
befolkning ett allt mer påträngande problem. Gumælius ansåg att omsorgen om de fattiga 
främst var ett familjens ansvar, alternativt den vidgade familjens förpliktelse. Med den 
vidgade familjen menade han främst sockengemenskapen, men ytterst avsågs med den 
vidgade familjen en solidaritet som gällde medborgarna i riket i sin helhet. Detta synsätt, på 
vilket även hans kyrkosyn ytterst vilade, blev allt mer utopiskt allt eftersom befolkningen 
växte och nya sammanslutningsformer, som vilade på annan grund än familjen, bildades för 
att motsvara samtidens behov. Därtill kom att väckelsen sprängde den församlingssyn på 
familjesynens grund som Gumælius företrädde. Detta gjorde även en allt mer utbredd religiös 
splittring. 
     Gumælius var patriot och talade om Sverige som ett rike med egen personlighet och ande. 
För att värna den nationella egenarten var det värt att offra livet. Samtidigt hade han en 
närmast mytisk syn på konungen. Konungen representerade folket. När denne förde befälet 
över hären kunde den svenska hären inte lida nederlag, påstod han i Engelbrektstalet. Som en 
följd av sin patriotism förordade Gumælius i alla sammanhang ökade anslag till försvaret. 
Samtidigt insåg han att den internationella handel, som han själv gått i bräschen för, höll på 
att skapa nya förutsättningar och nya förpliktande gemenskaper som inte såg till de enskilda 
rikenas gränser. 
     Gumælius var i långa stycken skarpsynt. Han såg hur kyrka och stat höll på att glida isär 
och han insåg också orsaken till detta. Denna hans insikt gjorde honom benägen att förorda 
kyrkliga reformer som bejakade att kyrka och stat var skilda storheter, men som befrämjade 
samverkan mellan de båda storheterna. Framför allt var Gumælius klar över att samhället i en 
andligt splittrad tid hade ett generellt ansvar för medborgarna, medan en konfessionellt 
betingad kyrka som den svenska, med en lärobyggnad som till stor del var bunden av sina 
doktriner, hade ett mer speciellt. Samhället måste därför på rättfärdighetens grund utforma 
lagar som gällde alla. Bland annat förespråkade Gumælius att samhället borde tillåta 
borgerligt äktenskap mellan judar och kristna. Ett sådant äktenskap var att föredraga före 
”konkubinat”, som skulle bli följden av obligatorisk kyrklig vigsel med luthersk 
trosbekännelse som förutsättning. Dessutom insåg han att en dissenterlag var nödvändig i ett 



 134 

rike som blivit allt mer religiöst uppsplittrat. Religionen kunde nämligen inte släppas helt fri 
utan kontroll av samhället. Därtill var religionen för viktig för samhällets sammanhållning. 
Det fanns med andra ord gränser för den fria utveckling som var en av förutsättningarna för 
Gumælius religiöst motiverade utvecklingstro.  
     Samtidigt vidhåller Gumælius under hela sin riksdagstid sin ”familjesyn” och sin vidgade 
”familjesyn”. Denna hade som en av sina förutsättningar att det råder enhet mellan församling 
och socken. Denna enhet på lokalplanet måste i sin tur ses som själva grundbulten för enheten 
mellan kyrka och stat överhuvud taget. Det råder alltså spänningar i Gumælius synsätt på 
förhållandet mellan kyrkan och staten. 
 
Andligt och världsligt i samverkan 
      I Gumælius av romantik påverkade åskådning gick det andliga före det sinnliga på grund 
av att verkligheten ytterst var av andlig art. Samtidigt menade han att det sinnliga och 
praktiska också måste ha sin plats. God ekonomi, välskött jordbruk, goda kommunikationer, 
allt verkade utvecklande inte enbart på välståndet utan gav också förutsättningar för andlig 
växt. Framför allt gällde detta skolan där kunskapen hade två sidor, varav den ena var vänd 
mot praktisk kunskap, den andra mot bildning, det vill säga själens förädling. I riksdagen blev 
det för Gumælius mer tal om det praktiska än det andliga.  
     Var det så att Gumælius, som den praktiska människa han var, underlät den andliga sidan i 
sin glädje i att få styra och ställa i praktisk förvaltning? Det behöver inte vara så. I riksdagen 
värnade Gumælius om kulturen i en närmast religiös hänförelse, liksom om skolan där han 
såg själens förädling som slutmålet. Det finns ingen anledning att förmoda att han såg 
annorlunda på saken när han sysslade med politik rörande jordbruk, bergshantering och 
kommunikationer. Materiell och andlig utveckling ansåg han gå hand i hand.  
     Dessutom får man inte glömma att det inte var enbart i riksdagen som Gumælius verkade. 
Han predikade också. Min analys av dennes predikan visar att syftet med hans förkunnelse var 
att beröra församlingen och genom denna beröring påverka dem i andlig riktning.  
 
Den odödliga själen 
Även Gumælius förkunnelse byggde på den religiöst motiverade utvecklingstron, där 
föreställningen om en odödlig själ var central. Detta förde med sig att Gumælius inte 
förkunnade uppståndelsen på sedvanligt sätt. Påskdagens under bekräftade själens odödlighet, 
den skapade inte förutsättning för odödligheten. Däremot predikade Gumælius försoningen 
som en avgörande förutsättning för människans omvändelse från mörker till ljus. 
 
Rötterna till Gumælius utvecklingstro 
 Gumælius religiöst motiverade utvecklingstro hade sina rötter i den nyromantiska filosofiska 
idealism Gumælius mött i Uppsala. Jag har konstaterat att han på väsentliga områden var 
samstämmig med sin lärare i filosofi, N F Biberg. Denne Biberg hade skrivit en år 1823 
utgiven artikel ”Om   falsk och sann liberalism”. Publiceringen skedde i den av Gumælius 
redigerade tidskriften Svea. Denna stort anlagda artikel, som var på 150 sidor, har bedömts 
som konservativ, på grund av dess uppgörelse med en som han kallar det falsk liberalism, som 
Biberg menade bröt sönder den historiska kontinuiteten och därmed också skadade samhället. 
Gumælius religiöst motiverade utvecklingstro stämmer i långa stycken ända ner på detaljnivå 
överens med Bibergs synsätt. Trots det betecknas Gumælius som liberal i motsats till Biberg. 
Skillnaden beror på att Bibergs syfte var att kritisera liberalismen medan Gumælius såg den 
fria utvecklingens möjligheter. Gemensamt för dem båda var synen på den organiska 
utvecklingen som tillvarons motor.  
 



 135 

Gumælius på samhällsutvecklingens linje 
     Det har som vi sett varit möjligt att kartlägga i vilken riktning Gumælius religiöst 
motiverade utvecklingstro ledde honom under hans år i riksdagen. Under denna tidsperiod, 
1840–1869, förändrades och utvecklades Sverige påtagligt. Skolan blev obligatorisk, 
kommunal självstyrelse infördes och representationsreformen genomfördes under perioden. 
Samtidigt skildes kyrkligt och borgerligt allt mer åt, medan kyrkans roll som ideologisk och 
religiös sammanhållande kraft försvagades. I denna rörelse var prosten Gustaf Wilhelm 
Gumælius som ledamot av prästeståndet, indragen.  Sedd utifrån hans egen grundsyn ter sig 
hans insats konsekvent. Gumælius befann sig dessutom på samhällsutvecklingens linje. 
Samtidigt företrädde han synsätt som svårligen lät sig förenas med ett utvecklat och 
internationellt orienterat Sverige. 
 
Konservativ eller liberal? 
En religiöst idealistiskt grundad utvecklingstro var sammantaget Gumælius religiösa och 
politiska signum. Denna tro var av många orsaker politiskt och folkligt gångbar under dennes 
tid i riksdagen, varför Gumælius idéer och förslag resulterade i en myckenhet av politiska och 
kyrkopolitiska reformer. Tron  var med andra ord ett av hans politiska styrmedel.  
     Om Gumælius hållning skall betecknas som liberal eller konservativ är frågan. Lägger man 
tonvikten på dennes utvecklingstro i den historiska skolans, om man så vill i romantikens 
anda, måste han betecknas som konservativ. Konservativ också i den meningen att hans 
organiska samhällssyn gjorde att han såg andlig och social samhörighet som viktigare än 
medborgerlig och politisk frihet.  Trycker man på hans påfallande öppenhet för utvecklingens 
krav, en utveckling som förutsatte en fortlöpande liberalisering och anpassning av såväl 
regelverk som strukturer i såväl samhälle som kyrka, kan man kanske påstå att han var liberal. 
Lägger man till att det ingår i både konservativ och liberal verklighetsuppfattning att ett 
samhälle svårligen låter sig reformeras utifrån enkla principer, kompliceras bilden ytterligare.       
     Den samtida Reuterdahl kallade Gumælius halvliberal, Gunnar Heckscher skulle 
otvivelaktigt räkna in honom bland de konservativa. Själv stannar jag vid att kalla honom 
konservativ med påfallande öppenhet för samhällsomvandling i liberaliserande riktning. Om 
det nu skall vara nödvändigt att etikettera. Varken socialism, konservatism eller liberalism 
framträder som motsägelsefria läror. Deras yttringar var till stor del historiskt betingade.1 
     Det är värt att lägga märke till att Gumælius riksdagsår sammanfaller med övergången från 
en samhällsformation till en annan. Ett korporativistiskt samhälle höll på att ömsa skinn och 
övergå i ett samhälle med nya förutsättningar. Gumælius stod på det gamla samhällets grund 
men förmådde anpassa sitt tänkande så att det befrämjade framväxten av det nya.2  
 
Undersökningens resultat 
Min undersökning har inte gett mig anledning att rucka på det jag utgick ifrån  i 
undersökningens inledning. Dock har den slutförda undersökningen begåvat mig med en 
synpunkt på den där uppställda frågan gällande förhållandet mellan ”materia och tanke, 
mellan bas och överbyggnad”.3 Frågan är alltså vad det är som styr, är det idéer, tro och 
förhoppningar eller är det den yttre verkligheten som tvingar fram en människas hållning? 
Åtminstone är det så problematiken ter sig i denna studie. Svaret vad Gumælius beträffar är 
både och i ett ständigt växelspel. Nog styrde den romantiskt färgade livssynen vår studies 
prost liksom andra. Samtidigt kan hans utvecklingstro liknas vid en kanal som ledde tidsflödet 
åt det håll dåtidens omständigheter krävde.  

                                                
1 Nycander 2009. 
2 Om sammanslutningsformer och föreningsformer under denna övergångstid, se Jansson 1985. 
3 Citat från Jansson 1985, s 12. 



 136 

     Vad jag framför allt vet mer om är effekten av ett tänkande och en samhälls- och kyrkosyn 
som skjuter på i utvecklingens riktning. Jag har också kunnat visa att denna, som jag 
genomgående kallat utvecklingstro, hade sina begränsningar. Tiden efter Gumælius förutsatte 
förnyade tanke- och trosmodeller för att inte förpassas från offentligheten till den privata 
sfären, dvs hamna i det privatas skymundan. I de fall denna förnyelse uteblev tog andra också 
dessa ytterst i tro förankrade sanningar över i det offentliga rummet. 
     Den tro som så tydligt styrde Gumælius var som vi konstaterat präglad av romantikens 
livsåskådning, gudstro och verklighetsuppfattning men också av dennes alldeles egna 
erfarenhet, reflexion och kunskap. Trons drivkraft var för Gumælius del en aldrig sviktande 
tillit och förhoppning om att stå i utvecklingens sammanhang. Så definierad gränsade 
Gumælius tro inte enbart till religiositet av annat slag utan också till livshållningar där man 
förpassat Gud ut ur verkligheten. Drivkrafterna för den som vill åstadkomma någonting lär 
vara besläktade vare sig man tror på Gud eller inte. Tilliten och förhoppningen klarar man sig 
inte utan.   
     Frågan är därför inte ytterst om man tror utan vad man tror på. Vad Gustaf Wilhelm 
Gumælius beträffar vet vi en hel del både om vad han trodde på och vad tron fick för 
konsekvenser.  
     Återstår för mig eller någon annan att på motsvarande sätt som skett i denna studie 
närmare granska en rad andra av romantiken präglade riksdagspräster med en livssyn och en 
livsbana liknande Gumælius. Detta skulle berika bilden av romantikens betydelse under 1800-
talets samhällsomvandlingar. Om denna min undersökning dessutom skulle få någon att växla 
spår och betrakta religiösa föreställningar på ett vidgat sätt och se dem som mer eller mindre 
integrerade delar i en människas hela livssyn, skulle det glädja mig. Romantikernas försök var 
visserligen storslaget, men att det för den skull var unikt betvivlar jag.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 137 

Summary 
Prosten Gustaf Wilhelm Gumælius. En studie i hur Gumælius livssyn fick genomslag i hans 
politiska agerande i riksdagen 1840–1869. (The Reverend Gustaf Wilhelm Gumælius. 
An essay in how Gumælius’s philosophy of life influenced his political action in the Swedish 
parliament, 1840 to 1869.) 
 
This essay deals with the Reverend Gustaf Wilhelm Gumælius  (1789–1876). He was a 
leading parliamentarian who was deeply influenced by the Romantic Movement, and who 
played a significant role in the structural transformation of Swedish society during the 
nineteenth century. As a Member of Parliament from 1840 to 1869 he was among those who 
worked behind the scenes for the development of a national, comprehensive and compulsory 
school system, and who actively contributed to the extension of local government, then in the 
process of separation from ecclesiastical administration.  
     Gumaelius was  also an eager supporter of the development of agriculture, stock raising, 
forestry, as well as horticulture. Furthermore he was a patriot, zealous for the nation’s cultural 
heritage and especially her ancient monuments. He was strongly in favour of national defense 
and could discuss defense matters in detail. 
     In his parliamentary work Gumælius  was able to use his experience as Rector and Rural 
Dean of Viby, a rural parish in western Närke. He was pastor there during the years 1834 to 
1853.  Viby bordered Bergslagen, doubtless contributing to his interest in the mining industry 
as well as communications. In order to sell iron ore, transport was crucial.  Consequently, 
Gumælius  was among those in parliament who were among the first to press for the 
expansion of the railway network. 
     A contemporary observer may wonder what all this had to do with the Church.  After all, 
Gumælius  was a clergyman and not a combination of town councillor and parliamentarian. 
One must remember that Gumælius  lived at a time when although the separation of Church 
and State had already begun to take effect, the two entities could still work together, albeit 
with difficulty. To illustrate this situation, it is worth mentioning that Gumælius  presupposed 
that in times of disaster or distress parishioners would band together as though they were one 
family. In such emergencies he re-named “socknen”, the traditional territorial parish as a 
(Christian) congregation, “församlingen”.  
     Before Gumælius  had been inducted as Rector of Viby, during the years 1828 to 1834 he 
was lecturer in Strängnäs. There he became known for his teaching abilities and his care for 
his students.  The years in Strängnäs had been preceded by studies in Uppsala. He received 
his Masters Degree in 1815, was an unpaid senior lecturer in Greek in 1823 and a non-
permanent lecturer in philosophy in 1825. During his Uppsala years (1808–1828) he 
supported himself with scholarships, assignments as a tutor, locums and temporary 
appointments. Among other things, he was editor of  Svea, the journal of the Romantic 
Movement in Uppsala. He was member of a circle who regularly visited the famous salon of 
Malla Silferstolpe. This circle  included Geijer, Atterbom, Grubbe and E.A.Schroeder. 
     Both in Uppsala and later he devoted himself to linguistic studies.  In Uppsala he worked 
with Old Norse texts, and in Strängnäs and Viby with the translation of a Greek-German 
dictionary, to name the two most important.  Gumælius  also wrote fiction and published his 
poem-cycle, Engelbrecht. 
     In 1853, when he was already over sixty years old,  Gumælius  was inducted as Rector and 
Rural Dean of Örebro, where he remained until his death. Within a year he was involved in 
the rebuilding of the school system and public institutions after the disastrous fire of 1854 that 
laid waste to much of the steadily growing city.  By his side he had, amongst others, his 
brother Otto Joel Gumælius  (1791–1876), educationalist and publisher. Both brothers are 
counted as the fathers of modern-day Örebro. 



 138 

     From 1840 in an unbroken succession of years until the abolition of the Four Estates Diet 
in 1866, Gumælius  represented the clergy of Strängnäs diocese  in the parliament. Thereafter 
he sat on the Örebro bench of the parliamentary Lower House from 1867 to 1869.                                                                                                                           
So much for the basic details. A biography of Gumælius  is soon to be published, written by 
Anne-Marie Lenander and  the writer of this essay. 
     This present essay is not primarily biographical.  It is an attempt to uncover the ethos that 
Gumælius  acquired during his time in Uppsala; an ethos created by the Romantic Movement, 
the Christian faith and philosophy. In the first main part, chapters one and two, I describe his 
understanding of reality.  In particular, I focus on trying to determine what particularly was in 
the Romantic world of ideas and thought that Gumælius   embraced and maintained during his 
life. In chapter three, I go on to show how his view of life was reflected in the contributions 
and proposals he made in parliament. 
     Gumaelius was a frequent debater in the House of Clergy. For the most part his 
presentations were clear, despite a tendency at times to use inflated language.  His basic 
outlook came to the fore explicitly in his speeches. This means I can find exactly what I’m 
looking for; the relationship between his outlook on life and its application. This is despite the 
fact that the context of his speeches and the other debates in the House of Clergy are given 
limited space in my presentation.  
     Gumaelius´ parliamentary conduct can be characterized as follows: he said “yes” to 
motions supporting an emerging liberal social stamp, while at the same time as a Romantic he 
tried to preserve the old social co-existence and solidarity ideals.  This approach proved 
successful. By and large the development went Gumælius’s way. 
     But there was also a built-in intractable problem.  To begin with, Gumælius  and the 
Uppsala Romantics saw life as fundamentally spiritual. They saw concepts such as 
spirituality, education, knowledge as inter-related, as part of the whole. What was of primary 
importance was knowledge of the Good, in the end the ultimate Good that lifted the individual 
out of human limitations.  Conversely, destructive knowledge pulled humankind down to 
falsehood, filth, misery, controversy and death. Why this outlook did not give Gumælius  
cause for concern in practical politics was because amid all his earthly cares and concerns the 
busy Rural Dean unthinkingly erased the dividing line between the spiritual and the material. 
Without further reflection he assumed society’s material growth would also promote the 
spiritual. 
     I have summarised Gumælius ’s basic view of life and society with the designation 
“evolutionary faith”. The implication of this fundamentally conservative approach to life was 
a belief in society’s organic development where the old merged with the new in an 
harmonious growth.  The old did not disappear, it was absorbed in the new. The new still had 
features of the old.  This approach worked well during the reform period when Gumælius  
was active in parliament, especially because he saw the influence of liberal reforms as part of 
a necessary evolution. 
     Gumaelius’s problem with this Romantic outlook was that it was rooted in ideals that 
belonged to the old society, while he promoted liberal reforms. The consequence was that 
those ideals eventually lost their importance.  The following review of my key third chapter 
demonstrates this clearly. 
     In Chapter 3:2, I show how flexible his evolutionary faith was. It could be both a 
framework and an instrument for political positions on a variety of issues.  In the section 
“Straff och humanitet” (Punishment and humanity) I note how this essentially political, 
pragmatically- disposed pastor with his fundamental belief in social evolution  could unite a 
basically human outlook with less than human applications. Belief in an evolutionary faith 
was taken as a pretext that the time for humanity was not yet ripe. I make further 
contradictions clear in his view of women.  On the one hand, a woman’s place was in the 



 139 

home. On the other, Gumælius  gave her a presence in the public sphere. In order to hold 
these two views together he proposed an unrealistic “enlarged view of the family”.  This 
meant that society as a whole was seen as a family group, wherein women in their public 
functions were able to take advantage of, and develop their specifically female characteristics. 
Equally unrealistic was his vision for poor relief.  He unilaterally anchored the care of the 
poor and needy to family solidarity.  
     In Chapter 3:3 I show Gumælius ’s attitude to the then current question of universal 
suffrage. I note that he didn’t want any fundamental change. The collective was more 
important than the individual, the public good took precedence over the private sphere. On 
that basis he advocated elections based on class. Universal suffrage had to wait until the day 
the public would receive adequate training. 
In  Chapter 3:4 I focus on the on-going dissolution of the close ties between Church and State.  
I report speeches where Gumælius  proposed measures designed to  make concessions to 
revival movements ready to go their own way,  to return to the Church. This he does by the 
then practical catch-phrase that the interaction between the state-controlled Church  and 
voluntary initiatives would put new life in otherwise dead forms. Furthermore, I observed 
how Gumælius  promoted  initiatives for the development of the school system which also led 
to it becoming more alienated from the Church. Finally I develop his views on a single 
fundamental issue. Due to a particular circumstance, Gumælius  asserted that Jewish men 
should be allowed to marry Swedish Lutheran women without the necessity of conversion.  
He explicitly advocated the introduction of civil marriage as an alternative to church 
marriage. He considered the distinction between the ecclesiastical and the civil in an 
increasing number of areas to be inevitable, and would finally lead to Church and State to go 
their separate ways.  Gumælius  however set his hopes on a long process, and that the ties  
between Church and State  would be replaced by collaboration. In summary, this whole 
section showed a clergyman who encouraged emancipation and at the same time tried to 
moderate it. 
     In Chapter 3:5  I recount how a progressive and practical-minded Rural Dean fought for an 
effective and expanded municipal administration, as well as for the development of trade and 
industry and particularly for agricultural development. That led in its turn to demands for 
improved means of communication, free trade and international contacts. At the same time, 
Gumælius  emphatically upheld his ideal of family and his patriotism.  His basis for the 
expanded municipal administration was a “broader” view of family, and when it really 
counted he was more patriotic than a free trader. One clashed against the other and 
foreshadowed  the time when the construct that supported his thinking would become 
unsustainable. 
     In Chapter 3:6 I endeavor to show that in one area Gumælius  appears inconsistent, relative 
to his otherwise uniform views.  His support of the monarchy’s attempts  to retain its powers 
without any restriction showed that his evolutionary beliefs, in this area at least, were broken. 
Reverence for the monarchy had for Gumælius  a higher value. 
     In summary, Gumælius  the disciple of the Romantic Movement, can be described as a 
conservative with strong liberal elements. He maintained these two elements  together during 
his lifetime, but the inherent tensions in them were so strong that they heralded an explosion. 
Finally, my essay would be more generally applicable if Gustaf Wilhelm Gumælius ’s outlook 
was linked to an in-depth study of the other clergymen in parliament during the last years of 
the Diet of the Four Estates. But that knowledge  does not yet exist. 
 
Translated by John Parton 
 



 140 

Förkortningar  
 
Bibelböcker 
1 Joh    Första Johannesbrevet 
1 Kor   Första korinthierbrevet  
2 Kor   Andra korinthierbrevet 
1 Mos   Första Moseboken 
2 Pet   Andra Petrusbrevet 
1 Tim   Första Timotheosbrevet  
Fil        Filipperbrevet  
Gal      Galaterbrevet  
Jak       Jakobsbrevet 
Jes        Jesaja bok 
Joh       Johannesevangeliet 
Kol       Paulus brev till kolosserna 
Luk      Lukasevangeliet  
Mark    Markusevangeliet 
Matt     Matteusevangeliet 
Rom     Romarbrevet  
Upp     Uppenbarelseboken  
 
 
Övriga förkortningar 
Ak      Andra kammaren 
avd     avd 
bd       band 
KÅ      Kyrkohistorisk årsskrift 
Pr        Prästeståndet 
rd rgs Riksdaler riksgälds 
RS       Riksdagens protokoll 
SBL     Svenskt biografiskt Lexikon 
SOU    Statens offentliga utredningar 
ÖD      Örebro Dagblad 
 
 
Otryckta källor 
Anne-Marie Fällström Lenanders arkiv. Vretstorp 
Lenander Fällström, Anne-Marie 
Präst, folkupplysare och trädgårdsmästare. Otryckt manus 2009.  
 
Uppsala universitet Teologiska institutionen  
Dahlman, Per 
Medlemskap i kyrkoförsamling enligt 1862 års kommunalförordningar. Särskilt frågan om de 
främmande trosbekännarnas ställning. Otryckt licentiatuppsats 2004. 
 
 
 
 



 141 

Örebro läns museum  
Gumælius samling 
Gustaf Wilhelm Gumælius predikningar på de stora högtidsdagarna (handskrivna 
manuskript).  
 
Theses pro munere lectoris publico examini submittit G V Gumælius (handskrivet 
manuskript).  
 
Tillstånd daterat den 23 januari 1828  som medger ”extra ordinarie adjunkten vid Upsala 
Academ Gustaf Wilhelm G”…. ”att i stället för präst och pastoralexamen försvara teologisk 
avhandling, varvid dock teser i ämnen hämtade utur teologiens särskildta delar böra vara 
bifogade. Carl Johan.” 
 
Otryckt meritförteckning. 
 
Örebro universitet Historiska institutionen  
Sjögren, Karl 
Skarpskyttarna–folkrörelse eller opinion? Otryckt PM i historia vid Högskolan i Örebro 40 p 
våren 1987. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 142 

Litteratur  
 
Ahrén, Per-Olov 
Kyrkomöte och synodalförfattning. En studie i svensk kyrkoförfattningsdebatt 1827-1865. 
1956 
 
– ”Stat och kyrka i Sverige. Historisk översikt”. I  1958 års utredning kyrka–stat IV Historisk 
översikt kyrkobegrepp. SOU 1964:16. 1964. 
 
Amenius, Ragnar  
“Gustaf Wilhelm Gumælius”.   I SBL 17. 
 
– ”Otto Joël Gumælius”.   I SBL 17. 
 
Aquilonius, Klas 
Svenska folkskolans historia. Andra delen. Det svenska folkundervisningsväsendet 1809-
1860. 1942.  
 
Aspelin, Erland 
”Straffets grunder–historisk bakgrund”. I Svensk Juristtidning 2/1999 

Aspelin, Gunnar 
Tankens vägar. En översikt av filosofiens utveckling II. (Oavkortad, oförändrad nytryckning 
av originalutgåvan från 1958). 1993.  
 
Aulén, Gustaf  
Dogmhistoria, 3 uppl. 1933. 
 
Berg, Anne, Enefalk, Hanna 
Det mångfaldiga verktyget. Elva utbildningshistoriska uppsatser. 2009. 
 
Bergman, J  
Den svenska nykterhetsrörelsens historia. En översikt. Tredje omarbetade och utvidgade 
upplagen. 1913. 
 
Bergstedt, Carl Fredrik 
Levndadsteckningar öfver Kungliga Svenska Vetenskapsakademins ledamöter, Band 2. 
Lefvnadsteckning 55. C F Bergstedt, Gustaf Vilhelm Gumælius. Kontraktsprost, riksdagsman, 
skriftställare. Sidorna  407–431. 1883.  
 
Bexell Oloph 
”Svensk påskpredikan under 1800- och 1900-talen”. I luthersk påskpredikan i Norden. 1 Från 
reformation till nutid. Red: Sven-Åke Selander och Christer Palmblad. 2001. 
 
– ”Kyrka och gudstjänst”. I   Karljohanstiden. Signums svenska kulturhistoria. Red Jakob 
Christensson. 2008. 
 
Carlsson, Sten 
Svensk historia 2. Tiden efter 1718. Scandinavian University Books. Fjärde upplagan. 1980.  
 



 143 

Cullberg, John 
”Samuel Grubbe”. I  SBL 17. 
 
Dahlman, Per, 2004. Se otryckta källor. 
 
Dunér, Arthur  
Skytteväsendets historia. 1933. 
 
Ekstrand, Thomas 
”Kyrkans till skola är byggd”–några anmärkningar till Esaias Tegnérs kyrkosyn.  I Stina 
Fallberg Sundmark & Göran Lundstedt (red) Kyrkoliv i 1800-talets Sverige. Festskrift till 
Oloph Bexell. Bibliotheca Theologiae Practicae 83. 2007. 
 
Engdahl, Horace.  
”Känslans och tankens revoltörer”. I Lars Lönnroth och Sven Delblanc red. Den svenska 
litteraturen. Upplysning och romantik 1718-1830. 1988. 
 
Enlund, Sven J  
Svenska kyrkan och folkskoleseminarierna 1842-1968 med särskild hänsyn till seminarierna i 
Uppsala, Härnösand och Göteborg, 1993. 
 
Enefalk, Hanna 
”Härliga gossar blir raska, modiga soldater”. Något om folkbeväpningstanken i och utanför 
skolan från och med 1860-talet. I Det mångfaldiga verktyget. Elva utbildningshistoriska 
uppsatser. 2009. 
 
Eriksson, Gunnar 
”Romantiken ca 1800–1830”. I Eriksson Gunnar, Frängsmyr Tore, Idéhistoriens huvudlinjer. 
Ny utvidgad upplaga. 1987. 
 
Feine Paul, Behm Johannes, Kümmel Werner Georg 
Einletung in das Neue Testament, 14., durchgesehene Auflage, 1965. 
 
Forsell, Bernhard 
Örebro och dess utveckling. Senare bandet. 1916. 
 
Franzén, Olle  
”Samuel Liljeblad”. I  SBL 23. 

Geijer, Erik Gustaf 
Thorild. Tillika en filosofisk eller ofilosofisk bekännelse. 1820. I Erik Gustaf Geijers samlade 
skrifter. Andra bandet. 1874 
 
Geijer, Erik Gustaf 
Erik Gustaf Geijers samlade skrifter. Andra bandet. 1874 
 
Gierow, Karl Ragnar 
Johan Henrik Thomander, Fysionomi i tre belysningar. Svenska akademins minnesteckningar. 
1975. 
 



 144 

Gumælius, Gustaf  Wilhelm  
Strödda anmärkningar rörande den offentliga Undervisningen, jämte några upplysningar om  
Strengnäs Stifts Läroverk. Inbjudningsskrift till Rectorsombytet vid Kongl. Gymnasium i 
Strengnäs af afgående Rector Gustaf Wilhelm Gumælius Philos. Mag:r och Lector. 1831. 
 
– Doctrinae Johanneae sciagraphia. Dissertatio Theologica exegetico-dogmatica cum thesibus 
theologicis varii argumenti subjunctis quam ex speciali sacrae regiae majestatis gratia venia 
Max. vener. Facult. Theol. Upsal. Pro examine pastorali publicae censurae submittit Gustavs 
Wilhelmus Gumælius phiso. Mag et ad gymn. Strengnes. Lector. Respondente Arico 
Abrahamo Berggren  in aud. Eccles. Die Xv Jun. MDCCCXXXII. Upsaliae, excudebant 
regiae academiae typographi. 1832 
 
– Berättelse om landthushållningens närvarande tillstånd i Örebro län samt de förbättringar, 
som i alla delar deraf blifvit gjorda under de sistförflutna tio åren. Afgifven vid känets 
hushålls-sällskaps allmänna sammankomst i Örebro den 8 sep 1846 af dess sekreterare. 1846. 
 
– Tal vid den högtid då Engelbrekts minnesstod aftäcktes den 15 oktober 1865. Hållet i 
Örebro kyrka av Gustaf Wilhelm Gumælius.   1865 
 
– Några frågor rörande Svenska kyrkans närvarande tillstånd, framställda såsom 
öfverläggningsämnen vid Prestmötet i Strengnäs 1859. 1859. 
 
Gustafsson, Sven 
 Nyevangelismens kyrkokritik. 1962. 
 
Götz,  Pochat  
Estetik och konstteori II Barocken till 1800-talets mitt. 1981 
 
Hagström K A 
Strengnäs stifts herdaminne. Fjärde delen. 1901. 
 
Hansson, Sven 
Uppsalateologerna och Svenska kyrkan 1840–1855. 1980. 
 
Harbe, Bengt 
Årskrönika för Örebro läns landsting 1863-1975. Del 1 1863-1943. 2001. 
 
Heckscher, Eli F 
Svensk arbete och liv. 1957. 
 
Heckscher, Gunnar 
Svensk konservatism före representationsreformen I. Den historiska skolans genombrott i 
Sverige. Skrifter utgivna av statsvetenskapliga föreningen i Uppsala IX. 1939. 
 
– Svensk konservatism före representationsreformen II. Doktrin och politik 1840–1865. 
Skrifter utgivna av statsvetenskapliga föreningen i Uppsala genom Axel Brusewitz XVII. 
1943. 
 
 
 



 145 

Helgesson, Väinö 
”Kontroll av underklassen. Försvarslöshetsfrågan 1825–1853”. I Ideologi och Socialpolitik i 
1800-talets Sverige. Fyra studier. Ingrid Hammarström, Väinö Helgesson, Barbro Hedvall, 
Christer Knuthammar, Bodil Wallin. Acta universitatiss Upsaliensis. Studia Historica 
Upsaliensia. 103. 1978.  
 
Herlitz, Nils 
Grunddragen av det svenska statsskickets historia. Scandinavian university books. 5 upplagan. 
1956 
 
Hermansson, Werner  
Väckelsens källsprång i Örebro. Utgivare Vasakyrkans missionsförsamling. Offsetryck 1982. 
 
Hessler, Carl Arvid 
Geijer som politiker. Hans utveckling fram till 1830. 1937. 
 
– Geijer som politiker II. Hans senare utveckling. 1947. 
 
Heussi, Karl 
Kompendium der Kirchengeschichte. Siebente, duchgesehene Auflage. 1930. 
 
Hippel, Oscar 
Studier till predikans historia under nyromantiken I. 1924.  
 
–  Studier till predikans historia under nyromantiken II. 1926.  
 
Hornig, Gottfried 
Lehre und Bekenntnis im Protestantismus. I Band 3. Die Lehrentwicklung im Rahmen der 
Ökumenizität. Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte herausgegeben von Carl 
Andresen. 1984. 
 
Hägglund, Bengt 
Teologins historia. 1956. 
 
Jansson, Torkel 
Adertonhundratalets associationer. Forskning och problem kring ett sprängfullt tomrum eller 
sammanslutningsprinciper och föreningsformer mellan två samhällsformationer c:a 1800 –
1870. 1985. 
 
 Jarlert, Anders 
Sveriges kyrkohistoria. 6. Romantikens och liberalismens tid. 2001. 
 
Jonsson, J.V. 
Örebro Läns Kongl. Hushållnings-sällskaps Historia 1803-1902.  Del 1. 1902. 
 
Kaijser, Fritz  
”1862 års kommunalförordningar”. I Hundra år under kommunalförfattningarna 1862–1962. 
En minnesskrift utgiven av Svenska Landskommunernas Förbund. Svenska 
landstingsförbundet, Svenska Stadsförbundet. 1962. 
 



 146 

Karlsson, Anund 
Det frivilliga skyttets spridning i Sverige 1820–1865. 1972.  
 
Karlson K F  
Blad ur Örebro Skolas äldsta historia, samlade och utgifne 1–5. 1871–1900. 
 
Knuthammar, Christer 
”Sjukvård under ändrade förutsättningar. Finansiering och förvaltning av svenskt 
sjukhusväsen 1850–1873”. I Ingrid Hammarström, Väinö Helgesson, Barbro Hedvall, 
Christer Knuthammar, Bodil Wallin. Ideologi och Socialpolitik i 1800-talets Sverige. Fyra 
studier. Acta universitatis Upsaliensis 103. 1978. 
 
Kumlien, Kjell  
Clios väg. Historisk forskning och historieskrivning genom tiderna. 1966. 
 
Kümmel, Werner Georg 
Das Neue Testament. Geschichte der Erforschung seiner Probleme. 2. überarbeitete und 
ergänzte Auflage. Orbis Academicus–Band 111/3. 1970. 
 
Landquist, John 
 Pedagogikens historia. Andra genomsedda upplagan. 1946. 
 
–  Erik Gustaf Geijer. Hans levnad och verk.1924 
 
– Geijer en levnadsteckning. 1954. 
 
Lenander Fällström, Anne-Marie 
Präst, folkupplysare och trädgårdsmästare. Otryckt manus 2009. Se otryckta källor.  
 
Lenhammar, Harry 
Religion och tryckfrihet i Sverige 1809–1840. 1974. 
 
Liedgren, Emil 
Svenska kyrkans historia. Sjätte bandet andra delen Neologien, romantiken uppvaknandet 
1809–1823. 1946. 
 
Liedman, Sven Eric 
Att förändra världen – men med måtta. 1991. 
 
Liljeqvist, Efraim 
”Nils Fredrik Biberg”. I SBL 4. 
 
Lindqvist, Ola.  
”Social nöd och sociala hjälpåtgärder”. I  Den svenska historien 8. Karl Johanstiden och den 
borgerliga liberalismen 1809–1865. 1968.  
 
Lindroth, Sten 
Uppsala universitet 1477–1977. 1976. 
 
 



 147 

Lundkvist, Sven 
”Den tidiga nykterhetsrörelsen”. I Den svenska historien. Karl Johanstiden och den borgerliga 
liberalismen 1809–1865. 1968. 
 
Lönroth, Carl  
Ur väckelserörelsernas historia i Närke under adertonhundratalet. En studie i svensk 
väckelsefromhet. Förberedelserna –Baptismen. 1936. 
 
Lönroth, Lars   
”Brages harpa–Geijer och den götiska renässansen”. I Den svenska litteraturen II.Upplysning 
och romantik. 1988. 
 
Mogren, Mikael 
Den romantiska kyrkan. Föreställningar om den ideala kyrkan på jorden inom Nya skolan till 
och med år 1817. 2003. 
 
Montgomery, Arthur 
Svensk socialpolitik under 1800-talet. 1934.  
 
Morell, Mats 
”Jordbruket och livet på landet”. I Karljohanstiden. Signums svenska kulturhistoria. Red 
Jakob Christensson. 2008. 
 
Mårtensson, Jan 
”Den siste göten”. I Utsikt från min trappa. Örebro 1987. 
 
Nilsson, Roddy 
En välbyggd maskin, en mardröm för själen. Det svenska fängelsesystemet under 1800-talet. 
Bibliotheca historica Lundensis 93 Red: Bengt Ankarloo, Kim Salomin, Eva Österberg. 1999. 
 
– ”Den sociala frågan”. I Signums svenska kulturhistoria. Det moderna genombrottet. Red 
Jakob Christensson. 2008. 
 
Norborg, Lars-Arne  
Sveriges historia under 1800- och 1900-talen. Svensk samhällsutveckling 1809–1986 2 uppl. 
1988. 
 
Nordberg, Cecilia 
”Guds ställföreträdare förmedlad. Kungen i kröningspredikan från Gustav I till Karl XIV 
Johan”. I Gud konung och undersåtar. Politisk predikan i Sverige under tidigmodern tid. 
Opuscula Historica Upsaliensia 35. 2007. 
 
Nordin, Svante 
Romantikens filosofi. Svensk idealism från Höijer till hegelianerna. 1987. 
 
Normann, Carl-Edvard 
Cleri Comitialis Cirkulär 1723–1772. Samlingar och studier till Svenska kyrkans historia 29. 
1952. 
 



 148 

– Enhetskyrka och upplysningsidéer. Studier i svensk religionspolitik vid 1700-talets mitt. 
LUÅ. N.F. avd 1 Band 55:4. 1963. 
 
Norrman, Ragnar 
”På det övriga prästerskapets bekostnad”. Den utökade prästerliga tjänsteårsberäkningen i 
Sverige i författningar, debatt och praxis 1808–1850. 1986. 
 
Nycander, Svante 
Liberalismens idéhistoria. Frihet och modernitet. 2009. 
 
Ohlander, Ann-Sofie 
Staten var en man…? Om kvinnor och män i statens tjänst i historien. 2000. 
 
Ohlander, Ann-.Sofie, Strömberg Ulla-Britt 
Tusen svenska kvinnoår. Svensk kvinnohistoria från vikingatid till nutid. 3 upplagan. Första 
tryckningen. 2008 
 
Om falsk och sann liberalism  
[Biberg N F] 
”Om falsk och sann liberalism. Politisk Betraktelse”. I Svea Tidskrift för vetenskap och konst 
1823 häfte 6.  
 
Oredsson, Sverker 
”Järnvägarna”. I Signums svenska kulturhistoria. Det moderna genombrottet. 2008. 
 
Person, Bengt-Arne 
”Reseliv och gästgivargårdar”. I Den svenska historien. Karl Johanstiden och den borgerliga 
liberalismen 1809–1865. 8. 1968 
 
Prästeståndets protokoll 
Prästeståndets protokoll från riksdagarna 1840–41, 1844–45, 1847–1848, 1850–51, 1853–
1854, 1856–1858, 1859–1860, 1862–1863, 1865–1866. 
 
Qvist, Gunnar 
”Kvinnan, hemmet och yrkeslivet”. I  Svenska historien 8 . Karl Johanstiden och den 
borgerliga liberalismen 1809−1865. 1968.   
 
Radler, Aleksander  
Kristendomens idéhistoria. Från medeltiden till vår tid. 1988. 
 
Radler, Aleksander 
Peregrinatio religiosa. Studien Zum Religionsbegriff in der schwedischen Romantik. Teil. 1. 
Die christliche Persönlichkeitsphilosophie Erik Gustaf Geijers. 1988. 
 
Redelius, Ragnar  
“Om roparna i Närke på 1840-talet“. I KÅ 1933. 
 
– Roparna i Närke på 1840-talet. 1935. 
 



 149 

– Episkopatets ställning till de sociala och religiösa rörelserna i Närke under 1800-talets  
senare hälft. 1942. 
 
Register till riksdagens protokoll 
Register till riksdagens protokoll med bihang för tiden från och med år 1867 till och med år 
1899. Första Bandet Personregister. 1899.  
 
Reuterdahl Henrik  
Ärkebiskop Henrik Reuterdahls memoarer. 1920. 
 
Riksdagens protokoll 
Riksdagens protokoll 1867–1869. 
 
Rodell Magnus 
”Gustaf Vilhelm Gumælius–liberal reformator”. I Personhistorisk Tidskrift 2000:2. 
 
Rodhe, Edvard 
Geijer och samhället. En studie i svensk tradition. 1942.  
 
Rosén, Ulla 
Himlajord och handelsvara. Ägobyten av egendom i Kumla socken 1780–1880. Bibliotheca 
Historica Lundensis 79. 1994. 
 
Seeberg, Reinhold 
Die Kirche Deutschlands im neunzehnten Jahrhundert. Eine Einführung in die religiösen, 
theologischen und kirchlichen Fragen der Gegenwart. Zweite duchgesehene Auflage. 1904. 
 
Segerbank, Catharina 
”Det förgängliga gruset och evighetens glädje. En artikel om Esaias Tegnér”. I arkiv, fakultet, 
kyrka. Festskrift till Ingmar Brohed. Anders Jarlert (red). Studentlitteratur 2004. 
 
Sjöberg, G  
Bidrag till Nya Elementarskolans historia I, II. 1878. 
 
Sjögren, Karl, 1987. Se otryckta källor. 
 
Sjölin, Ingegerd 
Dopsed i förändring. Studier över Örebro pastorat 1710–1910. 1999. 
 
Sjöstrand, Wilhelm 
Pedagogikens historia III:2 Utvecklingen i Sverige under tiden 1805–1920. 1965. 
 
Stephan, Horst, Schmidt, Martin 
Geschichte der deutschen Theologie seit dem deutschen Idealismus. Zweite neubearbeitete 
Auflage. 1960 
 
Sommarin, Emil 
Vårt sparbanksväsen 1834–1892. 1942. 
 
 



 150 

Stenroth, Ingmar 
Göthiska förbundet 1. 1972. 
 
Sundby, Olof 
Luthersk äktenskapsuppfattning. En studie i den kyrkliga äktenskapsdebatten i Sverige efter 
1900. 1959. 
 
Sundkler, Bengt 
Svenska Missionssällskapet 1835–1876. 1937. 
 
Svanberg, Viktor 
”Carl Fredrik Bergstedt”. I SBL 3. 
 
Svärd, Björn 
”1800-talet. Enhetskyrkan brister definitivt”. I Strängnäs stift genom sekler. Strängnäs 
stiftshistoriska sällskap. 2001.  
 
– Tron i ett kyrkohistoriskt författarskap. Exemplet Sven Göransson. 2003. 
 
Tham, Wilhelm 
Lindesberg och Nora genom tiderna. Senare delen. 1949.  
 
Tingsten, Herbert 
De konservativa idéerna. 1966. (Första utgåvan 1939) 
 
Wahlquist, Wilhelm 
 Sveriges frivilliga skytterörelse under åttio år 1860–1939. 1940. 
 
Walan, Bror 
Församlingstanken i Svenska Missionsförbundet. En studie i den nyevangeliska rörelsens 
sprängning och Svenska Missionsförbundets utveckling till o. 1890. 1964. 
 
Valentin, Hugo 
Den fjättrade Clio. Sju essäer till belysning av historikerns tidsbundenhet. 1957 
 
– ”Judarnas historia i Sverige”.  I Hahn, Brody Fürstenberg, Judarnas historia. 1970. 
 
Wallin, Bodil 
”Att forma en skolform. Svensk folkskolepolitik vid mitten av 1800-talet”. I Ingrid 
Hammarström, Väinö Helgesson, Barbro Hevall, Christer Knuthammar, Bodil Wallin. 
Ideologi och Socialpolitik i 1800-talets Sverige. Fyra studier. Acta universitatis Upsaliensis 
103. 1978. 
 
Warne, Albin  
Läroverksfrågan i vårt land under 1840-talet. 1959.  
 
 
 
 
 



 151 

Wejryd, Cecilia 
”Husmoderskapet– ett sätt för kvinnor att vara kyrkliga aktörer i svenskt 1840-tal exemplen  
Maja Stina Larsdotter och Emilie Petersen”. I Stina Fallberg Sundmark, Göran Lundstedt 
(red) Kyrkoliv i 1800-talets Sverige. Festskrift till Oloph Bexell. Bibliotheca Theologiae 
Practicae 83. 2007. 
 
Wennås Olof 
Striden om latinväldet. Idéer och intressen i svensk skolpolitik under 1800-talet. 1966. 
 
Wikmark, Gunnar 
Den svenska pastoralexamens historia. Samlingar och studier till Svenska kyrkans historia 44. 
1981. 
 
Wijkmark, Henning  
Från Nya Elementarskolans ungdomstid. 1928. 
 
Viktorsson, Bengt 
”1856!: 150 år i kulturarvets tjänst”. I serien Från Bergslag till bondebygd. 2006.  
 
Åberg, Bengt  
”Kyrkan i tiden–alltid”. I Kyrkan i tiden. Festskrift tillägnad Biskop Per-Olov Ahrén på hans 
60-årsdag. 1986.  
 
Österlin, Lars  
Thomanders kyrkogärning. 1960. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 152 

Personregister 
Adlerbeth, Jacob 22, 46 
af Wingård, Carl Fredrik 10, 76 
Afzelius, Arvid August 23 
Agardh, Carl Adolf  10, 76 
Ahnfelt, Paul Gabriel  59 
Almquist, Carl Jonas Love 12 f, 16 f 
Amenius, Ragnar 8 
Anjou, Nils Jakob 76 
Annerstedt, Thure 15, 55 
Argus Johansson, Johan 37, 40 
Aristoteles 43 
Askelöf, Johan Christoffer 70 
Atterbom, Per Daniel Amadeus 12, 17, 19, 31 f, 37, 88 f.  
Aurivillius, Per Fabian 17 
Bergfalk, Pehr Erik 41 
Berggren, Eric Abraham 7 
Bergman, Carl Abraham 59 
Bergstedt, Carl Fredrik  8 f, 10, 12,13, 17 
Biberg, Nils Fredrik 12, 18 f, 32-40, 45 f, 54, 73 f, 78 f, 134 
Björnståhl, Jacob Jonas 11 
Blanche, August 61 
Boström, Christopher Jacob 18 
Brandelius, Per Fredrik 15  
Bretschneider, Karl Gottlieb 50 
Brinkman, Carl Gustaf von  37 
Buttmann, Philip 48 
Böhme, Jakob 28 
Börjesson, Johan 17, 41 
Cicero 43 
Clason, Anders 10 
Dahlgren, Carl Fredric 13 
Danielsson, Anders 82 
De Wette, Wilhelm Martin Leberecht 50 
Djurklou, Nils Gabriel 16, 90 
Edström, Johan 122 
Eichhorn, Johan Gottfried 50 
Ekstrand, Carl Henric 105 
Engelbrekt 60 f, 89 
Fahlcrantz, Christian Eric 17 
Fant, Eric Michael 17 
Fichte, Johan Gottlieb 19, 23 ff  
Franzén, Frans Michael 13   
Fries, Elias 76 
Fritsche, Christian Fridrich 48 
Garibaldi 60 
Geijer, Erik Gustaf 11 f, 18 ff, 22 f, 25, 27-30, 33-38, 40, 45, 48, 73, 78, 87, 94 f, 101 f, 117, 
128 133 med flera 
Geijer, Karolina Gustafva 15 
Goethe, Johan Wolfgang von 19, 21 



 153 

Grubbe, Samuel 12, 18 f, 26, 32-35, 54 
Guizot, François 40 
Gumælius, Adolf Philip 16 
Gumælius, Arvid 74 
Gumælius, Carl Magnus 11, 13 
Gumælius, Fredrik Wilhelm 15 
Gumælius, Henrika Karolina 15 
Gumælius, Hugo Sofokles 15 
Gumælius, Johan Erik 16 
Gumælius, Otto Joël förord, 11, 16 
Gumælius, Thord Kjartan 15 
Gustav III 39, 62 
Gustav IV Adolf 26, 39 
Göransson, Sven 104 
Hagberg, Carl Pehr 66 
Hallström, Carl Erik 76 
Hamilton 12  
Hammar, Hans Birger 59 
Hartmansdorf, August von 37 
Heckscher, Gunnar 8 
Hedborn, Samuel Johan 13 
Hedengren, Olof Gabriel 99 
Hedenström, Brita Katrina 11 
Hegel, Friedrich 19, 23, 25, 27, 37, 41, 50 
Helleday, Henrik Gustaf 11 
Hemsen, Johannes 50 
Herder, Johan Gottfried 21 f  
Hermann, Gottfried 48 f 
Höijer, Benjamin 18, 25 ff, 31, 73 
Holmström, Hans Olof 15, 55 
Humboldt, Wilhelm von 21 
Jacobi, Friedrich 37 
Jarlert, Anders 94 
Järta, Hans 32, 37 
Juhlin 14 
Kant, Immanuel  19, 23 
Karl XII 62 
Karl XIV Johan  39,111, 129 f 
Kjellström, Adolf 16 
Knös, Gustaf 17 
Lahng, Herman 13 
Larson i Tullus, Nils 105 
Larsson, Marcus 89 
Liljeblad, Samuel 18 
Lindblom, Jacob Axelsson 57 
Lindeblad 13  
Lindh, Nils Magnus13 f 
Lindqvist, Ola 96 
Lindström, Susanna 12 
Ling, Per Henrik 22 



 154 

Lücke, Friedrich 50 
Luther, Martin 57 f 
Malmström, Bernhard Elis 11, 13 
Margaretha 61 
Mårtensson, Jan 10, 15 
Matthiae, August Heinrich 48  
Montgomery, Arthur 96 
Müller,  Adam  37 
Napoleon 39 
Nordin, Svante 8 
Novalis (pseudonym för Friedrich von Hardenberg) 19 
Olshausen, Herrmann 50 
Oscar I 97 
Palmblad, Vilhelm Fredrik 19, 31 
Petersen, Emilie,”Mormor på Herrestad” 95 
Platon 19, 24, 43  
Qvarnström, Carl Gustaf 60, 89 
Qvist, Gunnar 93 
Ranke, Leopold von 48 
Reuterdahl, Henrik 8, 59, 75 ff, 87, 118, 135 
Richert, Johan Gabriel 40 
Risberg, Emilie 16 
Rodell, Magnus 8 
Rogberg, Carl Georg 16, 66 
Rousseau, Jean-Jacques 41, 79 
Rääf, Leonard Fredrik 23 
Sandberg, Anders 76 f, 110 
Savigny, Friedrich Karl von 20 
Schelling, Friedrich von 19 f, 23 ff, 30 ff, 37, 89 
Schiller, Friedrich 21 
Schlegel, August Wilhelm von 19 
Schlegel, Friedrich von 19, 42 ff 
Schleiermacher, Friedrich 49 
Schmitt, Christoph 48 
Schröder, Erik August 11, 41, 44 
Silfverstolpe, Malla 11 f, 41  
Stenhammar, Christian 76 
Stolpe, Carl Johan 105 
Strandberg, Carl Vilhelm August 46 
Sundevall, Carl Jacob 120 
Säve, Johan Adolf 76, 85, 110 
Tegnér, Esaias 10, 13, 17, 21 ff, 27, 39, 50, 66, 69, 86, 89 med flera 
Thiersch, Friedrich 48 
Tholuck, August 50 
Thomander, J H 13, 58, 78, 85, 102 f, 106 f, 110, 113 
Tieck, Ludwig 19 
Törneros, Adolph 12, 19, 33, 41 
Usteri, Leonhard 47, 49, 54 
Utterström, Gustaf 95 
von Troil, Samuel Gustaf 105 



 155 

Wackenroder, Wilhelm Heinrich 89 
Wallin, Johan Olof  13, 57, 81 
Widebeck, Isak  Samuel 15 
Winckelmann , Johann Joachim 21 
Åkerhjelm, Carl 16 
Ödman, Samuel 76 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 156 

Skrifter utgivna av Strängnäs stiftshistoriska sällskap 
 
 
 
 
 
 

Björn Svärd 
 
 

Prosten Gustaf Wilhelm Gumælius 
 
En studie i hur Gumælius livssyn fick genomslag i hans politiska 
agerande i riksdagen 1840–1869 
 
Summary in English 
 
The Reverend Gustaf Wilhelm Gumælius. En essay in how Gumælius´s philosophy of life 
influenced his political acton in the Swedish parliament, 1840 to 1869. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Foto: Örebro läns museum 
 
 
 
Tryckt med bidrag från Vetenskapsrådet 
Örebro 2012 



 157 

 
 
 
 
 
Abstract 
Prosten Gustaf Wilhelm Gumælius. En studie i hur Gumælius livssyn fick genomslag i hans politiska agerande i 
riksdagen 1840–1869. (The Reverend Gustaf Wilhelm Gumælius . 
An essay in how Gumælius ’s philosophy of life influenced his political action in the Swedish parliament, 1840 to 
1869.) 
The Reverend Gustaf Wilhelm Gumælius  (1789-1876). was a leading intellectual who was deeply influenced by 
the Romantic Movement, and who played a significant role in the structural transformation of Swedish society 
during the nineteenth century. As a Member of Parliament from 1840 to 1869 he was among those who worked 
behind the scenes for the development of a national, comprehensive and compulsory school system, and who 
actively contributed to the extension of local government, then in the process of separation from ecclesiastical 
administration.  
     Gumaelius was  also an eager supporter of the development of agriculture, stock raising, forestry, as well as 
horticulture. Furthermore he was a patriot, zealous for the nation’s cultural heritage and especially her ancient 
monuments. He was strongly in favour of national defense and could discuss defense matters in detail. 
     In his parliamentary work Gumælius  was able to use his experience as Rector and Rural Dean of Viby, a 
rural parish in western Närke. He was pastor there during the years 1834 to 1853.  Viby bordered Bergslagen, 
doubtless contributing to his interest in the mining industry as well as communications. In order to sell iron ore, 
transport was crucial.  Consequently, Gumælius  was among those in parliament who were among the first to 
press for the expansion of the railway network. 
     Before Gumælius  had been inducted as Rector of Viby, during the years 1828 to 1834 he was lecturer in 
Strängnäs. The years in Strängnäs had been preceded by studies in Uppsala. He received his Masters Degree in 
1815. He was editor of  “Svea”, the journal of the Romantic Movement in Uppsala and member of a circle who 
regularly visited the famous salon of Malla Silferstolpe. This circle  included Geijer, Atterbom, Grubbe and 
E.A.Schroeder. 
     In 1853, when he was already over sixty years old,  Gumælius  was inducted as Rector and Rural Dean of 
Örebro, where he remained until his death. By his side he had, amongst others, his brother Otto Joel Gumælius  
(1791-1876), educationalist and publisher. Both brothers are counted as the fathers of modern-day Örebro. 
     From 1840 in an unbroken succession of years until the abolition of the Four Estates Diet in 1866, Gumælius  
represented the clergy of Strängnäs diocese  in the parliament. Thereafter he sat on the Örebro bench of the 
parliamentary Lower House from 1867 to 1869.                                                                                                                            
     This present essay is not primarily biographical.  It is an attempt to uncover the ethos that Gumælius  acquired 
during his time in Uppsala; an ethos created by the Romantic Movement, the Christian faith and philosophy. life. 
I try to show how his view of life was reflected in the contributions and proposals he made in parliament. 
     Gumaelius’s parliamentary conduct can be characterized as follows: he said “yes” to motions supporting an 
emerging liberal social stamp, while at the same time as a Romantic he tried to preserve the old social co-
existence and solidarity ideals.  This approach proved successful. Gumaelius’s problem with this Romantic 
outlook was that it was rooted in ideals that belonged to the old society, while he promoted liberal reforms. The 
consequence was that those ideals eventually lost their importance.  
 
Björn Svärd 
 
Tryckningsbidrag har erhållits av Vetenskapsrådet. 
 
Distributör: Strängnäs stiftshistoriska sällskap 
 
ISBN 978-91-637-0751-3 
 
Elanders Gotab AB, Stockholm 2012 
 
 
 
 
 


