
 1 

(Försvaret för den kristna kultursyntesen 9) 

Herdabrevens vittnesbörd  
De från 1932–1940 nyvalda biskoparnas 
positioneringar i sina herdabrev ställda dels mot 
några texter av P A Hansson, dels mot makarna 
Myrdal i deras Kris i befolkningsfrågan. En studie i 
kristendomsförsvar.  
 

Förord 
 

Utgångspunkter och syfte 
 
Min förståelsehorisont 
 
 

A Den politiska utmaningen 
 
1 Kristen samlevnadspraxis utmanad och hotad 
 
2 Per Albin Hanssons folkhem 
 
3 Kris i befolkningsfrågan. 
3:1 Inledning 
3:2 Övergripande om ”Kris i befolkningsfrågan” och konkret om 
reformförslagen 
3:3 Vad Myrdals trodde sig veta 
3:4 De klarlagda mekanismerna bakom samhällsförändring 
3:5 Prövning av rationaliteten 
3:6 Bedömning av den sekulariserade rationaliteten  
 
4 Socialdemokratin sedd som ideologi, vision och moral  
 
5 Människan har satt sig i Guds ställe. Varning för följderna 
5:1 Människan hade gjort sig till tillvarons herre 
5:2 Demokrati utan Gud intet värd 
5:3 Demokrati men inte humanitär demokrati 
5:4 Den avkristnade kulturen 
 



 2 

5:5 Sekulariseringen som processen bort från kristen gudstro 
5:6 Gud ifrågasatt även av biskoparna  
5:7 Alternativen gudstro eller materialism 
5:8 Skillnaden mellan gott och ont har relativiserats 
5:9 Hem, familj, äktenskap och det moraliska förfallet 
5:10 Motreaktioner mot otro, andligt kaos och omoral 
5:11 Den svenska sociallagstiftningen påverkad av kristna värderingar 
5:12 Tendenser till förbättring 
5:13 Biskoparnas missbedömning   
 
6 Inför de nazistiska och kommunistiska hoten  
6:1 Den totalitära kulturen 
6:2 Ett krig av apokalyptiska dimensioner hotar på grund av att Gud  
ersatts av egoismen  
6:3 Kommunism respektive nazism kontra kristendomen  
6:4 Cullberg om kyrkans hållning till diktaturerna 
6:5 Guds detronisering orsaken   
 
7 Kristendomen som grundval för samhälle och kultur 
7:1 Biskoparna och Myrdals 
7:2 Kristendomen överlägsen som grundval för ett rättfärdigt samhälle 
7:3 Den kristna kulturen. Väsen, värde och aktuellt läge 
7:4 Biskoparnas proklamationer  
 
8 Det kristna samhällets förutsättningar  
8:1 Prästhemmet  
8:2 Det kristna samhället förutsätter ett samhällsliv med riktlinjer hämtade 
från evangeliet  
8:3 Statskyrkosystemet en av biskoparna gillad förutsättning för 
kultursyntesen 
8:4 Kristendomsundervisningen, en nyckel i relationen kyrka – samhälle  
8:5 Stöd utifrån en nödvändighet 
8:6 Det kristna samhället och makarna Myrdals seger  
 

B Den teologiska utmaningen 
Summering och redovisning av fortsättningen 
 
9 Kris för tron  
9:1 Kris för tron men biskoparna ser tydlig nyansats i kyrkan 
9:2 Kyrka och samhälle åter samverkande men biskoparna självkritiska 
9:3 Den försvagade själavården  
9:4 Främlingskap för bibeln  



 3 

9:5 Spänningar i trosfrågor 
 
10 Kristendomens väsende och biskoparna om den liberala 
teologin 
10:1 Inledning 
10:2 Kristendomens väsende 
10:2:1 Jesus som Guds förmedlare  
10:2:2 Pålagringarna i evangelierna och hos Paulus  
10:2:3 Jesu förkunnelse och liv = evangelium 
10:2:4  Människans livsval. Ett liv med eller utan Gud 
10:2:5  Själens möte med Gud 
10:2:6 När friheten förvandlas till lag 
10:2:7 Sedligheten leder till samhällsansvar 
10:3 Kristendomens väsen som mall 
10:3:1 Skal och kärna 
10:3:2 Den apostoliska tidsåldern 
10:3:3 Paulus 
10:3:4 Omkring 200−talet. Katolsk dogm- och lagkyrka 
10:3:5 Den grekiska kyrkan 
10:3:6 Den romerska kyrkan 
10:3:7 Protestantismen 
10:4 Vad biskoparna ansåg om den liberala teologin 
 
11 Biskoparnas tolkningsnycklar och liberalteologins 
11:1 Den apologetiska bakgrunden 
11:2 Luthers tolkningsnyckel också biskoparnas  
11:3 ”Den rena linjens teologi”  
11:4 Anknytningen till liberalteologin och avståndstagandet 
 
12 När tron på själens odödlighet vacklade 
12:1 Idealismens bankrutt 
12:2 Helt kunde biskoparna inte undvara idealismens tro på människans    

inneboende andlighet 
12:3 Omvändelse, personlig trostillägnelse  
12:4 Objektivt och subjektivt  
12:5 Odödlighetstrons försvinnande försvårande  
 
13 Biskoparna och sanningen  
13:1 Kristendomen ryggar inte för sanningens krav 
13:2 Den historiska sanningen 
13:3 Det personliga sanningskravet 
13:4 Sanning fogas till mening och sammanhang  
 
 



 4 

 
14 För att bibel och dogm skall bli brukbara 
14:1 Inledning 
14:2 Skriften är Guds ord och skall samtidigt bli det 
14:3 Dogmen både absolut och närmevärde  
14:4 Den svåra uppgiften 
 
15 Trons förunderliga öga   
15:1 Inledning 
15:2 Bohlins trostolkning 
15:3 Vad trons öga hos Bohlin såg  
15:4 Andra biskopars vittnesbörd  
15:5 Trons förunderliga öga både tillgång och hinder 
 
16 Kyrkosynen 
16:1 Inledning 
16:2 Idealiseringen av Billings folkkyrkosyn  
16:3 Auléns kyrkosyn 
16:4 Brilioths kyrkosyn 
16:5 Något om Stadeners ideal  
16:6 Bohlins öppna kyrkosyn  
16:7 Kyrkosynen otillräcklig  
 
17 Kyrklig förnyelse  
17:1 Dopet inget aktuellt debattämne 
17:2 Biskoparna och nattvardsförnyelsen 
17:3 Den liturgiska förnyelsen befrämjad och ifrågasatt 
17:4 De religiösa personligheterna 
17:5 Kristen gemenskap 
17:6 Väckelsen som kraft 
17:7 Det frivilliga kyrkliga arbetet 
17:8 Förnyelse utan möjlighet att förhindra kyrkans marginalisering 
 

Avslutning 
Herdabrevens försvar av kristen tro 
 

 
 
 
 



 5 

 

Förord 
 
     År 1998 tog jag del av Nils Kristensons postumt utgivna avhandling Rädda familjen. 
Kristen opinionsbildning i befolkningspolitiska och sexualetiska frågor under 1930-talet 
(1997). Boken fascinerade mig inte enbart därför att jag tillhört samma forskarseminarium 
under ledning av Sven Göransson som Nils. Den imponerade framför allt på grund av det 
gedigna materialunderlaget och de entydiga resultaten. Nils visar att en samlad svensk 
kristenhet under 1930–talet stod upp för en traditionell av kristendom påverkad syn på hem, 
familj, sexualitet och skola. Utmanarna var inte enbart kulturradikaler av olika schatteringar. 
Även socialdemokraterna Alva och Gunnar Myrdal påverkade i hög grad utvecklingen genom 
sin uppmärksammade bok Kris i befolkningsfrågan. Debatterna kring denna bok ägnas stort 
utrymme i Kristensons avhandling. 
     Vad som slog mig vid läsningen var att Nils Kristenson drog nytta av de under 1930–talet 
utgivna herdabreven. Det betyder att han i sin framställning integrerade de nyutnämnda 
biskoparnas i bokform utgivna hälsningar till stift, präster och allmänhet. Herdabreven 
innehåller lättfattliga samhällsanalyser, övergripande bedömningar av det kyrkliga läget 
liksom programförklaringar. 
     Jag beslöt mig snart för att göra en ”hängstudie”, där jag tog tillvara Nils Kristensons 
resultat men utvidgade och fördjupade analysen av herdabreven. Bakgrundsmaterialet kom 
också för mig att bli makarna Myrdal och deras Kris i befolkningsfrågan men även ett antal 
tal hållna av Per Albin Hansson.  
     Jag lärde känna ett antal biskopar som mitt under trettiotalets samhällsomvandling 
fortfarande var förankrade i det gamla bondesamhället. De stod upp till försvar för en 
traditionell och statisk syn på hem, familj, äktenskap och skola, kort sagt det kristna 
samhället. Däremot var deras motpoler, makarna Myrdal och P A Hansson, företrädare för en 
förändrad samhällsordning som förutsatte nya samlevnadsmönster och etiskt/moraliskt 
nytänkande. Enligt makarna Myrdal gjorde industrialisering och inflyttning till städer och 
tätorter dessa förändringar nödvändiga. Särskilt intressant var det att observera att traditionell 
kristendom hos såväl Per Albin Hansson som makarna Myrdals ersatts av ideologi och att 
ideologi och traditionell kristendom hade många beröringspunkter. 
    
    Så långt kan mitt arbete betraktas som en ”hängstudie”. Detta gäller däremot inte när jag 
fördjupar mig i biskoparnas syn på kyrka och församling. Här är jag självständig. Jag märkte 
snart att biskoparna hade sin udd riktad mot den liberala teologi som de ansåg övervunnen. 
Av den anledningen fick just den liberala teologin bilda motpol i denna del av min studie.  Jag 
kom fram till att det visserligen är sant att biskoparnas teologiska hållning hade andra 
förtecken än liberalteologernas. Men på förvånansvärt många punkter måste ändå sambandet 
betonas. Jag fann att en ensidigt beskriven liberalteologi bildade ett slags mörk och 
avskräckande kuliss bakom biskoparnas teologiska och kyrkliga ställningstaganden. Samtidigt 
tolkar jag Billings folkkyrkosyn, som biskoparna i gemen prisade om än inte alltid följde, som 
ett försök från kyrkans sida att behålla inflytande i ett samhälle som sedan länge höll på att 
sekulariseras.    
     Denna bok är en delstudie och gör inte anspråk på att utgöra något slags sista ord. Min 
förhoppning är att mina synpunkter beaktas i mera övergripande undersökningar av 
trettiotalets kyrka i dess relation till sin omgivning. 
 
Örebro i november 2012 
Björn Svärd 



 6 

 
Utgångspunkter och syfte 
 
Trettiotalets biskopar och deras herdabrev 
För den som är intresserad av Svenska kyrkans utveckling ger det lön för mödan att rikta sitt 
intresse på studiet av kyrkans utveckling under 1930−talet. Sekulariseringsprocessen hade då 
nått en relativ mognad. Många av de tänkesätt som var levande då är fortfarande aktuella, 
konkurrensen om själarna från alternativa livshållningar likaså. Samtidigt bryts utvecklingen 
på trettiotalet tillfälligt av hoten utifrån. Detta ger möjligheter att närmare studera hur Svenska 
kyrkan ställer sig till de antidemokratiska rörelserna i tiden, kommunism och nazism.  
     Ämnet är stort och för att få en helhetsbild förutsätts delstudier. I en sådan delstudie har 
jag här granskat utvecklingen utifrån de under 1930−talet fram till och med 1940 nyvalda 
biskoparnas herdabrev. Jag har gett min studie namnet Herdabrevens vittnesbörd med 
underrubriken De från 1932–1940 nyvalda biskoparnas positioneringar i sina herdabrev 
ställda mot dels några texter av P A Hansson, dels mot makarna Myrdal i deras Kris i 
befolkningsfrågan. En studie i kristendomsförsvar 
     De herdabrev som avses är de skrifter som de under trettiotalet nyutnämnda biskoparna 
gav ut i samband med tillträdet. I dessa presenterade de sin syn på kyrka och samhälle liksom 
sin hållning till det stift i vilket de var satta att verka. Formen är kyrkligt−teologiska 
avhandlingar i småboksformat. Herdabreven är populärt hållna och i första hand riktade till 
präster och lekmän i det egna stiftet. Att herdabreven även riktade sig till lekmännen, d v s till 
församlingarna, var något som den lekmannavänlige Nathan Söderblom införde. Tidigare, det 
vill säga från det begynnande 1800−tal och framåt, var präster och prästvigda lärare 
adressaterna. Göran Lundstedt som gjort en historisk genomgång av herdabreven som genre 
definierar herdabreven på följande sätt: Herdabreven är ”en offentlig, tryckt skrift, där 
biskopen under åberopande av sitt ämbete vänder sig till prästerna och andra adressater i sitt 
stift, i för biskopen angelägna frågor.”1 
     Herdabrevslitteraturen under 1900−talet fick bred spridning. I regel gavs den nytillträdde 
biskopens herdabrev ut i flera upplagor och recenserades och diskuterades inte minst bland 
landets präster. Under senare delen av 1900−talet har intresset för herdabreven svalnat. Flera 
nytillträdda biskopar har till och med avstått från att skriva herdabrev i traditionell mening. 
     Den herdabrevslitteratur som växt fram under 1900−talet är en lättillgänglig källa för den 
som vill tränga in i kyrkliga och samhälleliga problem. Framför allt gäller detta när man vill 
skaffa sig överblick. För egen del har mitt studium av trettiotalets herdabrev dessutom lett till 
att jag menar mig ha något att tillfoga både i frågan om kyrkans försvar av det kristna 
samhället och i synen på den teologiska utvecklingen.2   
     Biskoparnas betydelse för den Svenska kyrkan kan diskuteras. Leder de utvecklingen eller 
speglar de den kan man fråga sig. Ett är förvisso säkert. Valet av biskopar speglar 
opinionsläget bland prästerna. Prästerna väljer rimligen sina förmän utifrån egna ideal och 
egna förebilder.3 
     Förmodligen hade kyrkofursteidealet fortfarande visst grepp över prästerna på trettiotalet. 
De valde i flera fall som sina överordnade män som under sin tid som biskopar utvecklade 
                                                
1 Lundstedt 2006, s 73. 
2 En överblick över herdabrevens historia i Pleijel 1972 s 57–83 och en historisk genomgång av herdabreven som 
genre i Lundstedt 2006. Lundstedt går i sin framställning om herdabreven framför allt igenom de herdabrev som 
gavs ut 1953–2000.  
3 Observera att det handlar om opinionsläget specifikt bland prästerna. Först 1963 vidgades valmanskåren så att 
den i fortsättningen kom att bestå av lika delar präster och lekmän. Om biskopstillsättningarna under 1900-talet. 
Lagerlöf Nilsson 2010. 



 7 

äldre tiders distanserande hållning till sitt underlydande prästerskap. Detta utan att 
prästerskapet protesterade. Minnestecknarna noterar visserligen detta drag men gör det 
välvilligt.  Exempelvis kallas John Cullberg ”den siste kyrkofursten” samtidigt som hans 
förmåga till närhet vitsordas. Torsten Ysander, som på sin domprost i Linköping hade gett 
intryck av aristokratisk kyla och otillgänglighet, får av samme domprost slutomdömet ”den 
trofaste vännen.”1      
     Alldeles tydligt stod akademiska meriter högt i kurs när stiftsprästerna skulle rösta. De 
under trettiotalet valda biskoparna var teologie doktorer, Sam Stadener teologie hedersdoktor. 
Betecknande för opinionsläget bland prästerna är vidare att de valde biskopar som med något 
undantag när bekände sig påverkade av främst Einar Billing (1871−1939) och Nathan 
Söderblom (1866−1931).  
     Enbart hos två av dem, växjöbiskopen Sam Stadener (1872−1937) och Luleås Bengt 
Jonzon (1882−1967), var det annat än akademiska meriter som påtagligt bidragit till deras 
anseende. Sam Stadener, som tillträdde tjänsten som biskop för Växjö stift 1933 efter att 
tidigare ha varit biskop i Strängnäs, var särlingen bland de valda. Hans synpunkter skiljer sig 
markant från övrigas. Stadener var kyrkoman och politiker, liberal ecklesiastikminister 
1930−1932 i Ekmans andra ministär. Han gjorde viktiga insatser vid kyrkomötet och inom 
statliga utredningar på kyrkans område. Under hans tid som ecklesiastikminister genomfördes 
1932 med honom själv som pådrivande och trots åtskilligt motstånd från politiskt håll, en ny 
ecklesiastik boställsordning. Dess kännetecken var decentralisering liksom lokal 
administration av den kyrkliga egendomen genom kyrkans egna organ. Stadener hade ”under 
1920−talet utvecklats från liberalteologisk statskyrklighet mot en teologisk och kyrkopolitisk 
konservatism”. Han blev 1928 ordförande i den kyrkligt konservativa Allmänna svenska 
prästföreningen. Själv betonade Stadener sin samhörighet med de gammalkyrkliga och han 
framhöll ständigt Luther liksom det egentliga kyrkfolkets betydelse.Till övriga biskopar 
distanserade han sig medvetet.2 
     Bengt Jonzon var den praktiskt verksamme prästen som blev biskop. År 1935 disputerade 
han, efter att ha kombinerat studier med prästtjänst, på en avhandling om den finske 
väckelsemannen Paavo Ruotsalainens fromhet. Tre år senare utnämns denne kännare av finsk 
väckelse till biskop i Luleå stift. I sitt herdabrev redovisar han sin bakgrund i väckelsen samt 
sitt engagemang i Oxfordgrupprörelsen. Det framgår också tydligt att han stod i den billingska 
ungkyrkorörelsens och lutherrenässansens sammanhang.3 
     De övriga krönte alla sina akademiska karriärer med en biskopsstol. När Erling Eidem 
(1880−1972) valdes till ärkebiskop i december 1931 var han professor i nytestamentlig 
exegetik i Lund. Gustaf Ljunggren (1880−1950), som 1935 blev biskop i Skara efter fem år 
som domprost i Göteborg, var känd lutherforskare.4 Torsten Ysander (1893–1960) gick 1937, 
efter över tjugu år vid akademin där studier och forskning varvats med prästtjänster, via 
föreståndarskap på Fjellstedtska skolan och en kort sejour som domprost i Göteborg, till 
biskopsstolen i Visby. Ysander var religionshistoriker. I detta ämne nådde han fram till en 
docentur. Arvid Runestam (1887−1962) hade varit professor i dogmatik och moralteologi i 
Uppsala sedan 1923 när han 1937 valdes till biskop i Karlstad. John Cullberg (1895−1983) 
valdes till biskop i Västerås efter Einar Billing. Cullberg hade varit kyrkoherde i  ärkestiftet 

                                                
1 Se bl a Ahlstedt 1983, Svensson 1993, Johansson 1960, Ahlén 1968 och  Sjögren Hjertén 2003. 
2 Thidevall 2000, s 118, 142. Hammar 1972, s 37, Tegborg 1982, 44 f. I övrigt se Nilsson 1964.  
3 Artikeln Bengt Jonzon i SBL, författad av Bengt Sundkler. Jonzon 1988.  
4 Om Ljunggren. Artiklar i Julhälsningar till församlingarna i Skara stift 1951. 1951. Framför allt intresserar 
Nygren 1951, s 28–32  där Ljunggrens teologiska insats karakteriseras samt Levenstam 1951 s 32–39 där 
Ljunggren framställs som diakonins biskop. En kortfattad men inträngande minnesteckning i Dahlberg, 1953, s 
4–15. Gustaf Ljunggren tecknas även i  Sjögren, Hjertén 2003. 



 8 

under sju år innan han 1940 tillträdde sitt episkopat. Framför allt var han emellertid 
religionsfilosof, specialist på romantiken och påverkad av Geijers jag−dufilosofi. 
     De ännu ej nämnda har gått till historien som ledande forskare, i vissa fall med 
internationell ryktbarhet. Jag tänker på Gustaf Aulén (1879−1977) biskop i Strängnäs från 
1933 till 1952 och Yngve Brilioth (1891−1959) som 1938 efterträdde Sam Stadener i Växjö 
efter dennes plötsliga död. Aulén var systematiker. Hans rikhaltiga och för många tillgängliga 
produktion är fortfarande aktuell såväl i Sverige som internationellt.  
     Brilioth var kyrkohistorikern med systematiska, pedagogiska och inte minst stilistiska 
gåvor. Hans perspektiv var internationellt. Brilioth var specialist både på svensk medeltid och 
engelskt kyrkoliv. Innan Brilioth blev biskop hade han varit professor i Åbo och därefter i 
Lund. Mest känt, åtminstone internationellt, är hans verk, Nattvarden i evangeliskt kyrkoliv. 
Brilioth hade kristet−humanistiska ideal och strävade medvetet efter att återvinna en kristen 
kultursyntes.1  
     Tor Andræ (1885−1947) tillträdde biskopsstolen i Linköping 1936. Ovan har vi nämnt att 
Stadener under en tid var statsråd. Det gäller även Andræ som var ecklesiastikminister i 
sommarministären 1936. Dessutom var den stilistiskt mästerlige Andræ medlem av Svenska 
Akademien som Nathan Söderbloms efterträdare. Andræ kom till sitt hemstift via professur i 
religionshistoria. I hans mångsidiga religionshistoriska produktion märks hans banbrytande 
studie om Muhammed.2  
     Till denna grupp av framstående forskare hörde slutligen Torsten Bohlin (1889−1950),3 
biskop i Härnösand från 1935 till sin död 1950. Bohlin hade varit professor i dogmatik först i 
Åbo och sedan i Uppsala innan han blev biskop. Även Bohlin var en mångsidig forskare av 
yppersta märke, dessutom filosofiskt skolad. Detta gjorde honom ägnad att även syssla med 
apologetik, något man kan skönja redan i hans herdabrev. Bohlin nådde förmodligen sin 
vetenskapliga höjdpunkt i sina Kierkegaardstudier. Bohlins vetenskapliga anseende har tyvärr 
fördunklats av att han energiskt förfäktade den subjektiva troserfarenhetens plats i teologisk 
forskning, ja i humanistisk forskning över huvud taget. Först långt efter Bohlins död har hans 
synsätt fått acceptans.  
 
Biskoparna och liberalteologins kristna kultursyntes  
     Mycket i denna studie kommer att handla om biskoparnas försvar av kristen tro. Detta i ett 
Sverige där kristendomens hegemoni var hotad. Man försvarade sig på två fronter. Dels stod 
man upp för att samhället även fortsättningsvis skulle stå på kristen grund. Dels 
argumenterade man för nya teologiska grundvalar som ersättning för den av liberalteologin 
omhuldade teologi som mynnade ut i idealet, en kristen kultursyntes.  
     Låt mig ta det sista först. Jag hävdar, och det är en av poängerna med denna studie, att 
biskoparna, tvärtemot vad de själva ansåg, i bestämd mening stod kvar på liberalteologisk 
grund. Jag kommer i fortsättningen hävda att trettiotalsbiskoparnas agerande i långa stycken 
kan ses som en fortsättning av just liberalteologins försvar för en kristen kultursyntes. Detta 
trots att jag vet att biskoparna ställde sig skeptiska till detta uttryck, som de förband med just 
den övervunna liberala teologin.  
Detta kräver redan här en kommentar.    
     Det är allmänt känt och vedertaget att företrädarna för den liberala teologin såg som sin 
uppgift att återupprätta just en kristen kultursyntes.4  Den svenska teologi som från tjugutalet 

                                                
1 Hallencreutz 2002, s 67 f. Bexell (utg) 1997. 
2 Se bl a Widengren 1947. Andræ stod i ett nära vänskapsförhållande till Eidem. Widengren 1947 s 250. 
3 Bohlins tankevärld sammanfattas översiktligt i Brohed 1982, s 139−143. I Broheds artikel ges även rikhaltiga 
litteraturhänvisningar.  
4 Se exempelvis Hammar 1972, s 355 f. 



 9 

och framåt följde på den liberalteologiska epoken vände sig mot detta försök. Talet om 
kultursyntes var för dem förbehållet och förbundet med den liberala teologin.  
     När jag i denna studie t o m sammanfattar vad biskoparna ville med sina herdabrev i att de 
stod upp för att försvara något som var nära besläktat med just liberalteologins kristna 
kultursyntes gör jag det mot följande bakgrund.    
     Först hur jag definierar liberalteologins kristna kultursyntes. 
 

Att kultursyntesen är kristen markerar att den anknyter till och hålls samman av kristna 
värderingar, i det här sammanhanget i svenskkyrklig mening.1  

      Begreppet kultur står för andlig odling. Denna andliga odling konkretiseras regelmässigt i konst, 
litteratur, musik, filosofi, religion, men kan inte avgränsas till detta. Den andliga odlingen berör i 
den här undersökningen samhällets tänkande och värderingar, liksom vetenskapens inriktning, i 
alla dess variationer.  

      Ett samhälle som bärs upp av en kristen kultursyntes blir mot den bakgrunden ett samhälle som 
domineras av specifika kristna grundvärderingar och trosföreställningar. 

      Dessutom förutsätter formuleringen syntes att det ”kristna” och det ”samhälleliga” ömsesidigt 
påverkar och betingar varandra.  

      Samhällets sekularisering blir mot denna bakgrund ett samhälle som frigör sig från sina kristna 
grundvärderingar och trosföreställningar.  
Den kristna kultursyntesen förutsätter dock inte, och då inte ens under den liberalteologiska 
epoken, att kyrka och samhälle betraktas som två delar av samma sak eller ens behöver se saker 
och ting på likartat sätt.2  

 
     Den fortsatta framställningen kommer att visa att det går att samla upp biskoparnas 
sinsemellan många gånger disparata tänkande i ett generellt påstående att de alla värnade om 
kristen tro på ett sätt som starkt påminde om liberalteologins kamp för den kristna 
kultursyntesen. Herdabrevens skiftande innehåll och olika betoningar utgör inget hinder. Inte 
heller det faktum att Brilioth förfasade sig över kulturens och moralens förfall, medan Aulén 
inte hade ett ord att säga i folkmoraliska frågor under trettiotalet, vare sig i herdabrevet eller 
på något annat ställe. Inte ens olika kynne och i långa stycken olika inställning påverkar i 
väsentlig grad. Så var exempelvis Bohlin och Ljunggren som personligheter varandras 
motsatser och även teologiskt stod de långt ifrån varandra.3 Trots dessa skillnader brann de 
ändå för i stort samma sak, något som jag i sakredovisningen kommer att demonstrera. 
     Problemets kärna ligger i det teologiska systemskiftet under tio− och tjugutalen från ett 
liberalt, människo- och kulturcentrerat tänkesätt, till ett där Gud och hans frälsningsverk kom 
i centrum. Tyngdpunkten växlade bildlikt talat från människa till Gud.  Människan blir efter 
systemskiftet primärt mottagande, sekundärt agerande. Särskilt i den från kontinenten 
stammande dialektiska teologin blev denna teologiska omsvängning tydlig. Kultur och 
kultursynteser betraktade de dialektiska teologerna med misstänksamhet. I Sverige ansågs 
lundateologin, i första hand företrädd av Nygren, Bring och Aulén, besläktad med den 
dialektiska teologin och beskylldes som sådan, med rätt eller orätt, som kulturfientlig.4  
     Här intresserar bland annat Auléns inställning. Som redan Auléns herdabrev visar 
förfäktade Aulén under trettiotalet en gudscentrerad teologi, med intresse att renodla den från 
främmande inflytande. En syntes mellan kristen tro och humanism var honom främmande. 
Det blev till synkretism.  

                                                
1 Vad det kristna i praktiken innebar kommer vi i fortsättningen kunna exemplifiera och dessutom 
problematisera. Vad som är kristet respektive icke kristet är sannerligen inte självklart.  
2 Se mitt referat av Kristendomens väsende s. 
3 Dahlberg 1953, s 8. 
4 En skissartad bestämning av lundateologin samt om relationen lundateologi – dialektisk teologi. Se Brohed 
1982, s 144.  



 10 

     Detta betyder emellertid inte att Aulén, vars teologi ständigt utvecklades, ens under 
trettiotalet, då hans avgränsande teologi var som tydligast, kan beskyllas stå vid sidan om i 
kampen för ett svenskt samhälle grundat på kristna värderingar. Inget tyder på annat än att 
också han värnade om ett fortsatt kristet inflytande över samhällslivet. Även han stod upp för 
något som har uppenbara likheter med liberalteologins kristna kultursyntes, om än på sitt sätt. 
     Att denna min förmodan är riktig bekräftas av Aulén själv i hans föredrag till prästerskapet 
i Strängnäs stift i samband med prästmötet 1936, Kristendomens gåva till humaniteten. Där 
svär sig den för kulturfientlighet misstänkte Aulén fri. Han gör det i sitt föredrag där han  
betygar att kristendomen visst inte är kulturfientlig. Genom att hävda sin egenart befrämjar 
och stärker den tvärtom sann humanitet.1 
     Ett annat exempel är Gustaf Ljunggren. Denne gjorde poäng av ”trons paradoxalitet” och 
detta i medveten motsats till en, som han såg det, sekulariserad rationalism.2 Mer än många 
andra kämpade denne Ljunggren för fortsatt kristen kulturdominans. 
     Dessutom, även avgränsningar kan ytterst syfta till att återvinna det man håller på att 
förlora. För den kristna trons överlevnad och framtida inflytande kan avgränsning och 
besinning över trons väsen anses vara av nöden. I min huvudframställning utgår jag från att så 
är fallet. 
     I själva verket visade sig, de många biskopstillsättningarna under trettiotalet till trots, att 
läget från det utgående tjugutalet var oförändrat. De biskopar som tillsattes följde, möjligtvis 
med undantag av Stadener som det är svårt att få grepp om,3 en förmedlande linje. Detta 
gjorde de oavsett deras inbördes olikheter. De strävade inte efter att bevara en äldre tids 
kyrkoliv, minst av allt att reformera kyrkan i liberalteologisk riktning. I stället önskade de 
”reformera och modernisera kyrkolivets former för att innehållet skulle kunna komma bättre 
till uttryck under de nya förhållanden som rådde”.4 Denna reformering och modernisering 
hade bland annat till syfte att bevara samhällets kristna grundval, inte avveckla den. 
Fortfarande strävade man efter samhällsanknytning men nu mindre genom att anpassa sig till 
samhällets värderingar, mer genom att hävda trons egenart.   
 
En kyrkohistorisk specialstudie 
Titeln på denna studie, Herdabrevens vittnesbörd, gör klart att det här är en specialstudie med 
annat än i första hand underhållningsvärde, samt därtill med begränsad räckvidd. Det vore 
förmätet att tro att den slutliga sanningen uttrycks i ett urval populärt anlagda till präster och 
allmänhet skrivna herdabrev. När dessutom urvalet kan diskuteras, förbättrar det inte 
situationen. Här skall öppet erkännas att det främst var arbetsekonomiska skäl som styrt mitt 
urval. Att jag helt uteslutit Manfred Björkquist som biskopsvigdes 1942 för Stockholms stift, 
kan synas extra beklagligt. Att ta med honom hade onekligen förstärkt betydelsen av min 
studie. Han stod ju ändå i ”mina” biskopars sammanhang. Till mitt försvar kan jag anföra att 
alla de av mig analyserade biskoparna var kraftfulla och representativa, dessutom tillräckligt 
många för att deras agerande skall säga något som kan bedömas som tidstypiskt.5 

                                                
11 Aulén 1936,  s 51–60. På motsvarande sätt resonerade Anders Nygren. Bexell 1980, s 110. 
2 Ljunggren 1928, s 46–68. 
3 Thidevall påpekar att Stadener i striden om den kyrkliga jorden ”skickligt” skulle mobilisera opinionen som 
verkade för forna tiders enhet mellan kyrka – stat. Thidevall 2000, s 130. 
4 Thidevall 2000, s 124. 
5 De under den första hälften av 1900-talet vigda biskoparna var: 
  Bergquist, Olof 1904 Luleå, emeritus 1938 
  Danell, Hjalmar 1905 Skara, emeritus 1935 
  Eklund, J A 1907 Karlstad, emeritus 1938 
  Lönegren, Ernst 1909 Härnösand, emeritus 1935 
  Söderblom, Nathan 1914 Uppsala, död 1931 
  Rundgren, Viktor 1920 Visby, död 1936 



 11 

Vad som ovan sagts om valet av biskopar äger också sin tillämpning på de socialdemokratiska 
motpoler jag ställer upp. Ett urval tal av P A Hansson och makarna Myrdals ”Kris i 
befolkningsfrågan” förtäljer förvisso inte hela sanningen om den socialdemokratiska rörelsen. 
De belyser däremot och problematiserar biskoparnas positioneringar i sina herdabrev. Och det 
är det som är meningen. Yvonne Hirdmans bedömningar av makarna Myrdals bok har jag lyft 
fram enbart därför att jag uppmärksammade att hon på bestämda punkter bekräftar det jag 
kommit fram till. I övrigt har jag inte tagit ställning till hennes bok. 
 
     För de av tysk teologi och kultur påverkade biskoparna representerades den liberala 
teologin förutom av Harnack, främst av Ritschl, Hermann samt kanske även av Troeltsch. På 
på svensk botten tydligast av Linderholm. Varför jag nedan låtit Harnacks ”Kristendomens 
väsende” exemplifiera liberalteologin har inte att göra med att biskoparna vänder sig speciellt 
mot Harnack, mer att hans bok på ett lättfattligt sätt belyser både skillnader och likheter 
mellan liberalteologin och biskoparnas teologiska hållning.  
 
En fristående fördjupning av Kristensons ”Rädda familjen” 
Mitt arbetes första del kan ses som en fristående fördjupning och utvidgning av Nils 
Kristensons 1997 postumt publicerade avhandling Rädda familjen. Kristen opinionsbildning i 
befolkningspolitiska och sexualetiska frågor under 1930−talet. Som källmaterial har 
Kristenson använt i första hand tidningar, tidskrifter, litteratur och annat tryckt material från 
trettiotalet. Den frikyrkliga och kyrkliga pressen är noggrant genomgången och redovisad. De 
herdabrev som utgör källmaterial för denna undersökning är inkluderade i såväl Kristensons 
material som i hans bearbetning. I själva verket följer jag Kristenson i spåren under hela den 
första delen av denna undersökning. Skillnaden mellan mig och Kristenson är att han har ett 
bredare anslag. Min utgångspunkt är herdabreven och enbart herdabreven.  
     Naturligtvis ges ej i Kristensons framställning plats för analyser motsvarande mina om 
exempelvis makarna Myrdals Kris i befolkningsfrågan eller mina detaljerade genomgångar av 
herdabreven. Här gör jag dessutom anspråk på självständighet. Min karakteristik av 
biskoparnas defensiva och på försvar inriktade hållning till samhällsutvecklingen är helt min 
egen. 

                                                                                                                                                   
  Billing, Einar 1920 Västerås, död 1939 
  Rodhe, Edvard 1925 Lund, emeritus 1949 
  Aurelius, Erik 1927 Linköping, emeritus 1935 
  Stadener, Sam 1927 Strängnäs, 1933 Växjö, död 1936 
  Reuterskiöld, Edgar 1928 Växjö, emeritus 1932 
  Block, Carl 1929 Göteborg, död 1948 
Eidem, Erling 1932 Uppala, emeritus 1950 
Aulén, Gustaf 1933 Strängnäs, emeritus 1952 
Ljunggren, Gustaf 1935 Skara, död 1950 
Bohlin, Torsten 1935 Härnösand, död 1950 
Andræ, Tor 1937 Linköping, död 1947 
Ysander, Torsten 1937 Visby, 1947 Linköping, pensionerad 1959 
Brilioth, Yngve 1938 Växjö, 1950 Uppsala, emeritus 1958 
Runestam, Arvid 1938 Karlstad, emeritus 1957 
Jonzon, Bengt 1938 Luleå, emeritus 1956 
Cullberg, John 1940 Västerås, emeritus 1962 
Björkquist, Manfred 1942 Stockholm, emeritus 1954 
Hultgren, Gunnar 1948 Visby, 1951 Härnösand, 1958 Uppsala, pensionerad 1967 
Nygren, Anders 1949 Lund, emeritus 1958 
Giertz, Bo 1949 Göteborg, pensionerad 1970 
Kompletta listor i bilagorna 1 och 2 i Lagerlöf Nilsson 2010. 
    



 12 

     För att maximalt kunna dra nytta av Kristenson har jag för eget bruk systematiserat 
innehållet i Kristensons avhandling så att den mera exakt motsvarar mitt eget upplägg, något 
som lätt lät sig göras. I mina konklusioner drar jag sedan genomgående in Kristensons 
resultat. Detta för att ge mera allmängiltighet åt min studie. 
     Nu är det Kristenson och hans avhandling Rädda familjen jag lutat mig mot. Betoningarna 
och därmed också fokus hade förändrats med annan anknytning. Väsentligen förändrad om 
jag på motsvarande sätt tagit hjälp av Urban Claessons Folkhemmets kyrka osv, där 
utvecklingen speglas mot den socialdemokratiske prosten och riksdagsmannen Harald Halléns 
agerande. Det betyder inte att jag bortser från Folkhemmets kyrka.  
 
Mitt arbetes andra del står däremot på egna ben 
Mitt arbetes andra del står däremot på egna ben. Här gör jag anspråk på att grundligt ha gått 
igenom allt väsentligt som biskoparna har framfört om tro och församling. Det betyder inte att 
jag i min redovisning radar upp en rad sanningar som jag systematiserat och sedan redovisar. I 
stället förstår jag biskoparnas uttalanden utifrån rådande samhällssituation, liksom framför allt 
mot bakgrund av den tidigare epokens liberala teologi. Jag finner så här i efterhand det föga 
anmärkningsvärt att läget i samhället i hög grad påverkat biskoparnas tänkande. Desto mer 
frapperande däremot att biskoparna långt ifrån har övergett den liberala teologi som de med så 
starka ord förkastar. 
    Naturligtvis finns det andra sätt att läsa herdabrev. Man kan som Lagerlöf Nilsson i sin 
avhandling Med lust och bävan analysera herdabreven utifrån biskoparnas strävan att 
motsvara religiöst högtflygande ideal, eller med Lundstedt mot bakgrund av den demokratiska 
utvecklingen.1 Som bekant finns det mer än ett legitimt sätt att tolka yttranden och diskurser i 
samhällsvetenskapliga sammanhang.  
 
Kyrkohistoriskt anlagt 
     Slutligen behöver sägas att mitt arbete är kyrkohistoriskt anlagt av just den anledningen att 
jag inte försummar att betona den betydelse samhällets påverkan hade på de undersökta 
biskoparnas synsätt. Jag har till och med renodlat den betydelsen. Detta med förhoppningen 
att det jag kommit fram till skall kopplas till undersökningar med andra utgångspunkter. 
Därigenom kan mina renodlingar vägas och eventuellt modifieras. I slutändan blir 
förhoppningsvis resultatet nyanserat och klarläggande.  
 
Använt bakgrundsmaterial 
     Vad beträffar den första delen i min framställning får i huvudsak Kristensons 
forskningssammanfattning vara även min egen.  
     Dock behöver något tilläggas om vad som hittills skrivits om de herdabrev som jag 
analyserar. Förutom i sin avhandling har Kristenson behandlat dessa herdabrev i Två 
uppfattningar av samhällsansvar: kyrkans och socialdemokratins (1982). Mera utförligt 
refereras de i Birgitta Brodds Var Sveriges sak också kyrkans? ( 2004)2, i Ulrika Lagerlöf 
Nilssons Med lust och bävan. Vägen till biskopsstolen inom Svenska kyrkan under 1900-talet 
(2010). I Göran Lundstedts Biskopsmötet och demokratin. Biskopsrollens förändring i 
Svenska kyrkan under 1900-talets senare del. (2006), behandlas främst herdabreven 1953–
2000. 
     Om trettiotalets teologi och församlingsliv sedd i sitt samhällshistoriska sammanhang, 
finns en del skrivet medan mycken forskning återstår. Själv lutar jag mig i långa stycken mot 
Thidevalls Kampen om folkkyrkan (2000). Jag använder dessutom artiklar i det nordiska 
sammelverket  Kirken, krisen och krigen (1982), främst uppsatser av Tegborg, Brohed, 
                                                
1 Lagerlöf Nilsson 2010, Lundstedt 2006. 
2 Andræs herdabrev refereras och bedöms i Widengren 1947, s 252–273.  



 13 

Kristenson och Montgomery. Urban Claessons Folkhemmets kyrka. Harald Hallén och 
folkkyrkans genombrott. En studie av socialdemokrati, kyrka och nationsbygge med särskild 
hänsyn till perioden 1905–1933 (2004) har jag nyttjat för att vidga min kännedom om 
bakgrunden till trettiotalsbiskoparnas tal om folkkyrkan. 
     I den rikhaltiga litteratur som utan specifik samhällsanknytning analyserar teologiska och 
idéhistoriska utvecklingslinjer under trettiotalet hänvisas till litteraturhänvisningarna i 
Broheds Sveriges kyrkohistoria del 8 (2005). Själv har jag haft mest nytta av Göran Bexells 
Teologisk etik i Sverige sedan 1920−talet(1981), där bland annat Runestams, Bohlins och 
Auléns etiska tänkande redovisas  
 
Tillåt mig fortsättningsvis i denna inledning redovisa min syn på undersökningens historiska 
sammanhang samt därefter redogöra för hur jag lagt upp min studie samt slutligen redogöra 
för min egen förståelsehorisont.  
 
Utmaningar från sekularisering och socialdemokrati  
     Under de senaste århundradena har i vår del av världen utmaningen mot kristen tro främst 
berott av en specifik förskjutning i det allmänna tänkandet. Kort uttryckt har människorna i 
det vardagliga livet fjärmat sig från Gud. Gud blir inte längre svaret på alla varför. Människan 
har i allt högre grad sökt inomvärldsliga förklaringar på livets gåtor. Denna företeelse kallas 
som bekant sekularisering.  
     Bakgrunden till denna sekularisering är att under 1800−talet livssyn och livsvillkor 
förändrades i accelererad takt och på bred front. Detta på grund av vidgat vetande, nya 
upptäckter, effektivare jordbruk, industrialisering, liksom inte minst därför att 
kommunikationerna förbättrades. Kristen tro kom i samband med detta allt mer vid sidan om.  
Detta satte press på såväl förkunnare som teologer som kände av att kristen tro höll på att 
förlora sin dominerande ställning. Inte minst var historiestudiets utveckling i historiekritisk 
riktning påfrestande för dem. Ty historiekritiken väjde inte för kritik av bibeln vilket fick till 
följd att många gamla sanningar problematiserades eller raserades.  
     Från kristet håll mötte man tidens utmaningar på två diametralt olika sätt. Å ena sidan 
genom att en stor grupp kristna betonade trons subjektiva sida. För dem bevisades trons 
sanning främst i människans hjärta. Samtidigt läste de bibeln ”konservativt”, d v s antingen 
utan att ta hänsyn till, eller genom att enbart selektivt beakta bibelkritikens rön. Å den andra 
sidan mötte man från kristet håll tidens utmaningar på tron genom liberal teologi. När 
allteftersom under de första årtiondena av 1900−talet, den liberala teologin visat sig 
otillräcklig ersattes eller kompletterades denna av nya teologiska riktningar med en 
”konfrontatorisk” inställning till den liberala teologin. Exempel på hur detta nya kunde te sig 
får vi bland annat genom att ta del av de herdabrev som kommer att analyseras nedan.  
     I denna studie lyfter jag fram socialdemokratin som den kristna trons huvudutmanare. 
Denna låter jag av skäl som ovan anförts representeras av den svenske statsministern Per 
Albin Hansson samt av makarna Alva och Gunnar Myrdal. 
     Socialdemokratin, med rötter i socialism och marxism, var i sitt begynnelseskede starkt 
religionskritisk. Religionskritiken mildrades emellertid tillsammans med socialiseringsivern 
allteftersom socialdemokratin fick fäste i allt bredare folklager. Så småningom nöjde man sig 
från socialdemokratiskt håll med att försöka skjuta den kristna tron åt sidan från det offentliga 
livet.1 Samhällsomvandling var socialdemokratins huvudsak.  I offentligheten ville man 
därför själv råda.  

                                                
1 Närmare om relationen socialdemokrati – Svenska kyrkan i Kristenson 1982, s 234 f. Om ett begynnande 
samförstånd se Claesson 2004, s 231–235 



 14 

     Tron var en privatsak, sade man i propagandan. Som jag ser det var syftet med detta 
slagord ytterst att från det offentliga rummet skjutsa undan de trons representanter som ville 
konservera en förment kristen samhällsstruktur. 
     Den socialdemokratiska samhällsomvandlingen från trettiotalet och framåt förutsatte 
mindre konkret socialisering än kraftfulla ingripanden i samhällsekonomin. Genom dessa 
ingripanden påverkades såväl samhällsstruktur som enskilda människors ekonomiska och 
sociala förutsättningar. Den socialdemokratiska politiken visade sig ligga rätt i tiden och 
dessutom vara effektiv. Bland annat kom den att få avgörande betydelse för hemmens, 
familjens och skolans utformning. Till och med äktenskapssynen påverkades av socialisternas 
politik. 
     På just samlivets och skolans områden kämpade framför allt kyrka och frikyrka emot. 
Båda ansåg att särskilt hem, skola, familj, moral och äktenskap borde fredas som speciellt 
kristna områden. Den kristna kultursyntes som de kämpade för att behålla, vilade på att 
kristen tro hade ett avgörande inflytande på just dessa områden. Detta berodde i sin tur mindre 
på desperat iver att ändå få behålla något. Mer betydde det att kristenheten i Sverige 
fortfarande var förankrad i det gamla bondesamhället, vars grundvalar vilade på just hemmet, 
familjen, by- och sockengemenskapen.  
     I fortsättningen skall jag ge exempel på hur denna idéernas konfrontation kunde te sig. Jag 
gör det genom att jämföra sinsemellan jämförbara aktstycken från vardera sidan av 
frontlinjen. Dessa aktstycken är föredrag och anföranden av Per Albin Hansson, boken Kris i 
befolkningsfrågan (1934) av makarna Myrdal samt slutligen de under 1930−talet nytillträdda 
biskoparnas herdabrev. De gemensamma nämnarna i detta mitt källmaterial är flera. De är alla 
menade att nå ut till en bredare allmänhet. De är mer eller mindre generella i sitt anslag och 
minst av allt krångliga i sitt innehåll. Kort sagt handlar det om populärt hållet material 
syftande till att nå ut till och påverka en bredare allmänhet. I sådant material kommer det man 
mest av allt vill betona fram. 
     Anförandena och artiklarna av Per Albin Hansson är utvalda för att de blivit allmänt kända 
och dessutom innehåller för honom karakteristiskt material. Makarna Myrdals bok därför att 
Nils Kristenson använt den i Rädda familjen men också därför att den fick så brett genomslag 
och dessutom så tydligt renodlar dåtida och framför allt framtida socialdemokratisk hållning. 
Redan samtiden insåg detta. Andræ skriver i sitt herdabrev från 1935 att vi lever i det 
”Myrdalska tidevarvet”.1 Och i historieskrivningen rörande socialdemokratin har man också 
uppmärksammat den pådrivande effekt Kris i befolkningsfrågan hade.2  Herdabreven har jag 
använt därför att dessa förhoppningsvis bättre än dessa biskopars mera lärda framställningar, 
blottar vad de brann för. De lägger i herdabreven på ett lättfattligt sätt fram sin syn på och oro 
för samhälle och kyrka.  
     Dessutom ger de uppräknade aktstyckena tillfälle att på ett okomplicerat sätt och med ett 
begränsat material studera viktiga spänningar mellan socialdemokratisk, eller varför inte 
politisk, samhällssyn och kyrkans. 
 
Upplägget   
Min undersökning handlar alltså sammanfattningsvis om trettiotalsbiskoparnas försvar för de 
kristna grundvalar som de ansåg hotade. I den första delen av min studie redovisar jag detta 
försvar mot bakgrund av hur kristen samlevnadspraxis utmanades, liksom av hoten från de 
framträngande totalitära rörelserna nazism och kommunism. Som kontrast till biskoparna 

                                                
1 Andræ 1935, s 91 f. “Om man ser till verkningarna, är den boken en av de märkligaste som utkommit i vårt 
land under 1900−talet. Innehållet är i och för sig inte så märkvärdigt. Det mesta av vad där står var redan förut 
känt av fackmännen, men boken väckte enorm uppmärksamhet och gjorde med ens befolkningsfrågan till hela 
folkets samtalsämne.” Elmér 1965, s 98. 
2 Se exempelvis Tingsten 1 1967 s 336 f. Hirdman 1988, s 220–223.  



 15 

redovisar jag och analyserar socialdemokratisk hållning via Per Albin Hansson och makarna 
Alva och Gunnar Myrdal.  
     I studiens andra del tar jag upp biskoparnas syn på teologi och församlingsliv. Här får, 
förutom de nämnda socialdemokraterna, Harnacks liberala teologi, som den framställs i 
Kristendomens väsende (1900), bilda kontrast. Den nya teologi som växte fram efter första 
världskriget utformades nämligen på kontinenten och även i Sverige i reaktion mot just liberal 
teologi. Denna teologi ansåg man ha bidragit till såväl sekularisering som samhällskatastrof.  
     Ivern att försvara sig mot sekulariseringen och entusiasmen över att demonstrera alternativ 
till den liberala teologin var utan varje tvekan de livande faktorerna när biskoparna skrev sina 
herdabrev. De skrev minst av allt på rutin. 
 

Min förståelsehorisont 
Läsningen av den här kyrkohistoriska specialstudien får förmodligen den uppmärksamme 
läsaren att reflektera över den generella frågan hur mycket grundsynen egentligen påverkar 
resultaten i historiska, idéhistoriska eller kyrkohistoriska arbeten. Det är nämligen uppenbart 
att min grundsyn betytt en hel del i min granskning av trettiotalets herdabrev.  För att 
underlätta reflexionen över detta har jag valt att redan här redovisa min övergripande 
förståelsehorisont.       
     Det har känts naturligt för mig att hålla mig på armlängds avstånd från såväl biskoparna 
som från P A Hansson och makarna Myrdal. Belysande är min syn på den liberala teologin. 
De flesta av de nyvalda biskoparna förutsätter att denna är övervunnen. Biskop Bohlin 
skyggar till och med för att bli betraktad som just liberal teolog. För mig varken var eller är 
den liberala teologin övervunnen. Tillåt mig redovisa hur jag tänker i just den frågan.  
     För mig står det klart att trettiotalsbiskoparna och många med dem var indragna i ett 
medvetet försvar för sin tro och sin ställning som den kristna trons väktare. Problemet var 
bland annat att hävdvunna metoder att vidmakthålla trons sanning inte fungerade som 
tidigare. Tilltron till ortodoxins systembyggande, liksom till 1800−talsbiblicismens 
fasthållande vid bibelns tillförlitlighet och inspiration, hade raserats och det inte minst för 
ledande teologer. Bland dem som mist denna tilltro var den unge teologen Gustaf Aulén, 
sedermera biskop i Strängnäs och i den egenskapen ingående i denna studie. Auléns, liksom 
Einar Billings, uppgörelse med professorn, den lågkyrklige och av EFS−fromhet präglade 
Adolf Kolmodin, exemplifierar problematiken åskådligt. Den intresserade kan på ett 
lättillgängligt sätt ta del av uppgörelsen med Kolmodin genom att läsa Jonas Jonsons år 2011 
utkomna biografi om Gustaf Aulén. 
     Något måste komma i det raserades ställe för att tron skulle behålla sin ställning. Och det 
nya kom och kulminerade vid sekelskiftet 1900 i den liberala teologin. Det var en 
liberalteologi som i ärligt nit bejakade mycket av den nya tidens kunskap och ideal.  I takt 
med detta bejakande lät liberalteologerna en rad av de gamla trosföreställningarna falla. I 
centrum stod, i den förenklade och förmänskligade kristendom som blev resultatet, en Gud 
som förbarmade sig över den enskilde som sökte honom.  
      Jesus blev i liberal trosuppfattning den som uppenbarade Gud på ett ojämförligt sätt. Jesu 
självutgivande offer betonades medan hans uppståndelse förnekades. Jesus var inte Guds son i 
egentlig mening. Inte heller var han för liberalteologerna, som inte trodde på naturunder, 
väsentligen undergörare.  Han var istället profeten, en förebild för varje enskild människa som 
sökte Gud.  
     Evangeliet rensades på material som verkade anstöt på omgivningen Det mänskliga i 
evangelierna togs istället fram, framför allt det för sekelskiftesmänniskan sant mänskliga. 
     Få syntes vid sekelskiftet 1900 opåverkade av den tidsanda som i så hög grad hade vunnit 
ingång bland liberalteologerna. Och mycket av det nya hade också kommit för att stanna. 



 16 

Världsbild, värderingar som i långa stycken var konforma med samtidens ideal, en 
humaniserad syn på de eviga straffen, historiekritik, som innefattade även studiet av bibeln, 
liksom mycket annat, stannade kvar och blev till allmängods. Detta även bland teologer som 
inte kunde beskyllas för att vara liberala.  
     Allt fler teologer blev emellertid, och det i accelererande takt, öppet kritiska mot den 
specifikt liberala teologin. För att återgå till Gustaf Aulén blev med tiden den liberala teologin 
och deras förespråkare hans teologiska huvudmotståndare.  
     Vad beträffar Gustaf Aulén har jag tagit mig före att utifrån dennes skrift Reformatoriska 
motiv (1917) försöka reda ut vad det var som i ett tidigt skede skilde honom från den liberala 
teologin. Jag har funnit att den springande punkten var skilda synsätt på frälsningsverket och 
på Jesus.  Jesus förutsätts i Reformatoriska motiv vara Guds son i egentlig mening där vikt 
läggs vid hans uppståndelse. Nog hade väl Aulén och hans upplysta trosbröder sina 
funderingar kring den kroppsliga uppståndelsen och den obefläckade avlelsen. Men de tiger i 
möjligaste mån om detta. De gör däremot poäng av att Jesus inte låter sig sublimeras till det 
begynnande 1900−talets idealmänniska. Jesu kärlek är kvalitativt annorlunda än människors. 
Perspektivet har förskjutits från människa till Gud. Jesus blir inte längre främst människors 
representant utan Guds, inte förebild utan frälsare. 
     Trots allt är Auléns liksom övriga biskopars teologi besläktad med den liberala. 
Utgångsläget är gemensamt. Det gällde att hävda kristen tro i en tid som var på väg att överge 
den. För att nå dit förutsattes ”förkortning”. Aulén valde, inspirerad av Luther, ut ett speciellt 
motiv i Nya testamentet, människans skuld och Guds nåd genom Kristi försoningsgärning och 
lät sedan detta motiv styra de andra. Att detta är en vågsam och subjektivt betingad 
förkortning av det bibliska budskapet, synes mig självklart. Liberalteologin förkortar också 
men på ett annat sätt. För dem blir de synoptiska evangelierna det centrum utifrån vilket allt 
annat i den kristna tron skall kunna härledas. 
     Till detta behöver fogas att teologerna i gemen i denna tid av kris för tron var speciellt 
känsliga för det etiskt lödiga. Genom sina respektive ”förkortningar” slapp de undan mycket i 
den gamla tron som i nya historiska sammanhang framstod som allt mera betänkligt. Detta 
talade visserligen biskoparna aldrig om. Det gjorde däremot de liberala teologerna. 
     Dessutom kunde varken liberala teologer eller några biskopar springa från det faktum att 
ny tid också förändrar trons förutsättningar. Detta saluförde den liberala teologin men sällan 
biskoparna. Gustaf Auléns hållning har jag funnit belysande.  
     I Reformatoriska motiv tar Aulén försiktigt avstånd från den tyske teologen Ernst 
Troeltsch, en av de ledande i den s k nyprotestantismen. Troeltsch låter den revolution i synen 
på vetenskap och värld som inträdde från upplysningstiden och framåt vara avgörande för den 
senare lutherska protestantimens framväxt, inte reformationen som sådan. Den gamla 
världsbilden höll den frambrytande lutherska kyrkan kvar i gamla religiösa banor trots 
Luthers radikala nytänkande.  
     Aulén delar inte den uppfattningen. Religionen är något för sig och det var först religiöst 
nytänkande, tydligast uttryckt i Luthers religiösa revolution, som kunde åstadkomma religiös 
nydaning. Hela boken Reformatoriska motiv utgår från denna grundsyn. De reformatoriska 
motiven har sin grund i Luthers religiösa upptäckt av tron och nåden som obrutna 
gudsgärningar. 
     Samtidigt är Aulén inte fyrkantig. Han vet väl vad en ny samhälls− och vetenskapssyn kan 
innebära. I Reformatoriska motiv blir upplysningsteologin det främsta exemplet på detta. 
Aulén visar hur förståelsen av tron, uttryckt i de reformatoriska grundmotiven, under 
upplysningstiden blir irrelevant  i takt med ny världsbild och nytt tänkande.   
     Trots allt är Aulén optimistisk. Religionen är en kategori för sig. Tron består även när 
världsbilden förändrats och vetandet vidgats.  De reformatoriska grundmotiven är såväl garant 
för som exempel på detta.  



 17 

     Jag har refererat Aulén så pass utförligt eftersom jag funnit att dennes tilltro till de 
religiösa motivens fasthet speglar något för herdabreven typiskt. För min del är jag mer 
tvekande. Detta särskilt som jag nyligen i en studie ha närmat mig romantikern, prosten och 
riksdagsmannen Gustaf Wilhelm Gumælius (1789–1876). Min undersökning gick ut på att 
ställa Gumælius romantiskt religiösa föreställningsvärld mot den politiska verkligheten. Jag 
kom fram till att det rådde ett svårutrett växelspel mellan tro och yttre omständigheter. Min 
tveksamhet till Auléns optimism om de religiösa motivens fasthet och hans tilltro till att 
religionen är något i sig har också andra skäl. Dessa har samband med mitt sätt att tolka 
sekulariseringen och dess följder.    
     Därmed har jag kommit över på min distanserade hållning inte bara till biskoparna utan 
också till politikerna, här representerade av P A Hansson och makarna Myrdal. 
     Som jag ser det var den mest påtagliga följden av sekulariseringen att gudstron fördes 
undan från offentligheten. Det skedde i en långvarig process som inleddes redan under 
sjuttonhundratalets upplysning. Orsakerna är många, en av dem att tron ansågs störa, ibland t 
o m hindra utvecklingen. Traditionell gudstro försvårade fruktbar analys av verkligheten, 
nödvändig för utökad kunskap och i sista hand för välståndsutvecklingen. Det blev enklare att 
tänka om människan uteslöt Gud.  
     Vilken Gud var det människorna förde undan? Vid närmare betraktande den Gud som 
kyrkan och den världsliga makten hållit sig med och använt sig av. Kyrkan behövde Gud i sin 
uppfostrande och kontrollerande gärning. Den världsliga makten använde Gud i sin strävan att 
kontrollera och hålla befolkningen samman genom en uppsättning av gemensamma 
grundvärderingar 
      Denne Gud ställde sig, beroende på vilka som företrädde honom, bakom sinsemellan 
motsägande företeelser och sanningar.  
     Gud så förstådd måste förstås utifrån sina företrädare, deras preferenser och deras 
maktbegär. Gudens egenskaper kan dessutom härledas till i tiden aktuella världsbilder, 
verklighetsuppfattningar och värderingar. Samtidens teologi och bibeltolkning spelade också 
in, till och med i hög grad. Ett gemensamt drag i de skiftande synsätten på vad som var Guds 
vilja var Guds ”värdekonservativa” inställning. Gud bevarade förment gamla värden som 
idealiserades. 
     Framför allt framträdde Gud i alla sina skepnader med anspråk på att vara en personifierad 
bärare av absoluta ideal med ofelbar kännedom om rätt och fel samt med krav på lydnad. 
     Slutsatsen blir att denne bortförde Gud till största del var en skapelse av människor. Ett 
sekulärt samhälle blir mot den bakgrunden ett samhälle som har fört undan en av människor 
skapad Gud från den offentliga arenan.  
     Men hela detta resonemang om Gudstrons ”blandade” karaktär förs aldrig av biskoparna i 
deras herdebrev. Jag utgår från att de inte tänkte i dessa banor. 
     Jag hävdar att följderna av gudstrons försvinnande inte blev så dramatiska som de flesta 
idag, inklusive biskoparna i sina herdabrev, föreställde sig. Den av människor skapade Guden 
ersattes av nya mänskliga skapelser som intog Guds plats. Tydligast skedde detta genom av 
människor tillskapade absoluta ideal, ofta utvecklade till mer eller mindre heltäckande 
ideologier. Dessa ideal liknar jag vid från tid till tid framträdande icke personifierade Gudar. 
Med en icke personifierad Gud menar jag en Gud som mer framträder som princip än som 
person.  
     Idealen, dessa den nya tidens av människor skapade Gudar, upplevs av anhängarna i deras 
existentiella valsituationer som bärare av absolut sanning. Inom sina områden äger de ofelbar 
insikt om rätt och fel. De ställer som traditionens Gud dessutom krav på efterlevnad.  
     Varken Per Albin Hansson eller makarna Myrdal tänker medvetet i den här riktningen. 
Detta trots att de själva är levande exempel på det riktiga i mina iakttagelser. De ser det helt 
enkelt inte. 



 18 

     Ett sekulärt samhälle blir därför med mitt sätt att se inte så vitt skilt från ett 
religiöst/kyrkligt bestämt samhälle som det schablonmässigt framställs i nutida 
historieskrivning. En auktoritet har ersatts av en annan utifrån förutsättningar som inte är 
väsensskilda från varandra. Skillnaden är kanske den, tänker jag mig, att det sekulära 
samhällets ”Gudar” är flyktigare än den gamla tidens Gud. Dessutom naturligtvis att den nya 
tidens ”religiösa” sanningar är uppbyggda utifrån en ny tids maktstrukturer, ideal, utopier, 
vetenskap och kunskap. Dessutom saknas alla metafysiska hänvisningar till utomjordiska 
makter eller till en himmelsk, överjordisk tillvaro. Det ”eviga” tangeras på annat sätt. 
     Resultatet av detta sätt att tolka verkligheten blir bland annat att biskopar och 
socialdemokratiska ledare låter sig jämföras även på något som skulle kunna kallas den 
religiösa arenan. Och det är just det jag låter dem göra i denna studie.   
     Återstår att något utförligare redovisa min syn på det sekulära samhället. Detta för att 
ytterligare motivera mitt företag att i den här studien relativisera gränslinjer mellan tro och 
politik. 
     Det är en av alla insedd sanning att kyrkan inte längre har någon självklar förtur i ett 
sekulariserat Västeuropa. Det har politikerna signalerat genom att definiera samhället som 
sekulärt och genom att medvetet hålla isär kyrka och stat. Bekännelsen till det sekulära 
samhället innebär enligt dem ett ja till rationalitet och ett inomvärldsligt betraktelsesätt. Detta 
anses vara det naturliga i en demokrati. Politik är en sak, tro en annan. Politiken tillhör det 
allmänna, tron privatlivet.  
     Gränsen mellan nu och då är på den grunden skarpt dragen i politikers och intellektuellas 
retorik. Tidigare var kyrkan en privilegierad statskyrka, konstaterar de. Kyrkans tro var 
dessutom den självklart ledande ideologin i samhället. Nu däremot vilar samhället på 
demokrati, solidaritet, människovärde, jämställdhet och mänskliga rättigheter.   
     Den som vill fördjupa sig i detta sätt att se och det av en författare som tror på dess 
sanning rekommenderas läsning av Liberalismens idéhistoria av Svante Nycander. 
     Att denna verklighetsbeskrivning innehåller sakliga spänningar är för mig uppenbart. Man 
kan inte beskriva samhället som sekulärt i ordets egentliga mening och samtidigt förkunna 
demokrati, solidaritet, alla människors lika värde, jämställdhet och mänskliga rättigheter som 
de högsta av värden. Att tilldela människor lika värde oavsett utförsgåvor och kapacitet är 
nämligen varken inomvärldsligt eller grundat på rationalitet. Demokratiskt sinnelag och 
känsla för mänskliga rättigheter hör hemma bland de mänskliga värderingarna. Värderingar i 
sin tur vetter ovillkorligen mot en människas grundsyn och tro.  
     Man kan naturligtvis, och då i oegentlig mening, kalla det samhälle sekulärt som inte låter 
sig styras eller påverkas av någon form av gudstro. Men det blir förvirrande eftersom tro, som 
jag försökt visa, innefattar så mycket mer än gudstro i traditionell mening. Dessutom är det så, 
menar jag, att om en icke rationellt betingad tro överges, träder andra i dess ställe. Detta gäller 
även i det sekulariserade Västeuropa. 
     Vid närmare eftertanke är det dessutom osakligt att hävda att tro och politik inte hör ihop. 
Det motsägs dagligen av en politisk verklighet som med nödvändighet inte bara handlar om 
medborgarnas pengar och ekonomi utan också om vad pengarna skall användas till. Och för 
att ha något att säga om penninghanteringen krävs det värderingar som i sin tur förutsätter 
någon form av tro. 
     I själva verket flödar trosutsagorna nu som tidigare både i politiska och andra offentliga 
sammanhang. Trossatser, påstått absoluta sanningar, kulturella uttryck av diverse slag, liksom 
höga och luftiga ideal, föds nu som tidigare i människors sinne och intar sin plats i 
offentligheten. 
     För mig är det därför inget uppseendeväckande när jag i den studie som nu följer menar 
mig kunna analysera trosutsagors plats och funktion inte bara hos trettiotalsbiskoparna i deras 
herdabrev, utan också i texter skrivna av P A Hansson och makarna Myrdal. 



 19 

 

 
 
 
A Den politiska utmaningen 
 
1 Kristen samlevnadspraxis utmanad och hotad 
 
De på trettiotalet nyvalda biskoparna kände sig hotade. Hotade av vilka? Framför allt av 
rörelser och personer som kritiserade kyrkan och propagerade för alternativa livshållningar, 
oftast konkretiserade i alternativ syn på samliv, hem, familj, skola och äktenskap. Hoten kom 
även utifrån, från nazism och kommunism. Nazismen såg biskoparna som hedendom, 
kommunismen som gudlöshet.  
     I dessa biskopars herdabrev får, trots hoten utifrån, utmaningarna inifrån det egna landet 
det största utrymmet. Av den anledningen inleder jag denna bakgrundsteckning, där jag i 
huvudsak hämtat mitt material från Kristenson 1997, med en svensk företeelse. Min 
ansatspunkt är utmaningen från studentföreningen Verdandi, grundad 1882. Detta inte på 
grund av den radikala studentföreningens omfång och direkta betydelse utan därför att denna 
förening förebådar vad som komma skulle. 
     Verdandi företrädde synsätt som så småningom kom att kallas kulturradikala. I 
begynnelseskedet satte man tilltro till förnuftet liksom till vetenskapens möjligheter.  Alla 
former av metafysik kritiserades. Kristendomskritiken var obönhörlig. Något motsägelsefullt 
bejakades känslans företräde i samlevnaden. Monarkin förkastades Traditioner var man 
misstänksam mot liksom auktoriteter. Kyrkans traditionella sexualmoral hade man inget till 
övers för.1  
     Som nästa utmanare har jag valt Knut Wicksell (1851−1926) och Hinke Bergegren (1861−1936). 
Gemensamt för dem båda var att de hade anammat den nymalthusianska läran om sambandet mellan 
för stora barnkullar och fattigdom. Deras lösning på samtidens nöd blev därför födelsekontroll.  
Rörelsen blev allmänt känd och omtalad sedan Hinke Bergegren gett ut broschyren Kärlek 
utan barn 1910. Därigenom kom de på kollisionskurs  med en kyrka som med stor 
misstänksamhet betraktade preventivmedlen men så småningom började acceptera att dessa 
användes inom äktenskapet.2 Preventivlagen (1910−1938), ”Lex Hinke”, som förbjöd 
propaganda för men inte försäljning av preventivmedel blev en pyrrhusseger för kyrkan. 
Striden kring dess tillkomst kan ses som en strid mellan olika världsåskådningar där kyrkan 
gick segrande fram men genom sin seger snabbade på sekulariseringen.3 Ellen Keys 
(1849−1926) livstro, tron på den goda helheten, verkade också utmanande. Livstron var för 
henne den nya tro som skulle ersätta kristendomens ”lidandesreligion”, skilsmässa det 
naturliga slutet på ett äktenskap utan kärlek. Hon talade gärna om livskänsla, ett begrepp hon 
hämtat från den danske filosofen Harald Höffding. Denna livskänsla stod för det mystiska 
inslaget i livstron.4  
     Sammanfattningsvis har jag med dessa exempel velat visa att det nya seklet fört med sig 
att mycket i gammal livsstil och livssyn satts i fråga. Det kroppsliga hade getts ökat värde. 

                                                
1 Lennerhed 1994, s 26 f. 
2 Kristenson 1997, s 16. 
3 Kristenson 1997, s 150. Lennerhed 1994, s 29. 
4 Kristenson 1997, s 95 ff. 



 20 

Sexualitet, sinnlighet och samliv betraktades med nya ögon. Skönlitteratur, veckopress och 
film var med på noterna vilket ledde till skarp motsättning till kristna värderingar.1  Nya 
rörelser hade med andra ord uppstått som inte utan vidare godkände sedvanliga 
trosuppfattningar och moraliska värderingar och som krävde att få göra sin stämma hörd.2 Det 
betyder inte att de gett upp vare sig tro eller värderingar, däremot att de fört in nytt blod i 
tros− och moraldebatten. 
     Under slutet av tjugutalet sköljde en våg av sexualdebatt och sexualmystik in över Sverige. 
Det erotiska livets intimiteter beskrevs allt mera ohöljt.3 Sexualupplysning kombinerad med 
kritik av traditionell dubbelmoral och hysch hysch i samlevnadsfrågor blev allt vanligare och 
mötte kraftigt gensvar.4   
     Proletärförfattare som Artur Lundkvist (1906−1991) och Harry Martinsson (1904−1978) 
hade från slutet av tjugutalet fått läsarnas öra. Med dem följde värderingar som inte alltid föll 
kyrkan på läppen. Deras solidaritet med samhällets svaga grupper var inget som kyrkan hade 
något att säga om. Däremot utmanade de genom att förutsätta driftslivets frigörelse från den 
traditionella religiositetens sexualtabu.5 Livsdyrkan  i betydelsen en levande kontakt med det 
ständigt strömmande livet med sin dynamiska och sensuella laddning var central för Artur 
Lundkvist. Jorden kom att stå som symbol för det sunda, primitiva, som det gällde att finna 
vägen tillbaka till. De mänskliga drifterna skulle bejakas och i synnerhet den sexuella driften.6  
    Under tjugutalet fick Freuds tankar och skrifter sitt genombrott i Sverige. Hans läror om det 
undermedvetna själslivet med dess spänningar mellan jag och överjag kom att få inverkan på 
gemene mans synsätt och påverkade även den sexualmoraliska debatten. Hans läror framstod 
som en ny konkurrerande livsåskådning.   
     Freud hade gjort upp med alla former av gudstro. För honom var religionen en 
tvångsneuros. Freud framställde såväl den klassiska som den moderna civilisationen med sina 
religiösa övertoner som ett hinder för naturlig driftsutlevelse och därför neurosframkallande. 
Den sexuella driften gavs avgörande betydelse för den mentala hälsan. Sexualliberalerna hade 
i Freud fått ett välkommet stöd för sin uppfattning.7  
     En annan till traditionell kristen tro främmande personlighet med betydelse för det svenska 
religiösa klimatet var psykoterapeuten Poul Bjerre (1876−1964). För honom var själsläkaren 
inte enbart läkare utan fram för allt själavårdare.8  Korset omtolkades och blev till en symbol 
för den tekniska utvecklingen. I stället för teologi förordade han personlighetskunskap och  i 
utbyte mot dom och förmaning, förståelse.  
      Bjerre spelade ut inre trohet mot yttre. Det legala äktenskapet var inte nödvändigt eller ens 
alla gånger önskvärt som yttre ram för sexuell samlevnad. 9  
     Elise Ottesen−Jensen (1886−1973) var från 1919 verksam i Sverige. Hon hade inte mycket 
till övers för en förljugen kristen och borgerlig moral med sin spets i förföljelsen av ogifta 
mödrar. Med utschasade och av män utnyttjade mödrar för ögonen verkade hon för 
preventivmedlens legalisering, sexualundervisning och sexualpolitiska reformer. Dessutom 
var hon bland dem som banade vägen för det som så småningom skulle bli rätten till fri abort. 
Hon var initiativtagare till och förste ordförande i det år 1933 bildade Riksförbundet för 
sexuell upplysning (RFSU). I RFSU fördes tankar från den året innan utgivna periodiska 

                                                
1 Kristenson 1997, s 13. 
2 Kristenson 1997, s 11. 
3 Kristenson 1997, s 72. 
4 Kristenson 1997, s 72 ff. 
5 Kristenson 1997, s 72.  
6 Kristenson 1997, s 96. 
7 Kristenson 1997, s 71 f. 
8 Kristenson 1997, s 101. 
9 Kristenson 1997, s 102. 



 21 

tidskriften Populär Tidskrift för sexuell upplysning vidare. Allt under stor misstänksamhet 
från kyrka och frikyrka.1  
     Elise Ottesen-Jensen och ovan nämnda sexualliberaler arbetade trots allt motstånd i tidens 
riktning. Redan från 1900−talets början hade familjeplanering börjat slå igenom och med dem 
preventivmedlen. Gemene mans värderingar och livsattityder var under omprövning. 
Sexualliberalerna såg till att styra utvecklingen åt sitt håll.2  
     Inför alla dessa kanonader mot officiellt rådande moral började borgerlighetens stöd för 
kyrkan snart vackla. Borgerligheten började istället anknyta till ett sexualliberalt 
betraktelsesätt. Ett exempel på detta är tidningsmannen och bokförläggaren Carl Björkman 
(1901−1961). Denne gav 1932 ut essaysamlingen Borgerlig livssyn. Där angriper han 
vedertagen och officiell borgerlig uppfattning som enbart kan acceptera äktenskapet som 
giltig form för sexuellt samliv. Han slår ett slag för sexualupplysning liksom för 
försöksäktenskap. Björkman kritiserar dem som blundar för den sociala verkligheten där 
aborter och preventivmedel är ett faktum vilket man vill det eller inte. Samtidigt önskar han 
slå ett slag för äktenskapet och han är ingen vän av skilsmässor.3 Författaren, publicisten och 
akademiledamoten Torsten Fogelqvist (1880−1941) hör till detta sammanhang. Med 
omnämnandet av honom får vi även anledning att vidga blicken och beröra de utrikespolitiska 
hoten. Under trettiotalet blev dessa, eftersom åren gick, allt mera påträngande. Kommunismen 
hotade österifrån och nazismen från söder, båda med världserövrarambitioner. Kulmen nåddes 
1939 när de båda diktaturerna Sovjetunionen och Tyskland ingick en ickeangreppspakt, varpå 
följde Sovjets angrepp på Finland och tyskarnas inmarsch i Polen. Därmed hade andra 
världskriget inletts, ett krig som i förlängningen hotade Sveriges existens. Båda stormakterna  
var antidemokratiska, dessutom var och en på sitt sätt kristendomsfientliga. Sovjetunionen 
företrädde en antireligiös linje. Präster förföljdes, kyrkor och kloster stängdes, all religiös 
propaganda var förbjuden. I Tyskland försökte Hitler omvandla kyrkorna till lydiga redskap 
för sin herrefolksideologi.  
    Torsten Fogelqvist var varken kommunist eller nazist utan humanist. Han drevs av sin 
humanistiska livsåskådning att ta avstånd från både nazism och kristendom. Kyrkan 
anklagade han i tidstypiska ordalag för att på grund av sin rigida sexualuppfattning ha hindrat 
sund sexualupplysning. Han angrep i anslutning till Bertrand Russel den enligt honom 
fruktansvärda läran om äktenskapets oupplöslighet, som påstods ha förråat den sexuella 
etiken. Han anklagade kyrkan för att betrakta varje utomäktenskaplig sexualförbindelse som 
äktenskapsbrott, samtidigt som man blundade för att de värsta äktenskapsbrotten begicks 
inom äktenskapet. Paulus hatade han. Denne var en skurk, en fanatisk och asketisk ungkarl 
utan personlig erfarenhet av erotiska ting Trots detta engagerade han sig i religiösa frågor. 
Han deltog exempelvis i arbetet med 1937 års psalmbok.4 
     Samtidigt som Fogelqvist tog skarpt avstånd från nazismens våldsideologi var han 
påverkad av dess manlighetsideal. Han angrep den judisk kristna moralen, beundrade den 
starke Jesus och talade positivt om helig vrede. Han hade förståelse för viss egoistiskt betonad 
ärelystnad. Denna såg han som förutsättning för en fruktbringande moral något som däremot 
inte ödmjukhet och underkastelse var.5  
     Traditionell gudstro liksom traditionell kristen moral var alltså i mellankrigstidens Sverige 
sedan länge utmanad av kultureliten. Framför allt gällde detta den gudstro som kyrka och 
frikyrka var talesmän för. Kyrkornas och frikyrkornas Gud hade via prästerna gjort sig känd 
som övervakare av traditionell syn på sexualitet, äktenskap och familjeliv. I och med att dessa 

                                                
1 Kristenson 1997, s 71−75. 
2 Kristenson 1997, s 13. 
3 Kristenson 1997, s 113 f. 
4 Kristenson 1997, s 103 ff. 
5 Kristenson 1997, s 103−106. 



 22 

värden utmanades eller var under omprövning i samhällets övre skikt och sedan i allt vidare 
kretsar, utmanades också traditionell gudstro.1  
     Till detta flöde av utmaningar hörde även den politiska utmaningen, för Sveriges del 
framför allt i socialdemokratins form. Socialdemokratins utmaningar har jag funnit så viktiga 
att jag valt att ge exempel på några av dessa utmaningar och låta dessa utgöra motpol när jag 
ger mig in på trettiotalsbiskoparnas kristendomsförsvar. Ett antal tal av Per Albin Hansson 
och makarna Alva och Gunnar Myrdals vitt spridda bok ”Kris i befolkningsfrågan” får 
exemplifiera socialdemokratins hållning.   
 
2 Per Albin Hansson folkhem  
 
Per Albin Hanssons dotter Anna Lisa Berkling har i bokform gett ut ett urval av sin fars 
tidningsartiklar och tal. Bokens titel är Från Fram till folkhemmet. Per Albin Hansson som 
tidningsman och talare. Urvalet innehåller flera bidrag som ansetts karakterisera Per Albin 
Hanssons hållning. Framför allt låter sig flera av urvalets tal och artiklar jämföras med och 
ställas mot de herdabrev jag behandlar i denna studie. Av den anledningen har jag valt tal och 
artiklar ur Berklings antologi som källa i detta kapitel. Observera att såväl talen som artiklarna 
är så när som på något undantag fullständiga. 
     För att skaffa mig maximal möjlighet till jämförelse med herdabreven har jag valt att läsa 
Per Albin Hansson med ”trons glasögon”. Med det menas att jag, samtidigt som jag strävat 
efter att vara rättvis mot materialet, försökt att, så gott det sig göra låter, sätta det jag studerar i 
den kristet/religiösa problemkretsens ramar. Jag är främst ute efter det som kan liknas vid 
”trosutsagor” liksom efter bärande budskap. Om möjlighet finns undersöker jag även 
studieobjektets innehåll utifrån den gott/ont – problematik som är så typisk för alla kristna 
framställningar. Jag har ögonen öppna för sådant som skulle kunna ses som någon form av 
ersättning för kristen tro osv. Syftet är att presentera materialet på ett sådant sätt att 
jämförelser med herdabreven skall kunna göras.  
 
Utvecklingstroende  
     Jag börjar med Per Albin Hanssons historiesyn som enligt honom själv domineras av 
utvecklingstanken. I remissdebatten 1935 låter denne utvecklingstanken bli själva nerven i 
den socialdemokratiska samhällsbetraktelsen. Samhället ser han som en organism stadd i 
utveckling, något som politiken måste ta hänsyn till och rätta sig efter för att befrämja en lugn 
och jämn utveckling. Detta sagt i polemik mot de borgerliga som menar sig nått den typ av 
samhälle som är det sista och bästa och oföränderliga. Per Albin Hansson tror sig också veta 
att han lever i en brytningstid där politiken måste gå ut på att hjälpa just de människor som 
hamnat i särskilda svårigheter. 2   
     I en artikel i Folkbladet 52/1931 låter Per Albin Hansson en fiktiv socialdemokratisk 
nestor, H Krona, hålla julotta i sitt hem. Där återkommer utvecklingstanken. Per Albin 
Hansson låter Krona i sin predikan säga:  
 

Egentligen är vi mera utvecklingstroende än de flesta. Vår sociala tro fotar sig på vetskapen om, hur det ena 
utvecklas ur det andra och vårt samhällsbyggande består i att bevara det goda och bättra det dåliga.  

 
  

                                                
1 Kristenson 1997, s 11. 
2 ”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt, 1928. Berkling 1982, s 235–239. 



 23 

I samma predikan drömmer sig Krona tillbaka till den tid då Folkets hus fick ersätta kyrkan  
och där man sjöng egna sånger i stället för psalmer.1 Vid ett annat tillfälle, närmare bestämt 
ett förstamajtal i Stockholm 1930, inleder Per Albin Hansson sitt tal  med orden ”Under röda 
fanor tåga våra härar fram till seger med den kraft en enig vilja och en samlad mening har”. 
Han fortsätter: ”Denna strof från en av de många dikterna till första maj kan lämpligen tjäna 
såsom ingångsord till min predikan i dag om en stark folklig politik”.2  
     Om innehållet i Per Albin Hanssons predikan var en stark folklig politik, vad var då 
innehållet i de predikningar som Krona mindes från julottorna i Folkets hus? Krona svarar att 
det var  
 

en variation av temat om ljuset, som tränger undan mörkret, om människornas frälsning ur nöd och vånda, 
om frid på jorden och människorna en god vilja.  

 
Krona påstod om dessa predikningar att de hade ett djupare innehåll och tände gladare 
förhoppningar än prästernas utläggningar. Socialisterna kunde med skäl göra anspråk på att 
vara fridens och ljusets bärare,  
 

som vilja mana fram den goda viljan hos människorna att följa rättvisans och broderskapets bud i den 
samhälleliga och enskilda samvaron.  

 
Han tillägger att några få socialistiska präster predikar vårt evangelium i kyrkorna. 
     Det betyder att Per Albin Hansson låter socialdemokratin få drag av kyrka med 
utvecklingstro och kamp för det goda som ledande trosföreställningar.3 
 
Det godas uttryck 
Vad innebär då detta goda? I Per Albin Hanssons tal och artiklar flödar det av svar på den 
frågan. 
    Per Albin Hansson förutsätter solidaritet. Det betyder med dennes sätt att uttrycka sig 
allmänanda, vilja och förmåga att se även till andras bästa. Privilegier måste vika för rättvisa 
och jämlikhet.  För Per Albin Hansson ligger det i demokratins idé att medborgarna 
samverkar så mycket som möjligt till det gemensammas bästa.4 
      Jämlikhet är en huvudangelägenhet för honom, jämlikhet ställd mot ”Österlandets 
förnöjsamhet”, det betyder mot den förnöjsamhet som kristendomen predikar. Per Albin 
Hansson ser social jämlikhet, rättvis ekonomisk fördelning och folklig styrelse på alla 
områden som en ofrånkomlig konsekvens redan av den allmänna rösträtten.5 
     Politiken måste ha som mål att främst tillgodose vad de största folkgrupperna, d v s vad de 
eftersatta vill, kräver och längtar efter. Den nya politiken måste följaktligen få präglas av den 
sociala omsorgens anda.6 Den nyligen införda folkpensioneringen ser han som en ringa början 
i den riktningen.7 
     Den politiska demokratiseringen måste fullföljas i en social demokratiseringsprocess med 
målet att eliminera klassfördomar och klassanda, högfärd och slavsinne.8 Per Albin Hansson 
vet att uppgiften inte är lätt. ”Sin egen rätt och sin egen andel är den enskilde sällan sen att 
                                                
1 ”Krona håller julotta” – artikel av Per Albin Hansson i Folkbladet, 52/1931. Berkling 1982, s 224 ff. 
2 ”En stark folklig politik” – Tal av Per Albin Hansson i Stockholm 1 maj 1930. Berkling 1982, s 193−199. 
3 ”Krona håller julotta” – artikel av Per Albin Hansson i Folkbladet, 52/1931. Berkling 1982, s 225 f. 
4 ”En stark folklig politik” –tal av Per Albin Hansson i Stockholm 1 maj 1930. Berkling 1982, s 195. ”Partiet och 
principerna” – Svar  av Per Albin Hansson till motionär vid Partikongressen 1940. Berkling 1982, s 254.  
5 ”Folkhemmet, medborgarhemmet” – Tal av Per Albin Hansson vid remissdebatt i II kammaren, 1935. Berkling 
1982, s 228, ”En stark folklig politik” – tal av Per Albin Hansson i Stockholm 1 maj 1930. Berkling 1982, s198. 
6 ”Den nya politiken” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 24 juli 1927. Berkling 1982, s 168 ff. 
7 ”Ideal och verklighet” – artikel av Per Albin Hansson i Ny tid, 18 november 1929. Berkling 1982, s 213. 
8 ”Den nya politiken” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 4 september 1927. Berkling 1982, s 169. 



 24 

hävda, men i omtanken om andra är han icke lika snar.” Citatet är hämtat från andra 
kammarens remissdebatt 1928. Per Albin Hansson talar även om en industriell 
demokratiseringsprocess där utvecklingen går från envälde till ett demokratiskt styrelsesätt 
Målet är hemmet, folkhemmet, medborgarhemmet, där gemensamhet och samkänsla råder.  
 

Det goda hemmet känner icke till några privilegierade eller tillbakasatta, inga kelgrisar och inga styvbarn. 
Där ser icke den ena ner på den andre, där försöker ingen skaffa sig fördel på andras bekostnad, den starke 
trycker icke ner och plundrar den svage…Skall det svenska samhället bli det goda medborgarhemmet måste 
klasskillnaden avlägsnas, den sociala omsorgen utvecklas, en ekonomisk utjämning ske, de arbetande 
beredas andel även i det ekonomiska förvaltandet, demokratin genomföras och tillämpas även socialt och 
ekonomiskt.1 

  
En artikel i Ny Tid den 18 november 1929 sammanfattar Per Albin Hanssons visioner:  
 

Den vackraste politiska uppgiften är väl att göra folket lyckligt, skaffa det frihet, rättvisa, trygghet, 
välstånd.2 

 
Den politik som leder till målet 
     Vad gäller då för att nå detta mål? För det första att folk arbetar. Nyttigheter och värden 
måste skapas. Ju större tillgången på dessa är desto rikare blir livet.3 Därför gäller att sätta 
människor i produktivt arbete. Produktionen måste vidgas både genom statlig och enskild 
produktiv verksamhet, förkunnar Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt 1935.4 
     Dessutom är ett starkt samhälle ett måste. Det fria företagandet måste inramas av 
samhällelig kontroll. På samma sätt med den sociala omvårdnaden. Utan samhällelig kontroll 
och framför allt samhälleliga ingripanden fungerar den inte.5 
     Socialism är för Per Albin Hansson ett begrepp med positiv laddning. I den mån 
socialismen genomsyrar folket trängs egoismen tillbaka, förkunnar han. Vad innebär då 
socialism? Framför allt ett allt mera ökat samhällsinflytande, synes det. Jag citerar Per Albin 
Hansson från hans tal i remissdebatten 1935:  
 

Enligt mitt förmenande kommer den nya samhällsformen att i allt högre grad bli präglad av det 
samhälleliga inflytandet, att få en allt starkare karaktär av socialisering. 6  

 
Arbetarens delaktighet icke blott i arbetet, utan även i ”skötsel och ledning och avkastning” en 
annan. Citatet är här hämtat från remissdebatten 1928.7 För Per Albin Hansson är socialisering 
i egentlig mening, och då inom vissa områden, ett mål att sträcka sig mot och en förhoppning. 
Den ses mer som ett mål än ett faktum.8 I en artikel i Ny Tid 20 juni 1931 skriver Per Albin 
Hansson om gemensam satsning av alla av kapitalismen utsugna för att genomföra samhällets 
socialistiska organisation. Dessa utsugna är tydligen många eftersom de tillsammans bildar 

                                                
1 ”Folkhemmet, medborgarhemmet. Tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt, 1928. Berkling 
1982, s 227, 231. 
2 ”Ideal och verklighet” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 18 november 1929. Berkling 1982, s 212. 
3 ”Folkhemmet, medborgarhemmet” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt, 1928. Berkling 
1982, s 232. 
4  ”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson vid remissdebatten i II kammaren, 1935. Berkling 1982, s 237. 
5 ”Den nya politiken” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 4 september 1927. Berkling 1982, s 170. ”Princip 
och planritning” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 6 september 1932, s 202 f. ”Sprängpunkten” – tal av 
Per Albin Hansson vid remissdebatten i II kammaren, 1935 Berkling 1982, s  237 f.  
6 ”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt 1935. Berkling 1982, s 238. 
7 ”Folkhemmet, medborgarhemmet” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt, 1928. Berkling 
1982, s 230. 
8 ”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson vid remissdebatt i II kammaren, 1928.  Berkling 1982, s 236. 



 25 

det stora folkpartiet som fullbordar samhällets demokratisering.1 Demokratisering och 
socialism parallelliseras här på ett något oklart sätt.  
     I andra sammanhang, t ex i remissdebatten 1935, kan han tala om gemensam aktion över 
partigränserna för ”att försöka lösa folkförsörjningsfrågan på ett förnuftigt sätt”, eller som på 
partikongressen 1940, lyssna till oppositionen enligt god demokratisk ordning.2 Kort sagt, vad 
Per Albin Hansson vill är att folkflertalet skall stå upp för ett gemensamt folkhem, uppbyggt 
utifrån socialdemokratiska ideal. För det krävs samförståndspolitik.3  
 
Representativiteten? 
     Man kan naturligtvis fråga sig hur representativa Berklings urval av artiklar och tal är. Ett 
preliminärt svar på den frågan får man i och med att Per Albin Hanssons tal 1935 i andra 
kammarens remissdebatt är avtryckt i sin helhet. Detta tal brukar anföras som ett av hans 
viktigaste tal och som en sammanfattning av hans samhällsåskådning. Som vi märkt låter sig 
detta tal väl fogas till det övriga materialet i Berklings urval.4 

                                                
1 ”Medelklassen och socialdemokratin” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 20 juni 193. Berkling 1982, s 
190. 
2 ”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt 1935. Berkling 1982, s 238. 
”Partiet och principerna” – svar till motionär av Per Albin Hansson vid Partikongressen 1940. Berkling 1982, s 
253. 
3 Kristenson beskriver den socialdemokratiska folkhemsideologin utifrån kristen synpunkt i Kristenson 1982, s 
235 f.  
4 Jag låter nedan en av uttolkarna av den socialdemokratiska politiken, Leif Lewin, träda fram. Detta genom att 
referera valda delar i Leif Lewins standardverk, ”Planhushållningdebatten”. Jag koncentrerar mig på Lewins syn 
på motiven bakom trettiotalets socialdemokratiska politik. Observera att jag refererar utan att ta egen 
självständig ställning i sakfrågan. 
     Jag börjar med att ur Lewins framställning hämta ett antal för sammanhanget relevanta fakta om trettiotalet. 
Socialdemokraterna övertog makten 1932. Den depression som då rådde övervanns snabbt. Produktionen 
stegrades och nådde under trettiotalet upp till tjugutalets bästa år. (Lewin 1970, s 151) Exportutvecklingen och 
näringslivets inneboende expansionskraft var den främsta drivkraften till att lönerna ökade under trettiotalet. 
(Lewin 1970, s 152) Krisarbetslösheten klingade av. Siffran för arbetslösa i procent av de fackligt organiserade 
sjönk från 23,3 % 1933 till 18,0, 15,0, resp 12,7% under de följande tre åren. Däremot lyckades regeringen inte 
övervinna den så kallade permanenta arbetslösheten från tjugutalet. Åren 1937− 1939 höll sig 
arbetslöshetssiffran på omkring 10 procent. (Lewin 1970 s 52)  
     För den aktiva, av J M Keynes inspirerade, konjunkturpolitik som blivit allmänt omfattad i världen först efter 
1945, var de svenska socialdemokraterna, med finansminister Ernst Wigforss i spetsen, pionjärer. (Lewin 1970, s 
153) Det råder enligt Lewin enighet om att den expansiva finanspolitiken utgjorde en betydelsefull faktor för 
konjunkturutvecklingen. (Lewin 1970, s 152 Trettiotalet var också upptaget av intensivt socialpolitiskt 
reformarbete. (Lewin 1970, s 145) Detta var kostsamt. I statsverkspropositionen kunde Wigforss meddela, att 
statsutgifterna under trettiotalet ökat från 746 till 1181 miljoner kronor. I jämförelse med tjugutalet hade 
statsverksamheten accelererat kraftigt. (Lewin 1970, s 151)  
     Under tjugutalet kom det svenska jordbruket in i den krissituation som sedan blivit bestående. (Lewin 1970, s 
11)  
     För Lewin är friheten ett nyckelbegrepp när han skall skildra trettiotalets socialdemokrati. Socialdemokratins 
sätt att se på frihet, näringspolitik och planhushållning ställer han mot artonhundratalskonservatismen och 
framför allt mot det liberala frihetsbegreppet.  
     Kännetecknande för artonhundratalskonservatismen var enligt Lewin att de konservativa med frihet avsåg 
”den rätta friheten”, frihet i ”i egentlig mening” som tog sig uttryck i fosterländsk pliktuppfyllelse. (Lewin 1970, 
s 13)  
     När Lewin kommer in på liberalernas åskådning blir han utförligare. Han observerar att de liberalas 
frihetsbegrepp fördes vidare från tjugutalet in i trettiotalet. (Lewin 1970, s 21) Yttrandefrihet liksom personlig 
frihet var liksom på tjugutalet självklara förutsättningar i liberalernas åskådning. Så även den ekonomiska 
friheten, vars lagbundenhet liberalerna trodde sig behärska och kunna dra nytta av. (Lewin 1970, s 131)  
     Liberalerna trodde sig veta att förutsättningen för sund ekonomi var att den fick utvecklas i största möjliga 
frihet. Om inte kunde reaktionerna bli ödesdigra. Denna sanning exemplifieras av den rådande arbetslösheten. 
Denna var enligt liberalismen en marknadens naturliga reaktion mot arbetarnas försök att våldföra sig på de 
ekonomiska lagarna och begära för hög lön. (Lewin 1970, s 20)  



 26 

    
 
 
                                                                                                                                                   
     Liberalerna hyllade den fria marknaden. Dess stora fördel var att affärsmännen genom att främja sina egna 
vinstintressen samtidigt gagnade det gemensamma hushållet.(Lewin 1970, s 18) När Lewin skall sammanfatta 
trettiotalsliberalismens ekonomiska politik gör han det genom att citera Eli Heckscher som i en enda sats anger 
målet för den ekonomiska politiken. Vad det gäller att få till stånd är: ”en inkomstfördelning så jämn som den 
kan åstadkommas utan att skada de rikedomsbildande krafterna”. (Lewin 1970, s 15)  
     Lewin talar om att de borgerliga på grund av socialdemokratins framryckningar hade gripits av 
socialiseringsskräck.  Socialiseringen hade emellertid i trettiotalets socialdemokratiska Sverige fått maka åt sig 
för planhushållningsideologin.(Lewin 1970, s 75) Förstatligande var enligt denna ideologi inte längre det 
väsentliga utan kontroll över priser kapitalbildning och handel. En sådan central ledning av landets ekonomiska 
liv förutsattes att kriser undveks. Istället för liberalismens oreglerade konkurrens stod planhushållningsideologin 
för en reglerad hushållning.(Lewin 1970, s 70)  
     För den ekonomiska liberalismens anhängare var även socialdemokratins planhushållning förhatlig. Man 
värjde sig mot att samhället allt mer övertog funktioner som tidigare legat på den enskildes ansvar.  (Lewin 
1970, s 78) Planhushållningen skulle underminera grunden för den kultur, som ytterst byggde på individens 
känsla av personlig frihet och personligt ansvar. (Lewin 1970, s 131 f)  
     Den socialdemokratiska ideologins kännetecken var alltså enligt Lewin planhushållningen vars utgångspunkt 
var frihetsbegreppet. Den politiska verksamheten inordnades på olika abstraktionsnivåer med yttersta syfte att 
förverkliga denna frihet.   
1 Högst uppe i idévärlden svävade drömmen om självförverkligandet, allas möjlighet att uppleva frihetskänslan.  
2 Därefter följde politikens uppgift att så påverka den sociala strukturen i samhället, att känslan av frihet 
befrämjades. 
3 På den tredje nivån placerar Lewin olika former av statsverksamhet, såsom socialpolitik, arbetslöshetspolitik, 
förstatliganden, utbildning och dylikt. 
4 Längst ned konkreta förslag gällande punkt 3. (Lewin 1970 s 77)  
     Lewin kan även tala om friheten som den centrala värderingen i den socialdemokratiska samhällssynen. Det 
betyder ”frihet från ekonomisk misär, från politisk och ekonomisk underlägsenhet, från en alltför betungande 
och dryg arbetsdag; kort sagt, frihet från det yttre tvång i livet, som hindrade personlighetsutvecklingen och inte 
gav tillfälle till ett rikare inre liv”. (Lewin 1970 s 69)  
     För att nå frihet förutsätts att staten utökar sin makt i samhällsekonomin, så att alla får lika möjlighet att 
uppleva frihetskänslan och utveckla sin personlighet. ”Jämlikhet i frihet” förutsätter strukturförändringar i 
samhället med hjälp av statens tvångsmakt. (Lewin 1970 s 77 f) Frihet och en politik som befrämjar jämlikhet 
hör således samman och kan inte skiljas åt. Så förstådd kom det socialistiska frihetsbegreppet att framstå som 
socialismens kärna. (Lewin 1970, s 110, 76) Kontrasten till liberalismens krav på frihet är uppenbar. 
Liberalismens krav på frihet från staten står mot socialdemokraternas frihet till staten. (Lewin 1970, s 30)  
     För socialdemokratin stod inte enbart friheten i centrum utan även moral. Denna moral kallar Lewin en 
arbetarklassens solidaritetsmoral, som vilade på känsla för och strävan efter ekonomisk utjämning. Denna 
utjämning skulle åstadkommas i en klasskamp mot de kapitalistiska produktionsförhållandena. (Lewin 1970, s 
28) Lewin refererar belgaren Hendrik de Man som definierar socialismen som  
 

en sedlighetens och rättskänslans reaktion mot den orättfärdighet och degradering av människan, som framkommit under den 
kapitalistiska epoken.  (Lewin 1970, s 41) 

 
Utifrån målsättningen att skapa frihet på jämlikhetens grund utformades den socialdemokratiska ekonomiska 
politiken. Dess inriktning var uppenbar; man sökte å ena sidan stärka statens makt och resurser för att få redskap 
i handen för nödvändiga reformer. Å andra sidan önskade man ingripa i näringslivet i syfte att 
åstadkomma en jämnare fördelning av såväl produktionsresultat som av bestämmanderätt. Dessutom bemödade 
sig socialdemokraterna om att åstadkomma produktionsökning. Ökade resurser var en förutsättning för att den 
jämlika friheten skulle kunna bli verklighet. (Lewin 1970, s 9, 35, 78) 
     Produktionsökningen förutsatte dessutom politiskt samförstånd. Det hade Per Albin Hansson förstått och han 
strävade därför efter politiskt samförstånd kring planhushållningens princip att med utökat statligt inflytande höja 
effektiviteten i samhällsekonomin. Regeringen utmanade därför inte i onödan oppositionen, påpekar Lewin, som 
även anser att samförståndstanken var planhushållningspolitikens viktigaste komponent. (Lewin 1970, s 145, 114 
f)  
     Leif Lewin summerar trettiotalet som ett lyckat årtionde för socialdemokratin. Detta gällde såväl 
parlamentariskt som ideologiskt. (Lewin 1970, s 144)  



 27 

3 Kris i befolkningsfrågan. 
 
3:1 Inledning 
Efter denna mera allmänna redovisning av socialdemokratisk ideologi utifrån Per Albin 
Hanssons tal och artiklar följer en mera riktad fortsättning. Det betyder ett kapitel där jag 
inriktar mig mot socialdemokratins syn på hem, familj, äktenskap och samlevnad som den 
förstås av makarna Alva och Gunnar Myrdal. Jag skaffar mig därigenom möjlighet att ställa 
socialdemokratiska synsätt mot de svenska nyvalda biskoparnas på deras ”hemmaplan”. Hem, 
familj, äktenskap har av hävd varit områden som den kristna kyrkan, oavsett konfession, lagt 
speciell vikt vid och mutat in som sina egna intresseområden. Jag lutar mig mot en enda källa 
i min redovisning, Alva och Gunnar Myrdals Kris i befolkningsfrågan (1934)), som redan när 
den gavs ut upplevdes som något av ett socialdemokratiskt manifest. Boken, som kom ut 
1934, är en programförklaring riktad till den svenska allmänheten och samtidigt en maning till 
politisk aktion med vädjan om folkligt stöd. 
      Kris i befolkningsfrågan handlar primärt om hur man i Sverige skall få bukt med vikande 
födelsesiffror men vidgas i realiteten till en generell politisk aktionsplan. Hem, familj, 
äktenskap, samlevnad är centrala temata.  
     ”Hemmaplan” blir det även av en annan anledning. Oavsiktligt och troligen tvärtemot 
författarnas intentioner, kan man läsa Kris i befolkningsfrågan som ett trosdokument. 
Naturligtvis inte som ett renodlat sådant, mera som en framställning där utopiska 
föreställningar, gränsande till religiös tro, är tydligt skönjbara. Detta öppnar i sin tur till 
jämförelser med biskoparnas herdabrev. I min analys av Kris i befolkningsfrågan kommer jag 
att ta vara på den möjligheten.  
     Nu är naturligtvis jag inte den ende som upptäckt detta. Yvonne Hirdman har ägnat en hel 
bok åt de utopiska dragen i folkhemspolitiken. Jag tänker på hennes Att ställa livet till rätta – 
studier i svensk folkhemspolitik (1990). Den boken, som är ett mellanting mellan vetenskaplig 
framställning och essay, har själva sitt centrum i analysen av just Kris i befolkningsfrågan.  
     I min förtjusning över att någon sett detsamma som jag själv upptäckt, redovisar jag  redan 
i denna inledning några av Hirdmans iakttagelser. Jag gör det i en fri framställning där jag i 
viss mån ställer till rätta efter eget huvud.   
 
Ovedersägliga sanningar och utopiska absolutifieringar 
Yvonne Hirdman fördjupar sig inte i den officiella gudstrons förutsättningar som jag gjort i 
denna boks inledning. Hon konstaterar bara att Gud fördes bort från ”det aktiva handlandets 
arena” från Upplysningen och framåt. I Guds ställe trädde människan med sina 
”ovedersägliga sanningar”, sina utopier och sitt från Gud övertagna gudomliga ansvar.1 Hon 
påpekar att den industriella och teknologiska utvecklingen gav detta utopiska tänkande ”en 
oerhörd förstärkning”.2  
     Hirdman exemplifierar med Alva och Gunnar Myrdal som hon betecknar som ”sociala 
ingenjörer”.  Makarnas program för att ställa det ”lilla livet”, livet i hem, skola och på 
arbetsplatser, till rätta, styrdes av just tron på absoluta sanningar. Den tron hade, förutom av 
förnuft, kunskap och insikt, livats av föreställningar av utopisk karaktär. Hon radar upp 
illustrationer på makarna Myrdals ”utopiska absolutifieringar”. Exempelvis visar hon hur 
Alva Myrdal lyfte fram ”naturen själv” som ett sådan absolut sanning. Feminismen såg Alva 
Myrdal som en rörelse som syftar till att återta ”naturliga rättigheter”. Till det absolut 
naturliga och därmed rätta hörde vidare det före industrialiseringen rådande harmoniska 

                                                
1 Hirdman 1990, s 27, 216 f. 
2 Hirdman 1990, s 28. 



 28 

tillståndet mellan könen. På den grunden såg Alva Myrdal kvinnans underordnade plats i 
trettiotalets samhälle som en eftersläpningsprocess.1  
      
Myrdals politiska, ekonomiska och ideologiska konstruktion 
Hirdman låter makarna Myrdal i Kris i befolkningsfrågan utforma en ”sammanhängande  
politisk, ekonomisk och ideologisk konstruktion som var vetenskapligt skön att betrakta”.  
Deras sociala reformprogram styrdes av ”ibland osynliga normer”, långt ifrån självklara, 
bland annat av en behavioristisk syn, där människan var manipulerbar.  
    Att makarna Myrdals sociala reformprogram, trots de vetenskapliga anspråken, inte enbart 
vilade på vetenskaplig grund, visste naturligtvis makarna. Men Gunnar Myrdal lutade sig 
ändå mot att samhällsvetenskapen, trots att den inte var värderingsfri, dock inom sig ägde en 
korrigerande, självläkande kraft.2  
 
Släktskapet mellan ideologi och religion 
      Själv hävdar jag att ideologier och religion, för svensk del kristen tro i dess skilda former, 
har så pass många gemensamma nämnare att släktskapet tycks mig odiskutabelt. Hur jag ser 
på dessa samband framkommer ovan i avsnittet min förståelsehorisont.3 Detta samband gäller 
även religion och  övergripande politiska (samhälleliga) ställningstaganden.  
     Jag resonerar så här: Ett livskraftigt samhälle som fört undan gudstron ersätter 
undantagslöst gudstron med alternativa ideologier. Dessa ideologier förkunnar ”absoluta 
värden”. Dessa ”absoluta värden” tjänar som ett sammanhållande band medborgarna emellan.             
     Postulatet ”absoluta värden” har ideologier och religioner gemensamt. Det är dessutom 
centralt för såväl ideologi som religion. Varför skulle det annars som i dagens Sverige vara så 
viktigt för såväl politiker som kyrka att ständigt markera vikten av en gemensam värdegrund?       
     En följd av detta blir att det ligger mening i att påstå att ideologin fungerar som gudstrons 
ersättning.  
     Målet för Myrdals var, som jag kommer att visa nedan, ett harmoniskt liv i hem och familj 
och detta i familjestrukturer som svarade mot en ny tids förutsättningar. Vidare ett samhällsliv 
präglat av samarbete och samverkan. Social harmoni, där harmonin och lyckan framställs som 
ovanifrån kommande ovedersägliga självklarheter, var den outtalade grundvalen såväl för 
Myrdals som för andra.4 Ett slags jordiskt himmelrike alltså. 
 
Arbete, skolning, indoktrinering  
     Först effektivt utfört yrkesarbete på bred front gav de resurser som var nödvändiga för att 
bygga upp det nya. I detta skulle såväl man som kvinna, make som hustru delta. 
     För att livet skulle kunna levas som naturen angav förutsatte makarna Myrdal dessutom 
medborgarskolning, t o m indoktrinering. Detta på alla plan och i alla åldrar. Ty människorna 
visste inte sitt eget bästa.  
     Sakkunniga med sina utredningar, sina programtexter och sina pekpinnar var nödvändiga 
ingredienser i det nya samhällsbygget.  Hirdman benämner dessa sakkunniga den nya tidens 
präster.  
     Att denna skolning stod i ett spänningsförhållande till demokratiska ideal är för Hirdman 
uppenbart. Spänningen i Kris i befolkningsfrågan mellan ett demokratiskt och ett auktoritärt 
förhållningssätt kan för övrigt redan en ytlig läsare registrera. Å ena sidan äger Myrdals tillit 
till folket och folkets egen förmåga å den andra intar man en förmyndarhållning.  

                                                
1 Hirdman 1990, s 15, 112, 105 f, 11. 
2 Hirdman 1990, s 122, 102, 125, 10. 
3 Se ovan s 
4 Hirdman 1990, s 10 f. 



 29 

     Paradoxal är, påpekar Hirdman, makarnas övertygelse att resultatet av den förutsatta 
indoktrineringen skall bli framväxten av fria, självständiga och intelligenta människor.1  
 
Människosynen 
     Den människosyn Myrdals redovisar i bl a Kris i befolkningsfrågan är också den 
motsägelsefull. Å ena sidan omsorg om den enskildes välfärd. Självklara privilegier för vissa 
på andra bekostnad vänder de sig emot. Myrdals förutsätter solidarisk samverkan alla 
samhällsgrupper emellan. Å den andra sidan gör Myrdals, med Yvonne Hirdmans ord, 
människorna till ”barn, klienter, brukare”.   
     Och hur blir det med den för människosynen så grundläggande  personliga friheten, frågar 
sig Hirdman, när den ställs mot den detaljerade planritning för mänsklig samvaro som 
Myrdals förutsätter? Eller med synen på människovärdet med de krav på stegrad mänsklig 
kvalitet och arbetsförmåga som en ny tid förutsätter? Att dessutom makarna Myrdal 
åtminstone indirekt kopplar människovärdet till den enskildes produktiva arbetsinsats, gör inte 
svaret lättare.2  
 
Expertvälde 
     Det luktar också expertvälde i Myrdals samhällsanalys. Experter finns det nämligen många 
i Myrdals verklighet, experter i barnuppfostran, experter för att lära upp föräldrar, experter på 
psykologi, experter på inredning av hus och hem, experter på näringslära, för att nämna de 
viktigaste.  
     Gunnar Myrdal uppfattade för övrigt sig själv som den stora experten. Han ville framstå 
som sin tids Malthus, skriver Yvonne Hirdman. Han såg sin uppgift vara att 
 

forma en verklighetsuppfattning, som var så oemotståndlig att det politiska program som den implicerade, 
måste följas av alla, oavsett politisk tillhörighet.  

 
Varför inte också sin tids Jesus, tillägger jag, en vetenskaplig Jesus istället för evangeliernas.      
     Var det möjligen med syftet att vinna alla som formuleringarna i senare upplagor av Kris i 
befolkningsfrågan ändrades så att innehållet skulle falla även kristna i smaken. Och var det av 
samma anledning som Gunnar Myrdal blev allt mera resonabel i sitt umgänge med sin kristne 
antagonist nummer ett, biskop Runestam?        
 
Utvaldheten  
     Makarna Myrdal ansåg sig tillhöra de utvalda som kände till historiens lagar, något som 
hjälpte dem i deras fastställande av sina sanningar om det ”lilla livet”.3  Den bibliska 
utväljelsetanken har i makarna Myrdal fått en av sina många fortsättningar, noterar jag.  
 
Det stannade inte med ord  
     Slutligen är det värt att redan här notera att Myrdals intentioner inte stannade med ord. Den 
ena statliga offentliga utredningen (SOU) efter den andra tog vara på makarna Myrdals 
intentioner och förde dem vidare på deras väg  till praktisk politik. Det nya folkhemmet 
byggdes upp av makarna Myrdal via dessa utredningar.4 
 
 

                                                
1 Hirdman 1990, s 49, 125, 110 f, 123, 125 ff,  226, 220. 
2 Hirdman 1990, s 110, 55, 107, 17. 
3 Hirdman 1990, s 113, 118 f. 
4 Hirdman 1990, s 147 f, 129, 118. 



 30 

3:2 Övergripande om ”Kris i befolkningsfrågan” och konkret om 
reformförslagen 
Att Alva och Gunnar Myrdal var och en på sitt håll var nydanande går inte att förneka. 
Däremot kan man inte utan att närmare förklara varför, påstå att de i Kris i befolkningsfrågan 
var det. Mot strömmen gick de nämligen inte i denna bok, snarare med. Närmare bestämt 
befinner sig Kris i befolkningsfrågan i den fåra av socialdemokratiskt tänkande som från 
trettiotalet och framåt kom att bli allt mera dominerande och som vi lärt känna i föregående 
kapitel. Skall man närmare bestämma Kris i befolkningsfrågan kan man säga att boken på ett 
bestämt område förtydligar, radikaliserar och i slutändan konkretiserar socialdemokratisk 
ideologi.  
    Vad man slås av vid läsningen är makarna Myrdals pricksäkerhet. De förutsade i långa 
stycken vad som senare kom att förverkligas. De förutspådde den svenska familjens 
omvandling, liksom kvinnornas inträde på arbetsmarknaden. Den framväxande förskolan blev 
i stort som Myrdals tänkt sig det. Skol- och sjukvårdsreformer genomfördes efter familjen 
Myrdals intentioner. Vad de påstod om de ökade krav som ställdes på den yrkesarbetande 
svarade också det mot en framtida verklighet. Slutligen skulle man kunna tro att det statliga 
Samhall hade familjen Myrdal som upphovsman.  
     De missade däremot babyboomen på fyrtiotalet. Denna motsade radikalt makarna Myrdals 
förutsägelser. En besvärande miss måste man säga eftersom det primära syftet med boken var 
att komma till rätta med att det föddes för få barn, något som uppfattades som ett hot mot 
landets fortbestånd. 
    Makarna Myrdal trodde sig veta varför födelsetalen blivit oacceptabelt låga. När samhället 
inte insett att tiden krävde samhällsinsatser, och detta särskilt för barnföräldrar, svarade 
föräldrarna med att inte skaffa barn, hävdade de.1             
     Lösningen på detta problem låg enligt Myrdals inte i enskilda åtgärder utan i ett 
omvälvande åtgärdsprogram som berörde samhället i dess helhet. Deras vision var ett jämlikt 
samhälle som i smått som i stort utgjorde ett välfungerande kollektiv utifrån de förutsättningar 
som rådde i samtiden.  
      Den gemensamma nämnaren för de samhällsinsatser som makarna Myrdal förordade var 
att samhället skulle gripa in med åtgärder. Detta genom att samhället övertog i första hand 
funktioner som tidigare hade legat på den enskilda familjen.  
     För att samhället skulle kunna göra detta fordrades resurstillskott som i sin tur förutsatte att 
landets samlade produktion ökade. Denna produktionsökning kunde inte ske utan att 
människor arbetade mer, effektivare och att det fanns tillräckligt med kompetent arbetskraft 
av båda könen. Kvinnor måste få samma möjlighet till utbildning som män för att sedan 
arbeta sida vid sida med männen på lika villkor.2 Förutom förmerad arbetsinsats byggde 
ökningen i produktionen på att arbetsmarknaden tog till vara de resurser i form av teknik, 
kommunikationer och annat som samtiden bjöd.3 Myrdals ansåg att själva motorn i hela denna 
utveckling var att den enskilde märkte att på ökad produktion följde ökat välstånd. Ökat 
välstånd var vad människorna mer än annat eftersträvade. 
     För att komma åt ofärdigheterna i det svenska samhället var det förutom 
produktionsökning nödvändigt att det allmänna grep in för att rätta till felaktigt 
resursutnyttjande och skapade jämlika förutsättningar för medborgarna. Detta främst genom 
att skattevägen omfördela de ekonomiska resurserna på ett mera jämlikt sätt.4         
     Åtgärden med utjämning av de ekonomiska resurserna via ökat skatteuttag var visserligen 
den viktigaste, dock inte den enda åtgärden från samhällets sida. Samhället skulle även styra 
                                                
1 Myrdal 1934, s 113, 11 et passim. 
2 Myrdal 1934, s  210, 313, 114. 
3 Myrdal 1934, s 12, 175, 285 187 et passim. 
4 Myrdal 1934, s 211, 8, 175, 115, 55,  91. 



 31 

konsumtionen så att ”underprivilegierade” bodde bättre och levde och åt sundare. Det 
allmänna förutsattes framför allt från den enskilda familjen ta över en väsentlig del av 
barnavård och barnauppfostran och detta inte bara för de fattigas barn utan för alla.1     
Myrdals trodde sig veta att människan i allmänhet ägde en ännu outnyttjad 
utvecklingspotential inombords. Hon kunde, orkade och förmådde inhämta mer och ge mer i 
sitt arbete än hon hittills gett prov på. Dessutom betraktade de arbetet som en källa till glädje 
och tillfredsställelse. Denna utvecklingspotential och denna arbetsglädje såg Myrdals som 
ytterligare en förutsättning för att utveckling på längd och sikt skulle kunna ske. Därför 
manade de förbehållslöst på människorna utan att ens diskutera vådorna av för hög 
anspänning. Ökad arbetsinsats och större engagemang var helt enkelt ett måste för dem. Om 
inte gick hela Myrdals samhällsprojekt i stöpet.2  
     Att det oavvisliga kravet på effektivitet skapade utslagning insåg de dock. Det finns ”ej 
fullvärdig arbetskraft” som inför de ökade kraven inte håller måttet, konstaterade de. 
Särskilda samhällsinsatser för att också dessa skulle känna tillfredsställelsen av att ha  ett 
arbete var därför nödvändiga.3  
 
Återstår en uppräkning av de samhällsproblem som sysselsatte Myrdals i Kris i 
befolkningsfrågan samt en listning av förslagen till konkreta åtgärder.  
     De extrautgifter som barn medför behöver nedbringas. Detta genom inkomstutjämning, 
arbetsmarknadsåtgärder och genom för barnföräldrar anpassade anställningsförhållanden.4 
Det krävdes även socialpolitiska åtgärder som bostadssubvention, psykisk hälsovård, 
tandvård, medicin, fri skollunch, prisrabatter på nödvändiga födoämnen, fri skolgång, fria 
barnkammarskolor, barnkrubbor, eftermiddagshem, arbetsstugor, sommarkolonier, 
utbildningsstipendier m m.5  
     Trångboddhet och bostadsbrist  var en del i de fattigas misär i såväl stad som land. Bland 
annat var hyrorna för de fattiga oproportionerligt höga.6 Samhällsåtgärder som ledde till ökat 
bostadsbyggande och rimliga hyror var därför nödvändiga.7 Övriga åtgärder som föreslogs var 
skärpt bostadslagstiftning, effektiviserad bostadsövervakning, bostadssubventioner.8 Dock var 
fattigdom inte det enda onda för de trångbodda. I dess spår följde oförstånd och misär.9 Därför 
krävdes även upplysning liksom tvingande regler för hälso- och barnavård. I slutändan måste 
samhället i undantagsfall ha rätt att ta till tvångsåtgärder för att rätta till missförhållanden.10  
     I Kris i befolkningsfrågan konstateras att de fattiga hade en knappare matranson än andra, 
dessutom åt de mindre hälsosamt än de mer välbeställda. Detta drabbade särskilt barnen. 
Barnen måste därför tillförsäkras hälsosam föda oavsett föräldrarnas inkomster.11 Alla skulle 
få fri mat i framtidens barnkammarskolor liksom gratis skolmat.12  
     På trettiotalet var det problematiskt inte enbart med för små familjer utan även med för 
stora. De stora familjerna borde, menade Myrdals, åtnjuta speciellt gynnsamma löneförmåner. 

                                                
1 Myrdal 1934, s  284, 11, 188, 284. 
2 Myrdal 1934, s  211, 206. 
3 Myrdal 1934, s 207 f, 212, 215, 205, 213 f, 216 f. 
4 Myrdal 1934, s 175, 112, 188, 198, 200. 
5 Myrdal 1934, s 114, 202, 198, 303 f. 
6 Myrdal 1934, s 143 f, 150, 144. 
7 Myrdal 1934, s 320, 289.   
8 Myrdal 1934, s 232 f. 
9 Myrdal 1934, s  151, 159, 226, 164. 
10 Myrdal 1934, s 236, 139. 
11 Myrdal 1934, s 226. 
12 Myrdal 1934, s 227. 



 32 

Dessutom borde de komma i åtnjutande av kostnadsfri rådgivning och sexuell upplysning. De 
skulle också erbjudas frivillig sterilisering.1   
     Sjukvården var i behov av reform. Framför allt krävdes att samhället tog över hela 
sjukvården liksom hälsovården. Alla skulle åtnjuta kostnadsfri sjukvård, poliklinkväsendet 
byggas ut och läkarutbildningen reformeras.2  
     Skolans reform var en huvudangelägenhet för makarna Myrdal. Skolan, som den såg ut när 
Myrdals skrev Kris i befolkningsfrågan, återspeglade ett tidigare skedes auktoritära samhälle. 
Dess kännemärke var inbördes tävlan eleverna emellan. Den uppövade den reaktiva 
intelligensen inte den aktiva.        
     Framtidens skola leddes av lärare, skolade i en lärarutbildning som reformerats. Denna 
skola fostrade eleverna till kollektivt ansvar och individuell självständighet. Studierna bedrevs 
ofta som grupparbeten och eleverna tränades till att fördela uppgifterna mellan sig. Eleverna 
fick övning i gemensam ledning. Tävla skulle man, men inte man mot man. Grupp skulle 
tävla mot grupp. I framtidens skola fick eleverna lära sig att underordna sig kollektivet, 
samtidigt som de tränades i självständighet. I den reformerade skolan befrämjades den aktiva 
intelligensen inte den reaktiva.3  
     Skolans uppgift var bland annat att befrämja ståndscirkulationen. Målet i fjärran var ett 
klasslöst samhälle där den sociala cirkulationen var en ren yrkescirkulation. För makarna 
Myrdal var klasskillnaderna ett gift i samhället.4  
 
3:3 Vad Myrdals trodde sig veta 
Makarna Myrdal menar sig i sina synsätt liksom i sina bedömningar och förslag vara 
förankrade i något de kallar sekulariserad rationalitet. Denna form av rationalitet ser de 
naturligtvis inte som en privat angelägenhet enbart. Rationellt tänkande skall spridas, ansåg 
de. Det är ett led i människans utveckling att tänka rationellt.5 Jag noterar detta trots att det 
inte direkt hör till detta sammanhang. Jag kan däremot ha nytta av påpekandet när jag i ett 
senare skede står inför att jämföra makarna Myrdals ”ideologiskt fullmatade” Kris i 
befolkningsfrågan med trettiotalets nyvalda biskopars av trosförståelse genomsyrade 
herdabrev.  
     Vad som däremot i detta sammanhang behöver sägas är att redan makarna Myrdal insåg att 
det kunde vara problematiskt att tänka rationellt i alla sammanhang. De erkände nämligen att 
det var svårt att upprätthålla rationalitet i  sin behandling av befolkningsfrågan. Detta påstod 
de samtidigt som de i andra sammanhang utgick från rationaliteten som en självklarhet.6  
     Denna sekulariserade rationalitet såg Myrdals uppenbarligen som ledstjärna inte enbart 
inför ställningstaganden i enskilda frågor utan även i mera komplexa sammanhang. Man kan 
fråga sig hur långt denna sekulariserade rationalitet i Kris i befolkningsfrågans  
mångfacetterade framställning sträcker sig utifrån en tänkt linje från vetande till tyckande. 
Var går gränsen där begreppet förlorar sin ursprungliga mening och behöver bytas ut mot ett 
annat. Den fråga jag vill ha besvarad är alltså ytterst vad begreppet sekulariserad rationalitet 
står för i Kris i befolkningsfrågan och vad förutom rationalitet boken återspeglar i sina 
påståenden och slutledningar. 
 
 
 
                                                
1 Myrdals 1934, s 193, 191. 
2 Myrdal 1934, s 239, 248, 239, 254, 243, 248. 
3 Myrdal 1934, s 259, 267 f. 
4 Myrdal 1934, s 277 f. 
5 Myrdal 1935, s 87. 
6 Myrdal 1934, s 46, 15 et passim. 



 33 

3:4 De klarlagda mekanismerna bakom samhällsförändring 
     Låt oss börja med att sammanfatta vad makarna Myrdal trodde sig ha förstått. Detta kan 
sammanfattas i en enda mening.  De menade sig förstå och kunna klargöra mekanismerna 
bakom samhällsutveckling.1 Frågan är vad det är för tankar som ligger till grund för detta 
anspråk, dessutom om dessa tankar egentligen är präglade av sekulariserad rationalitet.  
 
Det materiellas företräde 
     Två tankekonstruktioner bär upp framställningen i Kris i befolkningsfrågan. Det ena är att 
all mänsklig utveckling är avhängigt av en över tid allt effektivare användning av materiella 
resurser och tillgångar.2 Det betyder i förlängningen att mänskligt arbete och mänsklig 
ambition ges en avgörande betydelse. Myrdals tror sig dessutom veta att människans 
huvudsakliga drivkraft är att få del av ett allt mera stegrat välstånd.3  
 
Historiesynen ”ein Mädchen für alles” 
     Den andra tankekonstruktionen, som för läsaren framstår som ”ein Mädchen für alles”,  är 
en bestämd historiesyn. Dess främsta kännetecken är föreställningen om en ständigt pågående 
utveckling. Historien förutsätts röra sig i en oavbruten rörelse framåt. Makarna Myrdals 
tänker sig alltså historien linjärt inte cirkulärt. Historiens gång uppfattar de vidare som ett 
skeende som skrider vidare i ständigt nya epoker. Med ny epok följer förnyade förutsättningar 
för samhälle och enskild.4  
    De historiska epoker som aktualiseras i Kris i befolkningsfrågan sträcker sig i huvudsak 
från 1800−talet fram till och med Myrdals trettiotal. Med detta hundraåriga perspektiv kan 
den föregående epoken påstås ha som kännetecken individualism, deras egen av socialistisk 
folkgemenskap.5 De kan också påstå att utvecklingen i det pågående utvecklingsskedet anförs 
av arbetarrörelsen som kämpar för jämlikhet och medbestämmande. (Arbetarrörelsen 
förutsätter demokrati och strider för en alltmer utvecklad demokrati.) Samarbete och 
samverkan på lika villkor ser Myrdals som en förutsättning för framåtskridande inom den 
pågående epoken.  Det under denna epok ideala är kollektiv samverken som ställs mot 
föregående epoks individuella självförverkligande.6  
     En närmare genomgång visar att historiesynen står i tankeredans liksom i det egna 
intressets tjänst. Makarna Myrdals syn på historien med dess epoker gav dem redskap att 
orientera sig i tillvarons mångahanda. Dessutom öppnade den för möjligheten att ge 
socialismen, alternativt socialdemokratin hedersplatsen. 
      Inte nog med detta. Det visar sig att historiesynen hjälper till när, utifrån Myrdals 
intressen och grundsyn, rätten skall definieras och när rätt skall skiljas från fel, ont skall 
bannas och gott prisas. Myrdals utvecklar sin historiesyn med dess epoker på följande sätt för 
att nå sina etiskt − moraliska mål.   
     När en ny epok inträder, hävdar de, är det är nödvändigt att utplåna spåren av den gamla. 
Gammalt, ickefungerande får inte ligga kvar och störa ut det nya. Fullt ut och utan sidoblickar 
skall man ta vara på den nya epokens förutsättningar.7  
     Dilemmat är att människor och samhälle inte i tillräckligt hög grad utplånar gammalt och 
tar vara på nytt. I stället låter de det gamla på ett fördröjande sätt leva kvar tillsammans med 
det nya i en process där det nya allteftersom erövrar utrymme. Under den tid förhållandena är 

                                                
1 Myrdal 1934, s 11, et passim. 
2 Myrdal 1934, s 288, 288, et passim. 
3 Myrdal 1934, passim. 
4 Myrdal 1934, s 116 et passim. 
5 Myrdal 1934, s 116, 322. 
6 Myrdal 1934, passim. 
7 Myrdal 1934, s 15, 12 et passim. 



 34 

sådana råder åsiktsmässig uppluckring. Människor vet inte vad de skall tycka och tro. Myrdals 
talar i andra sammanhang om att obalans råder.1  
     Denna obalans kan Myrdals behandla välvilligt och med förstående. Nymalthusianerna 
exempelvis  som inte hade förutsett att en tid skulle komma med för få födda barn, hade 
kommit i otakt med tiden. Dessa får, när deras felslut konstateras, en välvillig behandling.2 
Framför allt är Myrdals välvilliga mot nutidens människor som inte längre vet vad de skall tro 
och därför befinner sig i åsiktsmässig ”uppluckring”. När Myrdals däremot anklagar sina 
politiska motståndare, eller för den delen också dem som företräder en ”irrationell” religiös 
hållning, blir de skarpa i tonen.  
     Vare sig Myrdals är skarpa i tonen eller välvilliga är dock argumentationen densamma. 
Poängen är att de felande inte förstått en ny tids förutsättningar utan låter gammalt gälla där 
nytt skall råda. 
      Även i generella och för Myrdals i Kris i befolkningsfrågan avgörande sammanhang 
fungerar historiesynen som en behändig och lättförståelig nyckel som öppnar för rätt 
förståelse av problematiken.     
Med hjälp av historiesynen vet Myrdals besked om varför det föds för få barn. De tror sig veta 
att när samhället inte insett att tiden kräver speciella samhällinsatser för barnföräldrar svarar 
föräldrarna med att inte skaffa barn.3  
     Själva grundsynen bakom denna hållning är att vad som är rätt respektive fel beror av i 
vilken epok människan lever. Samlevnadsmönster och moral är inga oföränderliga storheter, 
påstår Myrdals, utan förändras utifrån  rådande samhällsstruktur, d v s utifrån vilken epok 
som är rådande.4  
     Detta om samlevnadsmönster och moral som föränderliga storheter, innebär inte att 
Myrdals låter vad som helst tillåtas. Tvärtom hävdar de att när en ny epok satt sig och 
människorna blivit vana vid det nya, klarnar vad som är förebildliga samlevnadsmönster och 
moraluppfattningar. Ett slags konsensus uppstår, något som Myrdals ser med gillande. 
 
Makarna Myrdal som samlevnadens och moralens väktare 
     En konsekvens av detta blir att makarna Myrdal mycket väl kan ses både som 
samlevnadens och moralens väktare. I själva verket var de utifrån sina utgångspunkter inget 
mindre än detta. 
     Hela Kris i befolkningsfrågan kan läsas som ett försök att rätta till vad som blivit fel i 
mänsklig samlevnad och i moraliskt beteende. Hur skall man annars förstå deras försök att 
förklara hur det förhåller sig med barnafödande och samhälle eller deras anvisningar hur 
obalanser och felaktigheter i det dåtida samhället skulle rättas till? Vad hade de för anledning 
att föreslå att de ekonomiska resurserna omfördelades så att det blev mer jämlikt i samhället? 
Varför skulle de visa på att det främst var barnfamiljerna som skulle avlastas om inte för att 
rätta till vad som blivit fel i samlevnad och moral?5  
 
3:5 Prövning av rationaliteten 
Hittills har vi med Yvonne Hirdmans hjälp konstaterat de utopiska dragen i makarna Myrdals 
Kris i befolkningsfrågan. Dessutom har vi konstaterat att makarnas ”absolutifieringar” och 
hårda styrning mot ett tänkt idealsamhälle var besläktade med kristet religiösa 
förhållningssätt. I huvudframställningen har vi i huvudsak exponerat makarna Myrdals 
materialistiska grundsyn samt lyft fram och visat hur deras historiesyn användes som en 
                                                
1 Myrdal 1934, s 14, 7, 318, 287 et passim. 
2 Myrdal 1934, s 8, 87 f, 13, 55, 79. 
3 Myrdal 1934, s 113, 11 et passim. 
4 Myrdal 1934, s 321. 
5 Myrdal 1934, s 211, 8, 175, 115, 55, 91. 



 35 

genomgående tolkningsnyckel. Historien fungerade bildlikt talat som en Guds röst för 
makarna Myrdal. I fortsättningen skall vi slå ned på ett antal ämnesområden i Kris i 
befolkningsfrågan och pröva där framställda åsikter. Detta som ytterligare underlag för en 
slutlig prövning av makarna Myrdals påstådda sekulariserade rationalitet. 
 
Men Tyskland då? 
     Argumentationen i Kris i befolkningsfrågan vilar undantagslöst på ”materiell” grund. Det 
betyder att det ”materiella” ges en avgörande betydelse i alla former av samhällsförändring. I 
makarna Myrdals uppgörelse med dem som intar en ”irrationell” hållning, i realiteten är det 
teologer och präster de tänker på, blir deras ”materiella” schema alldeles särskilt tydligt. Att 
samhällsförändring skall kunna åstadkommas på annan grund än efter den Myrdalska 
”materiellt/schematiska” modellen övervägs överhuvud taget inte. Myrdals vet bestämt att 
samhällsförändring genom påverkan av enskilda (omvändelse o dyl) ej fungerar, inte heller att 
försöka ändra samhället genom lagstiftning.1  
     Mot detta står att Myrdals erkänner ett för dem förskräckande undantag. Utvecklingen i 
Tyskland pekar på att samhällsförändring kan ske utifrån helt andra grunder. Detta undantag 
från regeln noteras enbart.2  
 
Mot pessimistisk människosyn men för mänsklig bundenhet 
     Kristendomens pessimistiska människosyn underkänns samtidigt som det egna materiellt 
betingade schemat för förändring förutsätter människans bundenhet under yttre 
omständigheter. Den troliga förklaringen till denna motsägelsefulla hållning är att 
kristendomens pessimistiska människosyn förbinds med en politisk konservatism som 
Myrdals bekämpar.3 
 
Den allmänna opinionen både missledd och efterföljansvärd 
     Den allmänna opinionen, liksom det allmänna rättsmedvetandet och de rådande sociala 
värdeskalorna, har en något komplicerad ställning i Myrdals konception.  
     De kan se den allmänna hållningen som ett eftersläpande uttryck för en förgången epoks 
kvardröjande värderingar. Den allmänna opinionen kan också vara missledd och arbeta det 
sociala hyckleriet i händerna.4 Samtidigt är den allmänna opinionen och framför allt det 
allmänna rättsmedvetandet för Myrdals något man är skyldig att ta hänsyn till och låta sig 
styras av. Redan detta att Myrdals är övertygade demokrater visar detta.5  
 
Konservatismen och liberalismen. Två frågor 
    Makarna Myrdals uppgörelse med konservatismen och liberalismen får den kritiskt 
inställde att ställa två frågor. Den ena är om det kan motsvara rationalitetens krav att 
genomgående se dessa två rörelser som tillhöriga en annan tid medan de i närvarande tid 
betraktas som skadliga företeelser i samhället. Den andra frågan är en undran. Handlar det 
inte om ett debattinlägg när Myrdals utgjuter sig i allmänt nedsättande ord om konservatism 
och liberalism.  
     Om de konservativa påstår Myrdals att de företräder de besittande klassernas intressen, 
förgyllda med romantiska, moraliska och religiösa inslag. Sakligheten i detta påstående kan 
ifrågasättas. 

                                                
1 Myrdal 1934, s 288, 151, 171, 112. 
2 Myrdal 1934, s 171. 
3 Myrdal 1934, s 17. 
4 Myrdal 1934,s 51 et passim. 
5 Myrdal 1934, s 54, 79 det passim. 



 36 

     Mer sakligt förefaller följande karakteristik av de konservativa vara: De är blinda för 
sociala orsaker till misär, men har blick för de personliga. Dessutom ligger det förmodligen 
mycket i Myrdals påstående att gränsen mellan liberalism blivit flytande och att 
konservatismen i nutid blivit liberal och individualistisk.1 Liberalismen som en gång var en 
utvecklingsriktig samhällsanpassning i Myrdals ögon, framstår i Kris i befolkningsfrågan som 
huvudfienden. Liberalismen är inte bara passerad, påstår de, den är också skadlig och asocial i 
sin tro på kapitalismen, i sin överbetoning av konkurrenssynpunkten och i sin betoning av 
individens ansvar. Skadlig och asocial är också liberalismens tro på lagen om tillgång och 
efterfrågan. Till och med trettiotalets trångboddhet skylls på liberalerna, eller närmare bestämt  
 
 
på den 1800−talsliberala föreställning som överlevt och som lär att var och en kan göra som 
den vill med sina pengar.                   
     Liberalismens försynstro närmast hånas. Försynstron är både passerad och vilseledande, en 
rest av tro på en Gud som i nutiden är avskaffad.2  
 
Inlindad argumentation i invandrarfrågan 
Frågan är om inte makarna Myrdal i sin argumentation i invandrarfrågan försöker linda in den 
obehaglig sanningen om att invandringen måste begränsas i vackra ord. De vet att deras 
familjepolitik kommer att kosta stora pengar och att en stor invandring skulle spräcka 
budgeten och därigenom stäcka deras reformplaner. Därför är de emot en generös 
invandrarpolitik. Samtidigt hävdar de att nymalthusianernas tal om ett befolkningsoptimum 
inte har täckning i verkligheten samt bekänner sig vara internationalister. I slutändan blir de i 
omsorg om den svenska välfärdsstaten och den svenska folkstammen försiktiga och förordar 
invandring men ej massinvandring. Vid hot mot den svenska folkstammen och vid stor 
arbetslöshet förordar de vid behov immigrationsskydd.3  
 
Agitatorer i kvinnofrågan 
I kvinnofrågan framstår makarna Myrdal mer som agitatorer än som sekulariserade 
rationalister. De vet vad de vill. Kvinna och man skall i deras idealsamhälle vara likvärdiga, 
de skall ha samma möjligheter till utbildning och de skall i arbetslivet stå sida vid sida. 
Argumentationen i kvinnofrågan skall ses mot denna bakgrund. 
     De talar nedsättande om hemarbetet. Att arbeta hemma ses som en form av instängning, 
det är dessutom okvalificerat. Man gifter sig till försörjning och det utan krav på utbildning 
och yrkesarbete. Hemarbetet har lett till överlastat umgängesliv och ett överdrivet mat- och 
hushållsintresse. Barnens leksaker beror av isolering i hemmet. Leksakerna påstås ersätta 
naturlig gemenskap.  
    Myrdals påstår att kvinnor och män samarbetade på likartade villkor i det gamla 
bondesamhället. En tidigare epoks förhållanden upphöjs alltså och görs dessutom förebildliga 
för nutid, något som inte äger motsvarighet på annat ställe i boken.  
     I syfte att jämställa man och kvinna påstår Myrdals att om kvinnor bara får tillfälle är de 
lika asociala som mannen.  
     När de talar om tendensen i tiden att kvinnor önskar utbildning och yrkesarbete anför de 
som enda orsak att detta beror av att kvinnorna protesterar mot den maktförskjutning som 
industrialismens innebar.4  
 
                                                
1 Myrdal 1934, s, 321 f, 9, 80, 9 et passim. 
2 Myrdal 1934, s 263, 100, 96, 140, 100, 96, 231 et passim. 
3 Myrdal 1934, s 109 f, 106 ff. 
4 Myrdal 1934, s 302, 319, 209 f, 312 f, 114, 298 et passim. 



 37 

Sekulariserad rationalitet i synen på hem och äktenskap  
När makarna Myrdal behandlar hemmet liksom äktenskapsfrågan är deras sekulariserade 
rationalitet uppenbar. Åtminstone är den det utifrån deras materialistiska grundsyn och utifrån 
deras sätt att se på historien. Hemmet och äktenskapet är enligt Myrdals iakttagelser och teori 
under omvandling. De nya förutsättningar som industrialismen medfört innebär att hem och 
äktenskap inte får samma funktion som tidigare. De reformförslag som Myrdals lägger fram i 
Kris i befolkningsfrågan går ut på att samhället övertar funktioner som tidigare lagts på 
hemmet. I den nya familjegemenskapen blir släkt- och familjeband lösare. Den 
familjeupplösning som följde i industrisamhällets spår övergår i en ny mer ändamålsenlig 
moral. Vad som blir kvar av familjen är gemensam bostad, gemensam fritid samt det 
svårgripbara personliga förhållandet, skriver Myrdals.1  
     Även äktenskapet påverkas i det nya samhället. Ordningen med mannen som 
ensamförsörjare rubbas, äktenskapet blir inte längre något garanti för försörjning, sexuallivet 
blir ömsesidigt, livsvariga äktenskap ej självklara. Synen på homosexualiteten ändras. Den ses 
inte längre som ett allvarligt men. Vad som är farligt är att en annan tids dogmatiskt 
könsmoraliska synpunkter lever kvar och skadar inte minst den homosexuelle själv.2  I princip 
betyder detta att såväl hem som äktenskap är storheter som kan ändras, t o m ersättas om de 
yttre omständigheterna kräver detta. Det är inte tal om att äktenskapet är ett heligt av Gud 
instiftat förbund.  
 
Av ärftlighetsforskningen utkrävs bevis 
     När Kris i befolkningsfrågan behandlar rasbiologi, ärftlighetsforskning, ”mindervärdiga 
individer”, eugenik och steriliseringar känner man också av den sekulariserade rationaliteten i 
deras hållning. Denna innebär i detta sammanhang att Myrdals är tveksamma till rasbiologins 
resultat liksom till att döma ut ”mindervärdiga individer”. De vill vänta på pålitliga 
forskningsresultat innan de tar ställning.3 
 
Med hänsyn till utgångspunkten rationella i skolfrågan, i synen på sjukvård och 
ståndscirkulation 
     Även i skolfrågan handlar Myrdals med tanke på deras materialistiska utgångspunkt och 
historiesyn rationellt. Utifrån deras modell för samhällsomvandling blir en reformerad skola 
en logisk konsekvens. De unga skall skolas in i det nya samhället och skolans arbetsordning 
och metodik måsta anpassas därefter.4 Samma sak gäller deras behandling av 
sjukvårdsfrågan.5 liksom när de behandlar ståndscirkulationen.6  
 
3:6 Bedömning av den sekulariserade rationaliteten  
Hur långt sträcker sig alltså den sekulariserade rationalitet i Kris i befolkningsfrågan och var 
upphör beteckningen att förlora sin ursprungliga mening? Jag  illustrerar vad jag kommit fram 
till i  två listningar. 
 
1 Sekulariserad rationalitet med betoning på rationalitet. Fallande skala 
1 Rationellt förhållningssätt 

                                                
1 Myrdal 1934, s 174, 15, 204, 300 ff, 286 f, 319f, 289. 
2 Myrdal 1934, s 209 f, 234.  
3 Myrdal 1934, s 219, 223 ff 
4 Myrdal 1934, s 233 f, 259 ff, 267 ff,  261, 263, 265 f, 268 f,  233 f, 275. 
5 Myrdal 1934, s 239, 248, 254, 243. 
6 Myrdal 1934, s 278, 113 f, 277 f, 281 f f.  
 



 38 

När Myrdals förlitar sig på uppenbart evidenta forskningsresultat eller efterlyser sådana 
(exempel i ”Kris i befolkningsfrågan”; statistiska undersökningar, efterlyst forskning i 
rasbiologi o dyl)  
När Myrdals undersökning är förankrad i erfarenheter hämtade i den egna samtiden och när 
de drar slutsatser utifrån tendenser i tiden som är odiskutabelt riktiga. (Industrialism, 
trångboddhet, nöd, osv) 
2 Tankekonstruktion med förklaringsvärde 
När Myrdals bygger sina slutledningar på sin ”materialistiska” grundsyn liksom på sin linjära 
historiesyn där epok följer på epok. 
3 Tankekonstruktion men med mindre förklaringsvärde 
När Myrdals bygger sina slutledningar på sin ”materialistiska” grundsyn liksom på sin linjära 
historiesyn där epok följer på epok och där ny epok utesluter en gammal epoks värderingar 
och handlingsmönster. Denna konstruktion blir ett verktyg att döma ut allt som 
meningsmotståndare står för. (Liberaler, konservativa och de ”irrationella”) 
 
2 Sekulariserad rationalitet med betoning på sekulariserad. Fallande skala 
1 Sekulariserat förhållningssätt betingat av erfarenhet  
När etik och moral påstås bero av tidsomständigheter och epok 
2 Sekulariserat men inte rationellt betingat förhållningssätt  
När Myrdals dömer ut gudstron liksom försynstron men när de samtidigt utgår från att 
obönhörlig lagbundenhet råder utifrån tankar byggda på tankekonstruktionerna ”materialism” 
och linjär historiesyn. 
 
     Sammanfattningsvis är makarna Myrdals Kris i befolkningsfrågan i långa stycken grundad 
på fakta och rationalitet, dock ej reservationslöst på sekulariserad rationalitet. Deras tro på 
ovan refererade lagbundenhet, där uteslutande materiella förändringar förmår påverka 
värderingar och moral, liksom deras historiesyn som ger dem redskap att döma över rätt och 
fel, ser jag som tankekonstruktioner som ibland har mer ibland mindre skäl för sig. Sedda som 
tankekonstruktioner går de att likna vid trosföreställningar. De låter sig såväl som företeelse 
som utifrån sina verkningar jämföras  med  exempelvis ”evangeliet” i biskoparnas 
framställningar, som också kan betraktas som en tankekonstruktion.  
     Som jag ser det kan Kris i befolkningsfrågan karakteriseras som ett kraftfullt och 
inflytelserikt bidrag till det socialdemokratiska handlingsprogram som var under framväxt, 
dessutom som en debattbok. Den står därigenom i en från trettiotalet och framåt ledande 
idétradition som hade framtiden för sig. Detta är orsaken till att de reformer som föreslås 
liksom de målsättningar som sattes upp i Kris i befolkningsfrågan i det närmaste helt blev 
uppfyllda.  
 
4 Socialdemokratin sedd som ideologi, vision och moral  
 
Vad har vi då hittills lärt oss? Att varken Per Albin Hansson eller makarna Myrdal räknade 
med Gud i sina samhällsreformer. Det var inte Gud som var motorn vare sig för dem eller för 
trettiotalets socialdemokrati över huvud taget. Om Gud är det nämligen tyst i deras 
argumentation för ett bättre samhälle. Gudstron förutsätts passerad. 
     Mer uppseendeväckande är att vi också funnit att det inte alltid låg så mycket i den 
”sekulariserade rationalitet” som makarna Myrdals ansåg sig företräda. Det finns däremot 
mycket av förmodad sanning och tankekonstruktion i det som de och Per Albin Hansson 
trodde sig veta. Eller hur skall man annars beteckna den för Per Albin Hansson grundläggande 
utvecklingstanken eller makarna Myrdals historiesyn med dess väl avskilda epoker, där rätt i 



 39 

en epok var grundfel i nästa? Som vi märkt vilade mycket av deras argumentation på 
sanningar av det slaget. 
     Att deras visioner dessutom innehöll en bastant portion av tankar som byggde på uppenbar 
och prövbar sanning tar inte udden av den iakttagelsen. Inte heller att det som Per Albin 
Hansson och makarna Myrdals påstod, ledde över i en politik som fungerade framgångsrikt. 
     För den här undersökningen är det av betydelse att se det spekulativa i  Per Albin Hanssons 
och makarna Myrdals tänkande. Det öppnar för jämförelser med de biskopar vars tro och 
åsikter jag i fortsättningen skall redovisa. Även om Per Albin Hansson och Myrdals trodde det 
spelade de inte på en planhalva fri från spekulation och tro. Detta faktum underlättar 
jämförelsen. 
     Socialdemokratin, som den framträder genom mina betoningar och förtydliganden, var 
förvisso inte vetenskap, inte heller en företeelse som enbart var förankrad i sekulariserad 
materialism. Med mitt perspektiv här framträder den också som ideologi, vision och moral. I 
Per Albin Hanssons och makarna Myrdals tappning har den t o m drag av tro. Det är ingen 
slump att Per Albin Hansson låter sin fiktive socialistiske julottepredikant bekänna sig och de 
sina vara ”utvecklingstroende”.  
     I detta sammanhang behöver något sägas om trettiotalsbiskoparnas hållning till politik á la 
Per Albin Hansson och makarna Myrdal. Detta för att demonstrera två saker. Dels behöver det 
visas i vilket avseende biskoparna låter politiken vara ett område för sig, dels klargöras när de 
känner sig förpliktade att blanda sig i. 
     Kort uttryckt var det inte biskoparnas ambition att ställa sig i spetsen för politiska 
reformer. Det såg de som politikernas område. Evangeliets kärleksbudskap var nämligen inte 
direkt tillämpbart i alla de sammanhang. Det fanns områden, och till dem hörde även politiska 
reformer, som krävde andra lösningar än Bergspredikans ”vänd andra kinden till”. Dessa 
lösningar förutsatte i första hand förnuft, insikt och kunnande. Dessutom var de politiska 
besluten inte självklara. Nog hade visserligen Gud även med dessa frågor att göra. Men vad 
Gud ville var ofta höljt i dunkel. Det som var rätt under en viss tid, behövde exempelvis inte 
vara det i en annan.  Hade bara den politiska ledningen klart för sig att deras arbete syftade till 
fördjupad gemenskap människor emellan och att dessutom inga hinder uppsattes för 
evangeliet, hade biskoparna inget att invända. Biskoparna var således införstådda med den 
lutherska tvåregementsläran och försökte tillämpa dem utifrån samtidens omständigheter.1 
Slutsatsen blir i det här sammanhanget att Per Albin Hansson och makarna Myrdal 
huvudsakligen spelade på en plan, som biskoparna inte automatiskt beträdde.  
     Den fortsatta framställningen kommer att visa att det dock fanns politiska områden där 
biskoparna verkligen blandade sig i. Då avser jag inte i första hand sådant som hörde samman 
med hoten från kommunism och nazism. Där bildade i stort biskoparna gemensam front mot 
den gudlöshet respektive hedendom, som dessa båda rörelser representerade. Jag tänker på det 
som rörde samliv, hem, familj, moral, skola, som biskoparna med en samlad svensk kristenhet 
hade mutat in som eget intresseområde.  För dem tillhörde nämligen samliv, moral, skola inte 
enbart det politiska området utan också den religiösa sfären. Detta tvärtemot vad makarna 
Myrdal ansåg, som lade även dessa områden under demokratiskt valda politikers ansvar. 
Religionen förpassade Myrdals till privatlivet i trång mening. Här var det alltså upplagt för 
kraftmätning mellan storheter som låter sig jämföras. 
     Återstår att säga något om personerna Per Albin Hansson och Alva och Gunnar Myrdals 
betydelse. Vilken roll spelade de för den socialdemokratiska rörelsen?  

                                                
1 Denna tvåregementslära tillämpad på trettiotalets förhållanden redovisas instruktivt av Edvard Rodhe, 
inflytelserik biskop i Lund under trettiotalet. Han gör det i  uppsatsen ”Hava de kristna kyrkorna och de enskilda 
kristna något ansvar för de politiska frågorna” publicerat i STK  1935 s 307−320. Rodhe tas i fortsättningen inte 
upp i detta arbete. Han biskopsvigdes nämligen 1925, d v s före trettiotalets ingång.  



 40 

     Det synes uppenbart att deras verklighetsbeskrivningar, värderingar och deras 
tankekonstruktioner hade stor betydelse för att få den ”socialdemokratiska sanningen” 
beskriven, befästad, utvecklad och i slutändan förverkligad. Genom sina förslag till åtgärder 
kunde de också medverka till att korrigera och forma en verklighet som annars skulle ha gått i 
icke önskad riktning. Jag tänker främst på den jämställdhetspolitik de argumenterade för 
liksom på deras betydelse för uppbyggnaden av det starka samhället.  
     Samtidigt, och det är en allmän sanning måste man förutsätta en interaktion mellan 
uttolkaren av den socialistiska sanningen, i detta fall Per Albin Hansson och makarna Myrdal, 
och den socialdemokratiska rörelsens anhängare. Uttolkaren kunde avvika från mångas 
mening, Per Albin Hansson  kanske främst genom sin samförståndspolitik, men inte hur långt 
som helst. Uttolkaren ställning berodde ytterst på att han fick gehör i rörelsen för sin politiska 
linje. I makarna Myrdals fall bevisas gehöret främst av att deras social- och familjepolitiska 
tänkande och förslag fick genomslag i praktisk politik.  
 
5 Människan har satt sig i Guds ställe. Varning för 
följderna 
I och med detta kapitel tar huvudframställningen vid. I denna inriktar jag mig på att skildra 
hur de i Sverige under nittonhundratrettiotalet fram till och med 1940 nyvalda biskoparna i 
sina herdabrev försöker hävda kyrkans ställning i ett allt mera sekulariserat samhälle.  
     Genomgående avslutar jag de närmast följande kapitlen med en reflexion över biskoparnas 
ställningstaganden mot bakgrund av vad som hittills framkommit.   
 
5:1 Människan hade gjort sig till tillvarons herre 
     Det var mot en hotfull bakgrund som trettiotalsbiskoparna tillträdde sina episkopat. De 
hade anledning att tro att tjugutalets samhälle höll på att gå i graven och ersättas av en 
samhällsepok fylld av våld och brutalitet. Biskoparna använde gärna begreppet 
”nyhedendom” som beteckning på detta skrämmande nya. Krigshoten blev med åren allt 
starkare. År 1939 bröt kriget ut i full skala. Andra världskriget var ett faktum. Det fruktade 
epokskiftet var på väg att bli verklighet. 
    Trots allt synes det inte ha varit dessa hot som främst oroade biskoparna. Orons 
”epicentrum” synes, om man får sätta tilltro till herdabrevens vittnesbörd, ha legat på ett annat 
område. Mer än annat fördystrade gudstrons försvagade ställning biskoparnas sinnen. Detta 
onda förband biskoparna inte främst med vare sig nazism eller kommunism utan med 
tjugutalets humanitärt präglade samhälle. I detta samhälle hade en ödesdiger 
tyngdpunktsförskjutning från Gud till människa skett. Människan hade gjort sig till tillvarons 
Herre, något som enligt biskoparna skulle leda till rättfärdighetens sammanbrott. Så måste 
man utifrån herdabrevens vittnesbörd förstå inställningen hos flertalet av de nyvalda 
biskoparna. 
  
5:2 Demokrati utan Gud intet värd 
     I sin av tidsandan påverkade kritik av det urartade och splittrade ledarskap som 
kännetecknade de västerländska demokratierna skjuter  John Cullberg in sig på något han 
kallar den ”humanitära demokratin”.1 Detta när han skall demonstrera gudstrons försvinnande 
från den offentliga arenan. Denna humanitära demokrati var dominerande på tjugutalet och 
långt in i trettiotalet. Cullberg såg denna form av demokrati som en yttring av 1800−talets 
utvecklingstanke. Dess ursprung var inte kristet utan inomvärldsligt. Samtidigt låter han, och 
det visar hans kluvna inställning, den ”humanitära demokratin” vara ett ”barn av den kristna 
                                                
1 Om hur denna tidsanda återspeglades i Oxfordgrupprörelsens ideal  se Jarlert 1995, s 114−120. 



 41 

anden”. När emellertid, som Cullberg ansåg skett, demokratin gjort upp med tron på ”Fadern i 
himlen”, ansåg han demokratin intet värd. Den blev ”som en vilsen fågel” när tron på Jesu 
Gud likviderats.  Cullberg trodde inte den hade kraft att överleva den ”hotande 
nyhedendomens” angrepp. Därmed avsåg han den framträngande och aggressiva nazismen, 
men också den hotande kommunismen. Demokratin skulle inte ens kunna väckas till liv i ett 
kommande skede när världen gjort sig kvitt dessa våldsideologier, förutspådde Cullberg. 
     Varför denna aggressivitet mot just den ”humanitära demokratin”? Därför att Gudstron 
som högsta värde undanröjts. Med i fallet följde enligt Cullberg ”broderskapet, 
människokärleken, humaniteten och allt vad därmed sammanhänger”.1  
    Ysander tänkte i liknande banor. Han vågade t o m höja en kritisk röst mot systemet att 
röstning skulle avgöra alla frågor. Demokratier som rättar sig efter ”partiets röstetal” utplånar 
den enskilde och ger honom värde beroende på hans betydelse för det hela. Framför allt 
kritiserade Ysander demokratin på tjugutalet därför att den uppammat ”individens jagiskhet”.2  
 
5:3 Demokrati men inte humanitär demokrati 
Cullberg menade att kyrkan inte var främmande för den i samtidens uppflammande kritiken 
mot den humanitära demokratin. Kyrkan, alias Cullberg, kritiserar  med sin samtid ”frihetens 
missbruk till självsvåld, demokratins urartning till partigräl, det lyckoideal, som avslöjat sig i 
tidens fadda njutningskult, den dästa ovilligheten att ta på sig personliga offer till det helas 
båtnad och för att trygga släktens framtid”. En viktig orsak till denna demokratikritik och den 
”västerländska kulturens åderförkalkning” är att demokratierna skurit av sig från de kristna 
livsmakter, på vilka deras existens från begynnelsen var uppbyggd. Därför går demokratin nu 
i graven. Men en ny skall uppstå i ädlare gestalt. Ty Cullberg tror på demokratin. Den 
representerar oförgängliga värden.  
     Cullbergs avståndstagande innebär dock inte att han vill isolera sig från tiden.  Prästen 
måste leva i nära kontakt med den tid i vilken han lever.3  
 
5:4 Den avkristnade kulturen 
     Till denna humanitära demokrati räknade biskoparna Ljunggren, Cullberg, Ysander, 
Runestam, Jonzon, Brilioth och Aulén den rådande kulturen och den västerländska odlingen. 
Kultur och västerländsk odling står för tidsanda och allmänna föreställningar, särskilt sådana 
föreställningar som upprätthölls av en elit, den så kallade kultureliten. Biskoparnas dom av 
denna kultur var obönhörlig.  
     Ljunggren anade slutet på ”den västerländska odlingen”. Denna saknade framtidstro, 
samhället led enligt honom av ohälsa. Materialism hade ersatt gudstro. Födelsestrejken såg 
han som en följd av det onda som drabbat landet. 
     Cullberg nedvärderade den västerländska kulturen vars kännetecken var att den trängt 
undan ett kristet kulturmedvetande. Den västerländska kulturen hade inget oförytterligt värde 
eftersom människan i den satt sig i Guds ställe.  
     Ysander och Jonzon irriterades över att kyrkan brydde sig för mycket om 
”kulturlejonens” bedömningar. Jonzon hade noterat att de bildade ansåg sig för bildade för att 
tro. Runestam varnade för att uppslukas av kulturandan och påminde om att den onde gärna 
tog kulturen i sin tjänst. Jonzon erinrade om att kulturmedvetandet var splittrat och Brilioth 

                                                
1 Cullberg 2 1940 s 19, 110. Cullberg 1 1940, s 108, 119, s 93. 
2 Ysander 1937, s 56 ff. 
3 Cullberg 2 1940 s 45 ff, 65. Se även Runestam 1938, s 158, Ljunggren 1935, s 22 ff,  25−27, 39, 70. Cullberg 
var till sin inställning. Han knöt an till de kretsar inom tysk teologi som ställt sig avvisande till 
Weimarrepubliken. Montgomery 1982, s 358.  



 42 

talade om den kulturskymning som var ett faktum och som härrörde från den ”moraliska 
världspest” som följde efter första världskriget.  
     Den gemensamma nämnaren i dessa fördömanden var att kulturen var avkristnad. 
Aulén var inte lika kategorisk.  I en hårt systematiserad, kortfattad analys klargjorde han sin 
syn på kulturläget. Kulturmakterna, som Aulén spjälkade upp i de intellektuella, de estetiska, 
de etiska och de religiösa kulturområdena, hölls ej längre samman, menade Aulén. De hade 
dessutom förlorat den inre kontakten med varandra. Orsaken var bland annat det 
individualistiska upplysningstänkandet som upplösts inifrån, bekrigat som det blivit av 
naturalismen. Kort sagt var enhetskulturen som Aulén förstod den under sönderfall. I dag 
finns ingen ledande kulturtyp, slog Aulén fast.1  
 
5:5 Sekulariseringen som processen bort från kristen gudstro 
     Biskoparna i gemen oroar sig över sekulariseringen. Med sekularisering menade de den 
process som ledde bort från kristen gudstro. Den kristna sedens försvagning följde i 
sekulariseringens spår.  
     Andræ liksom Bohlin talar inte explicit om sekularisering men båda förutsätter den. 
Aulén uttrycker sin oro över det bekymmersamma läge  på samhällets, kulturens och 
teologins område.  
     Ysander påpekade att sekulariseringen gått snabbt och var principiell. Enligt Ysander 
levde samtiden i den första generation, där ett stort antal människor satte en definitiv gräns 
vid döden. Man stängde dörren för tron inte av illvilja eller aggression utan därför att man 
trodde sig ha rätt i sin skepsis.2   
     Runestam konstaterade att religionen kommit vid sidan om med ty åtföljande förödda 
andliga grundvalar för civilisation, kultur och existens. Man trodde inte på Gud, på 
möjligheterna till frälsning och evighet, något som Gud förbehållit sig i varje människosjäl. 
Följderna blev att den kristna humana kulturen raserades och ersattes av en annan på ny 
grund. Denna andra kultur förutsattes stå i medveten motsats till den kristna kulturen.3  
    Runestam eldades av indignation. Det vet vi från andra sammanhang. För honom borde inte 
religionen komma vid sidan om som skett. Humant och kristet hörde ytterst samman och 
mellan det naturliga och det andliga fanns förbindande led.4 Runestams syn på 
sekulariseringens orsaker skilde sig säkert inte från övriga biskopars. Påfallande är emellertid 
hur han vidgar frågan och på ett intresseväckande sätt drar in sig själv och den svenska 
kristenheten i skuldfrågan. ”Ingen diagnos av nöden i världen är riktig, som inte går fram över 
egen skam,” skriver Runestam.5  Han konstaterade att människorna idag i väldig utsträckning 
inte vet att kristendomen angår dem, men att de i grunden inget hellre ville veta. ”Det är vårt 
fel om de inte får veta det,” utbrister Runestam.  Slutligen hävdade han som sin mening att  
 

det är vi som äro anledningen till att hela folk nu börja resa sig till nytt livsmod med medvetet 
avståndstagande från kristendomen och under andra fanor än de kristna, trotsande människovärde, rätt och 
humanitet.6  
 

     Att denna självkritiska inställning hör samman med Runestams engagemang i 
Oxfordgrupprörelsen med sin känslighet för samvetets röst är ett inte alltför djärvt antagande. 

                                                
1 Aulén 1933, s 7−11, Runestam 1938, s 78 f. 35, Jonzon 1938, s 139 f, Cullberg 1 1940, s 19, 111,  Cullberg 2 
1940, s 83, Brilioth 1938, s 159, Ysander 1937, s 69, Ljunggren 1935, s 19 f, Aulén 1933, s 7−11. 
2 Ysander 1937, s 64 ff , 39. 
3 Runestam 1938, s 14−17, 22 f, 169. 
4 Bexell 1981, s 30−36. 
5 Eidem betonar vid ett flertal tillfällen på motsvarande sätt allas gemensamma skuld till det uppkomna läget. Se 
även Brodd 2004, s 299. 
6 Runestam 1938 s 20, 22, 25. 



 43 

Men för att förstå dessa Runestams uttalanden behöver man även känna till att Runestam var 
en medveten lutheran och som lutheran var extra ”samvetsöm” när det gällde egen skuld. Som 
lutheran skilde han dessutom mellan sanningar giltiga coram hominibus (inför människor) 
från dem coram Deo (inför Gud). Runestams tal om egen skuld måste i detta sammanhang ses 
utifrån aspekten coram Deo.1 Med kännedom om övriga biskopars inställning håller jag det 
inte för otroligt att även dessa vid behov hade kunnat yttra sig i samma anda som Runestam.  
     För Eidem var sekulariseringen så oroande att den pågående troskrisen var den givna 
utgångspunkten när han skrev sitt herdabrev. Han konstaterade att stödet från kyrklig sed eller 
tradition upphört och att tron inte heller fick stöd från någon odiskutabel auktoritet. Inte ens 
prästernas föredöme kunde upprätthålla seden. I dag gäller därför som aldrig tidigare för eller 
emot tron, skriver Eidem.2  
     Stadener ansåg att tiden kännetecknades av en massiv bortvändhet från andliga intressen. 
Det religiösa livet hade blivit främmande för människorna.3 Jonzon talar om en andlig 
omvälvning utan motstycke.4  
     Brilioth observerar att kristen grundåskådning och kristen sed höll på att förödas. Att 
kristen sed och grundåskådning i de breda lagren skulle ifrågasättas har i tidigare generationer 
aldrig kommit på frågan, slår Brilioth fast.5  
     Sekulariseringen kopplas hos Ljunggren till höjd levnadsstandard. De båda senaste 
generationerna hade byggt upp kulturens babelstorn. Detta hade förryckt alla riktiga 
perspektiv på människolivet.6 Brilioth talade inte enbart om de ofantliga värden som gått 
förlorade i och med sekulariseringen och om den förlorade jordmånen i själarnas värld. Han 
ondgjorde sig också över den moraliska förvildning som följt på sekulariseringen.7 Brilioth 
såg själlöshet och en bestialisk andefattig teknisk kultur som tidens ersättning för den kristna 
kulturen. Människan hade gjort sig blind för tillvarons djupaste villkor. Denna själlöshet 
bedömde Brilioth som den mest seglivade och farliga av alla motståndare.8      
     Runestam ansåg att människorna genom sekulariseringen sålts åt tidens makter. Det 
betydde att de blivit likgiltiga för kristendom och kyrka, det innebar lojhet, nöjeslystnad och 
träldom under levernets bekymmer.9 Ysander ondgjorde sig över den olust inför kyrkans 
tjänare som ”den etniserade kulturen” kände. Han utgjuter sig över en likgiltighet så stor att 
inte ens Gud tycktes få tag i den.10      
     Sekularisering förband Ysander vidare med avstängning i det mänskliga tänkandet och 
skapandet. Man hade kopplat av den ena sidan av sitt väsen.11 Ysander var dock inte renodlat 
pessimistisk i sina kommentarer. Han såg framför sig en tid då den kultur som bespottade 
religionen skulle se att den själv intet annat var än en fantom. Ysander hade dessutom 
upptäckt två tendenser i tiden, en som ledde till medveten sekularisering, en annan som var en 
förvirrad flykt från den genomskådade sekulariseringen.12  
 
 
                                                
1 Bexell 1981 s 30. Om Runestams teologiska hållning relaterad till Oxfordgrupprörelsen se Jarlert 1995, s 89–
92. 
2 Eidem 1932, s 59−67, 73. 
3 Stadener 1933, s 42, 72, 106. 
4 Jonzon 1938, s 138. 
5 Brilioth 1938, s 43 f. 
6 Ljunggren 1935, s 18. 
7 Brilioth 1938, s 43 f. 
8 Brilioth 1938 s  50 f. 
9 Runestam 1938, s 23. 
10 Ysander 1937, s 64 ff , 39. 
11 Ysander 1937, s 67. 
12 Ysander 1937, s 66 f. 



 44 

5:6 Gud ifrågasatt även av biskoparna  
Trots allt lades alltså inte hela skulden för den genomgripande sekulariseringen på tidsanda 
och onda makters illvilliga angrepp. Tron på Gud hade blivit ifrågasatt och det på ett så 
allvarligt sätt att även biskoparna själva var utmanade.  
     Eidem talar om livet i Gud som ett fördolt liv där fördoldheten väcker tanken hos både 
troende och ”värld” att Gud är overklig. Denna fördoldhet verkar relativiserande och leder 
bland allt annat också till ödmjukhet i de religiösa bedömningarna av andra samfunds 
åskådningar.1  
     Cullberg frågar sig om den faktiska tillvaron visar några som helst tecken på att den är 
buren av en gudomlig försyn. Inför all inomvärldslighet i form av makthunger, relativism, 
avlägsnande av alla moraliska hämningar frågar sig Cullberg om människan inte är ett stycke 
natur och livet skådeplatsen för blinda drifters lek.2  
     Att detta inte bara är en retorisk fråga utan att reellt problem får man klart för sig när man 
rådfrågar Robert Lemberg, kännare av Cullbergs religionsfilosofi. Denne påstår att frågan om 
Guds verklighet förföljer Cullberg i allt hans författarskap, även det uppbyggliga, påverkad 
som han var av Kants förnuftskritik liksom av ett naturvetenskapligt tänkande.3 
     Om Cullberg saknar faktiska tecken på Guds försyn, går Bohlin på samma linje när han 
talar om Jesus. Denne ställer Jesu anspråk mot hans yttre betydelselöshet Jesus finns inte med 
i den samtida historieskrivningen. Bohlin talar även om den historiska traditionen om Jesus 
och dess osäkerhet. Han tar slutligen upp problemen med eskatologin. Mot den bakgrunden 
blir tron för Bohlin ett riskfyllt beslutsamhetens språng.4  
     Brilioth är samtidsaktuell. Han har inget svar på varför Gud inte låter sin makt bli 
uppenbar, varför han i denna världens ödestimma förblir den Fördolde. Han konstaterar 
utifrån detta att tron inte kommer undan sitt kors.5  
 
5:7 Alternativen gudstro eller materialism 
Av Ljunggrens herdabrev att döma fanns där enbart två alternativ; å ena sidan ett samhälle 
grundat i gudstro och i tron på att universum var själsligt betingat, å den andra ett samhälle 
som var präglat av materialism och determinism.  Det valet hade enligt Ljunggren betydelse 
för andan i samhället liksom för moral och nöjesliv.6  
     I ett samhälle som var präglat av materialism och determinism hade tillvaron, föreställde 
sig Ljunggren, berövats sin själ och ställts under det mekaniska skeendets blinda lag. 
Materialismen, d v s gudlösheten, ledde till att människan blev hemlös och utlämnad till 
fåfänglighet, så uttryckte Ljunggren en sanning som övriga biskopar förmodligen inte 
protesterade mot.7  
     Ljunggren krävde en gemensam vakthållning mot gudlösheten. Vad som skulle skyddas 
var kristen anda i det offentliga livet, en god religionsundervisning, kamp mot gudlöshet och 
förnekelse liksom mot nöjeslivets urartning. Dessutom måste man vara på sin vakt mot den 
samhälleliga moralens förgiftning och ”utspårande”.8  

                                                
1 Eidem 1932 s, 49−56. 
2 Cullberg 2 1940 s 91, 109. 
3 Lemberg  2000, s 79.  
4 Bohlin 1935, s 94 f. 
5 Brilioth 1938 s 52. 
6Ljunggren 1935 s 92, 39. Andræ kontrasterar materialismen mot  en religiös världssyn Andræ 1937 s 120. 
7 Ljunggren 1035 s 39. 
8 Ljunggren 1935 s 92. 



 45 

     Andræ ansåg dylik veklagan över andelöshet och materialism fåfäng. Han menade att 
kyrkan fick finna sig i att leva i religiös efterklang och att kyrkan i det läget inte hade annat att 
göra än att följa sin kallelse på ett trofast sätt.1  
     För Andræ innebar ett för gudstro öppet samhälle att naturen kunde öppna sig för 
människan. Detta såvida inte materialismen hade gripit omkring sig och påverkat 
omgivningen så att en andlig förståelse av tillvaron hade omöjliggjorts. Andræ tänkte sig att 
naturen genom determinismen blivit lik en förseglad bok.2  
     Den hotande gudlösheten har i herdabreven två ansikten. Dels talar Bohlin om en stridbar 
och bekännelseglad hedendom med en medveten och avgjord kristendomsförnekelse.3 Denna 
form av förnekelse var sprungen ur det humanitärt liberala samhället. Det fanns också en 
annan form av förnekelse där varken kristen tro eller Guds existens bestreds. Cullberg 
benämner denna form av förnekelse den tyska nyhedendomen som han tecknar som en 
alternativ religiös rörelse med rötter i tiden före kristendomen.4  
 
5:8 Skillnaden mellan gott och ont har relativiserats 
     ”Den moderna livssynen” gisslas av Cullberg, Runestam, Brilioth, Jonzon och Ljunggren. 
Kritiken grundar sig först och främst på att Gud ersatts av människan. Människan har gjort sig 
själv till tillvarons Gud. Utvecklingen mot detta tänkande inleddes enligt Runestam redan 
från slutet av sjuttonhundratalet, enligt Cullberg under renässansen.   Resultatet blev 
samtidens inomvärldsliga och relativistiska verklighetssyn och en på denna byggd 
livsåskådning, där skillnaden mellan gott och ont hade relativiserats.  
     Tidens signum var att undanta från kristen normering. Detta i sin tur förde med sig en rad 
skadliga biverkningar. Kroppen gynnades på själens bekostnad. Frihet förkunnades men inte 
ansvar. Frihet och självständighet proklamerades men på bekostnad av auktoriteten. Detta 
ledde till att de fasta samlevnadsnormerna och sedereglerna försvagades. På detta följde 
förvirring.  
     Som om detta inte var nog. Här några exempel på utfall mot den moderna 
tiden.Gammaldags trofasthet bespottades. Idrotten hade blivit objekt för spelraseri. 
Popularitetsjakten bredde ut sig. Litteraturen hade blivit en giftig träskmark. Det sistnämnda 
påstod Brilioth. 
    Följderna blev att religion och kristendom enligt Runestams bedömning betraktades som 
privatangelägenheter utan inverkan på rättfärdighet, människokärlek och samvete. Cullberg 
menade att även religionen som sådan påverkades. Denna hade dragits mot inomvärldslighet 
med en inomvärldslig målsättning. Cullberg var så drastisk att han påstod att allt detta 
uppräknade ”elände” ledde människorna mot ödesbranten.5  
 
5:9 Hem, familj, äktenskap och det moraliska förfallet 
     Biskoparna i gemen stod upp för ett svenskt samhälle som hölls samman av en gemensam 
kristen värdegrund. Denna vilade framför allt på en gemensam syn på att till samhällets 
grundstenar hörde hemmet, familjen och äktenskapet. När biskoparna ondgjorde sig över 
tidens moraliska förfall, något som de gjorde med en röst, var det ett förfall som hotade, just 
hemmet, familjen och äktenskapet.  

                                                
1 Andræ 1937, s 54 f , 56 f. 
2 Andræ 1937, s 120. 
3 Bohlin 1935 s 65. 
4 Cullberg 2 1940, s 18 f, 119 f , 123,  130−135, Om materialism ordar Andræ 1937, Ljunggren 1935,  om 
hedendom Bohlin 1935 och om den religionsliknande nyhedendomen Cullberg. 
5 Cullberg 2 1940 s 109 87 ff, 92, Cullberg 1 1940, s 15 f, Runestam 1938, s 15, 24, 62−64, Brilioth 1938, s 159 
ff, 164,  Jonzon 1938, s 101, f, 164. 



 46 

     Explicit uttryckte Ljunggren just detta när han talade om den erotiska lössläpptheten. 
Denna angrep enligt Ljunggren den ”kanske viktigaste grundvalen för den inbördes mänskliga 
gemenskapen äktenskapet och hemmet”.1 Så gjorde även Brilioth som menade att 
familjelivets grundvalar upplöstes av lömsk propaganda i upplysningens dräkt samt av 
ekonomiska intressen i nöjesindustrin.2  För Ljunggren som för de andra biskoparna var det 
självklart att kyrkans religiösa uppgift inte innebar att man kunde lämna den humanitära och 
fostrande uppgiften till andra.3   
     Över den moraliska upplösningen i tiden ( nöjesindustri, löslighet i förhållandet man 
kvinna, nöjesplatser med alkohol,  ungdomens nöjesbegär, dansbanekultur, sedlig libertinism, 
förljuget om driftliv)  ondgjorde sig Jonzon, Runestam, Brilioth och Bohlin utan att 
nyansera sig eller närmare försöka analysera vad som höll på att ske. Man nöjde sig med att 
tala om upplösning av moraliska normer och en förljugen livssyn, om sedlig och religiös 
relativism och om att människor vill skapa sig sin egen lag. Därmed hade man förvisso antytt 
att den moraliska upplösningen har samband med uppbrott från kristen normering av samlivet. 
Men närmare än så gick man inte in på vare sig orsaker eller följder.  
     Ett undantag är Brilioth som mitt i en rad utfall mot tidens ondska och förflackning 
efterlyser forskning. Samtidens etiska problem behövde genomarbetas. Vid denna 
genomarbetning fick man inte släppa taget om ”det centrala evangeliet”. Därmed antydde 
Brilioth sitt avståndstagande från bl a katolsk kasuistik.4  
    Ytterligare ett undantag är Bohlin som förbinder den sexuella upplösningen med 
hemlöshet, trångboddhet, arbetslöshet och sexuellt förgiftad miljö.5 
 
5:10 Motreaktioner mot otro, andligt kaos och omoral 
     Om biskoparna som vi märkt inte förmådde eller gav sig tid att analysera orsakerna till 
tidens moraliska förfall, förstod de dock att anlägga moteld. Ljunggren talade om 
återerövring av själavården.Han gjorde det med anledning av att prästerna inte längre kallades 
till sjukbäddarna utan ofta fick gå på sjukbesök okallad. 
 

Att utlämna själavården i egentlig mening åt en vetenskap, som principiellt icke kan räkna varken med 
Gud eller med en odödlig själ, vore för kyrkan detsamma som att utskriva sin egen dödsattest”….. ”Vi 
måste på ett nytt sätt driva erövrande själavård”…6

 

 
     Det andliga kaos som enligt Aulén rådde motverkades effektivast av ett centralt kristet 
budskap med centrum i budskapet om försoningen. Även liturgin skulle stå i försoningens 
tjänst.7  
     Brilioth manar till ”gemensam kamp” för folkets själ. Mot den bakgrunden har han 
observerat ett nytt bättre klimat mellan kyrka och frikyrka. Han hälsar den förbättrade 
atmosfären med glädje. Det behövdes en gemensam kamp för folkens själ och i den kampen 
kunde inte ”de andliga kraftcentra som de frikyrkliga samfunden utgöra” undvaras.  ”För 
söndagshelgd, för tukt och sedlighet” borde enligt Brilioth, ”samverkan vara självklar”. Dock 
betyder detta inte att han i allt sätter likhetstecken mellan kyrka och frikyrka, något som 
kyrkfolket i hans stift på sina håll gjorde. Han betonar att prästen inte var fritagen uppgiften 

                                                
1 Ljunggren 1935 s 82. 
2 Brilioth 1938, s 159 f. 
3 Ljunggren 1935, s 64 f, 68 f. 
4 Brilioth 1938 s 163 ff. 
5 Jonzon 1938, s 117 f, Runestam 1938, s 156, 158, Ljunggren 1935, s 82, 18 f, 21 f, 26 f , 39, Bohlin 1935,  s 
70.  
6 Ljunggren 1935, s 75, 77. 
7 Aulén 1933, s 60−69, 76. 



 47 

att där han verkar, underförstått i frikyrkligt dominerande områden, ”bygga upp en levande 
kyrkogemenskap”.1  
 
På samma linje befinner sig Jonzon. Han skriver 
 

…det andliga och sedliga läget i vårt folk ropar efter en samlad kristen insats; om vårt folks avkristning 
går i fullbordan, faller ansvaret till väsentlig del på en söndrad kristenhet. 

 
Jonzon bekänner sig vara en 
 

övertygad ekumen… det som alla verkliga kristna ha gemensamt i grunden är större och viktigare än det 
som skilje….2 

 

5:11 Den svenska sociallagstiftningen påverkad av kristna värderingar 
    Som motvikt mot alla dessa verop finner vi en rad positiva utsagor. Biskoparna ansåg att ny 
svensk sociallagstiftning var påverkad av kristna värderingar. På samma sätt med den 
humanitet som enligt biskoparna kommit att prägla institutioner och ordningar. Här ett antal 
exempel på hur det kunde låta. Ysander talar om att det kristna kärleksbudet segrat i 
sociallagstiftningen.3 Brilioth om att den sociala lagstiftningen vars kännetecken var att värna 
den ”betrycktes sak”, var besjälad av evangeliet.4 Cullberg gör uppmärksam på att den 
kristna trons livssyn trängt in på tusen vägar i samhället. Han nämner skolor, sjukhus, 
ålderdomshem, den demokratiska samhällssynen, de moderna fredssträvandena, försöken till 
uppbyggande av en mellanfolklig rättsordning, (Nationernas förbund).5 Runestam påstår att 
evangeliet varit med och omskapat det moderna samhället och förhållandet mellan klasserna. 
Rättfärdighetsidén menar han ha skänkt slagkraften.  
     Någon gång blir dessa svepande och generaliserande bedömningar mer preciserade. 
Exempel på detta hämtar jag från Runestam som menar rättfärdighetsidén, de moraliska 
normerna och de yttersta värderingsinstanserna vara de ”fås” kristna verk. Detta yttrande skall 
dock inte främst ses som analytiskt, mer som ett led i försöken att uppmuntra dagens ”få” 
kristna till fortsatta stordåd. Klart är att biskoparna aldrig presenterar klargörande argument 
för att det var just kristendomen som påverkat i rätt riktning. 
     Istället för att påvisa förutsätter man. Ett paradexemplen ger oss Jonzon. Denne förutsätter 
religionens oumbärlighet i människovården för att denna inte skall mista sin själ samt 
nödvändigheten av personlig insats för att kunna lösa den humanitära uppgiften.6  
 

5:12 Tendenser till förbättring 
    Allt var alltså inte nattsvart. Förhållandena hade till och med förbättrats. Materialismen 
hade enligt Ljunggren och Andræ trängts tillbaka. Men den kunde enligt Andræ komma 
tillbaka och då i än obönhörligare form.7 Dessutom hade det ”tomma njutningslivet” enligt 
Ljunggren lett till leda hos ungdomen. I vida kretsar har man vänt sig bort från den tidigare så 

                                                
1 Brilioth 1938, s 79, 81−84. 
2 Även den lutherskt kyrklige Ljunggren betonade frikyrkorörelsens betydelse för att ”hålla emot 
sekulariseringens frambrusande flod”. Dahlberg, Edvardsson 1953 s 14 f. Jonzon 1938, s 121. 
3 Ysander 1937, s 50. 
4  Brilioth 1938, s 184. Sitt strå till stacken för ett rättfärdigt  samhälle bidrog kyrkan med genom sin diakoni. 
Till Ljunggrens eftermäle hörde att han benämndes diakonins biskop. Till sammans med Brilioth motinerade han 
i kyrkomötet 1941 för ett samlat grepp på den diakonala frågan. Diakonin borde inlemmas i den ordinarie 
kyrkliga verksamheten. Levenstam 1951, s 32−39. Åberg 2010. 
5 Cullberg 1 1940, s 91. 
6 Jonzon 1938, s 164, 223 f, Ysander 1937, s 50, Brilioth 1938, s 184 s 163 ff,  Jonzon 1938, s 170, Cullberg 1 
1940, s 91, Runestam 1938, s 101, 103−106, Jonzon 1938, s 164 f.  
7 Andræ 1937 s 120. 



 48 

populära ”dåraktiga kulturdyrkan”. Nutidsmänniskan led av att man kände livet meningslöst. 
Man har sett att den tekniska utvecklingen inte bara ledde framåt, påstod Ljunggren, utan 
också kunde vara till förbannelse. Att lyckan över materiell rikedom var en chimär har många 
upptäckt och man har blivit jagad av arbetstempot. Många hade börjat fråga efter själens 
angelägenheter. Och man begärde att få höra om den suveräne Guden och det enda 
nödvändiga att giva sig i lydnad för honom. Dessutom längtade man enligt Ljunggren efter en 
fast auktoritet.  
     Runestam menade att det inte dög att lämna ungdomen utan auktoritativ ledning. Han 
hänvisade till förhållandena i Tyskland med sin strängare livsstil och med sina krav på 
personliga offer.1  
 
5:13 Biskoparnas missbedömning 
I detta kapitel har jag låtit biskoparna med religionsfilosofen John Cullberg i spetsen träda 
upp till Guds försvar. Cullberg försökte i sitt religionsfilosofiska arbete säkra Guds existens i 
en värld präglad av förnuftskritik och naturvetenskapligt tänkande.2 Här försvarar han Gud 
genom att varna för och visa på de oundvikliga konsekvenserna av att Gud förpassas ut ur 
verkligheten. Inte nog med att demokratin under tjugutalet blev till en ”vilsen fågel”, på 
vilsenhet och självupptagenhet följde den hotande nyhedendomen med sitt våld. 
    Cullberg går i spetsen, övriga biskopar följer efter. Undantagna skulle eventuellt Aulén, 
Bohlin och Andræ vara. Aulén undviker att uttryckligen tala i folkmoraliska termer och 
Andræ är mera försiktig i sina domar. Brilioth tillhör de mest onyanserade. Han tycks 
känslomässigt tagen av tidens omoral och kulturella förfall. Samtidigt talar han om behovet av 
mera forskning om orsaken till rådande förfall.  
     Vad är det då biskoparna säger? Att det är alldeles uppenbart att gudstron försvagats, 
många gånger rent av försvunnit och att följderna av detta är förfärande. Utan Gud, 
underförstått Kristi Gud; otro, andligt kaos och omoral. Människan träder i Guds ställe. 
Kristen normering upphör, skillnaden mellan rätt och fel relativiseras.  
     Gud betraktades av biskoparna som själva utgångspunkten för samliv, kultur och 
demokrati. Hemmet, familjen och äktenskapet sågs som speciellt viktiga områden för det 
gudomliga inflytandet. Familjen betraktades utsagt eller outsagt som samhällets grund. 
Biskoparna förutsatte i herdabreven att det var allmänt bekant vad som konstituerade ett 
familjeliv efter Guds vilja och vad som verkade upplösande på det. Framför allt visste man att 
tidens nöjesliv var moraliskt upplösande och därför gudsfientligt.  
     Nils Kristenson visade i sin avhandling Rädda familjen (1997) att biskoparna hade gott 
sällskap. Den förenade svenska kristenheten tänkte i liknande banor. Ur den samlade kristna 
pressen, liksom ur publikationer och böcker, frikyrkliga som kyrkliga, väller en våg av 
indignation. Gudlösheten förkastas, det moraliska förfallet fördöms och materialismen gisslas. 
     Kristendomen framställs som naturlig, orubblig och gudomlig, varför den pågående 
nedbrytningen av den kristna tron och moralen vore ödesdiger. Sekulariseringen påstås leda 
till moralisk och livsåskådningsmässig kris. Religionslöshet förbinds med saknad 
ansvarskänsla. Lyx, njutning, bekvämlighet ställs mot gudsfruktan. 
     Den sexuella frigjordheten förs samman med animalt välbefinnande som grundhållning. 
Materialismen fördöms. Samhällsmoralen påstås ha sjunkit, familjelivet på väg mot 
upplösning. Kort uttryckt, tiden präglades av dekadens.3 Biskoparna var alltså i gott sällskap. 
 

                                                
1 Ysander 1937, s 25, 39, Cullberg 2 1940 s 45 ff, 65,  Ljunggren 1935, s 22 ff,  25−27, 39, 70, Runestam 1938, s 
158. 
2 Lemberg 2000. 
3 Kristenson 1997 passim. 



 49 

     För att övergå till en mera allmän reflexion över biskoparnas hållning. Det finns det en rad 
komplicerande omständigheter som de biskopar som jag låtit ta till orda i detta kapitel inte 
behandlat. Bland annat följande om konsekvenserna av gudstrons försvinnande.  
     Gud agerar som bekant ofta via människor. I Guds tjänst står de som preciserar vad som är 
Guds aktuella vilja och som dessutom förmedlar vad Gud vill. Dessa förmedlare är bristfulla 
människor. Det betyder bland annat att det inte nödvändigtvis alltid betyder så mycket om 
gudstron försvinner. Usla förmedlare kan göra ont värre när de åberopar Gud. De kan i värsta 
fall definiera Guds vilja på ett sådant sätt att det som ursprungligen var menat gott blir ont och 
det som var rättfärdigt blir synd.  
     Till detta kommer den kollektiva synd och skuld som trasar sönder mänskligt samliv även i 
av gudstro präglade samhällen. Att denna inte minst i lutherska kretsar förankrade tanke var 
levande bland biskoparna har vi sett flera exempel på. Auléns lilla skrift från 1940, 
Passionstid 1940. Herdabrev om kyrkan och kriget till prästerskapet och församlingar i 
Strängnäs stift, handlar till stor del om den kollektiva skulden. Denna anges som 
grundläggande orsak till världskriget. Samtidigt, måste tilläggas, brännmärks Sovjetmakten 
för dess intrång i Finland. Skriften gavs ut en månad före invasionen i Danmark och Norge. 
Men inte heller denna skuld tas upp när biskoparna varnar för följderna av gudstrons 
försvinnande.1  Det hade annars varit motiverat för att i någon mån nyansera betydelsen av 
den förlorade gudstron. 
    Till detta hör även att Gud, något som även biskoparna förutsätter, är historiens Gud, vars 
vilja ofta beror av tid och omständigheter. Det som är funktionellt under en tid är det inte med 
nödvändighet en annan. Familjens funktion och sätt att leva har därför ändrats under 
historiens gång. Frågan är mot den bakgrunden vad som konstituerar ett funktionellt familjeliv 
under trettiotalet. Detta är inte givet. I makarna Myrdals Kris i befolkningsfrågan är just den 
frågan ett huvudtema. I herdabreven antyds inte ens denna viktiga problematik 
     Det som är självklart under en viss epok kan alltså vara problematiskt under en annan. 
Gudstron är ett exempel på detta. Detta vet biskoparna. De har indirekt behandlat problemet i 
och med att de i herdabreven fördjupat sig i frågan om subjektivt och objektivt i tron, men 
även explicit bekänt att det kan vara svårt att tro på Gud. Det var exempelvis för Cullberg ett 
så brännande problem att det förföljde honom i allt hans författarskap. Men inte när de 
behandlar folkmoraliska frågor. Där nöjer sig de biskopar som tar till orda i detta ämne, och 
det är flertalet, med att fördöma tidens ondska på grund av gudstrons försvinnande.  
     Dessutom, för att ytterligare komplicera problematiken, det som biskoparna sagt om Gud 
som själva förutsättningen för det goda kan i sak påstås även när Gud inte direkt åberopas i 
argumentationen. Som vi sett ovan har både Per Albin Hansson och makarna Myrdal låtit Gud 
försvinna ur sina resonemang. Men Gud är ersatt av något som motsvarar Gud, detta tydligast 
i en bestämd historiesyn som mynnar ut i att historien låter sig uppdelas i specifika, från 
varandra skilda epoker. Under rådande epok föreligger bestämda regler för vad som är rätt 
respektive fel i liv och livshållning. Det ena skiljs skarpt från det andra. Framför allt tycks 
både Per Albin Hansson och makarna Myrdal veta att i den nutida epoken demokrati är ett 
omistligt värde. Demokrati är något rättfärdigt därför att den åstadkommer, eller är ett utslag 
av, jämlikhet och allas lika värde, liksom av allas möjlighet till frihet på lika villkor. I Guds 
ställe kan alltså annat sättas som inte nödvändigtvis kan definieras som egenvilja. 
     Så en parentes. I och med att socialisterna Per Albin Hansson och makarna Myrdal skapat 
sig en ersättare för Gud hamnar de i samma problematik som biskoparna. Bilden kompliceras 
även för dem av att det måste finnas människor som bestämmer vilken historisk epok vi 
befinner oss i samt på den grunden definierar vad som i en bestämd situation är rätt och fel, 
jämlikhet och ojämlikhet. Detta alldeles särskilt när det inte handlar om politisk jämlikhet, ett 

                                                
1 Aulén 1940. 



 50 

huvud en röst, utan det som Per Albin Hansson efterlyser, social jämlikhet samt en 
näringslivets jämlikhet. Usla förmedlare kan även här göra ont värre.  
     Det är, för att fortsätta jämförelsen mellan biskoparna och socialisterna, att märka att 
Cullberg genom sitt tal om demokrati utan Gud visar att han tänker sig demokrati på ett annat 
sätt än Per Albin Hansson. Demokratin fungerar för honom när människor är uppfyllda av 
Guds vilja, rättfärdighet och kärlek. Däremot inte när den enskilde bara är upptagen av sig 
själv. För Per Albin Hansson var tvärtom den förtrycktes kamp för att vinna jämlikhet för 
egen del demokratins själva drivkraft, och i den egenskapen något gott.  
    När biskoparna ondgör sig över att alternativet till gudstro är materialism i betydelsen 
fåfänglighet, andelöshet, dyrkan av det yttre, är detta inte i alla sammanhang tillämpligt. Man 
kan som socialisterna vända på det hela och med stort mått av sanning påstå att det materiella 
i långa stycken avgör hur vi tänker och handlar. Människor med lika materiella villkor har 
förutsättningar att skapa ett gott samhälle, påstår de, medan orättvisa materiella villkor föder 
ont. 
     Så tillbaka till huvudspåret, ensidigheten i bedömningen av tidens ondska. Även talet om 
att den svenska sociallagstiftningen var påverkad av kristna värderingar tycks mig ensidigt. 
Det finns många källsprång till den humanitet som påstås prägla denna. Det har om inte annat 
bakgrundsteckningen som behandlat Per Albin Hansson och makarna Myrdal visat. 
    Man kan sammanfattningsvis inte komma från att i detta kapitel framträtt en låst, 
schematiserad och delvis falsk bild av verkligheten. Denna låsta inställning är förvånande. 
Biskoparna har ju ändå erkänt det problematiska i gudstron. De har dessutom insett att bibeln 
står i ett historiskt sammanhang och måste tolkas med historisk metod. Därför borde de ha 
förstått att motsvarande metod var tillämplig även i den aktuella samtida analysen.  
     Dessutom kunde de apostroferade biskoparna i andra sammanhang ge tänkvärda skäl för 
trons oumbärlighet. Exempelvis hade såväl Runestam som Bohlin i den ena skriften efter den 
andra försökt visa att humant och kristet spelade samman samt att en kristen begrundning av 
etiken både hade skäl för sig och t o m var nödvändig. Och Cullberg gjorde med sin jag – du –
filosofi sitt yttersta för att ge skäl för att Gud även vetenskapligt skulle betraktas som en reell 
verklighet. Ansågs månne herdabreven inte vara rätt forum för genomarbetad argumentation, 
riktade som de var främst till de egna. Eller var problemen för närgångna. Tidens otro och de 
upplösningstendenser som rådde hade så upprört biskoparna att de nöjt sig med att i samklang 
med en samfälld kristen opinion instämma i klagorop över tidens förfall. Detta mot bakgrund 
av att biskoparna inte kände sig hemma i det framväxande nya samhället. Deras förankring 
låg i sockenkyrkan, det gamla bondesamhället och i småstaden. Detta gjorde att de instinktivt 
reagerade mot den liberala och socialistiska anstormningen med sina annorlunda 
samlevnadsformer. Det ”moderna” livet var ingenting för dem.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 51 

6 Inför de nazistiska och kommunistiska hoten  
 
6:1 Den totalitära kulturen 
     Biskoparna var överens om att den ovan gisslade sekulariserade humanitetskulturen höll på 
att ersättas av en totalitär kultur, en kultur som inspirerats av nazism och kommunism. Även 
detta var ett orosmoln över biskoparnas himmel. Här skall deras tankar kring denna totalitära 
kultur redovisas. Om denna kultur yttrade sig explicit Cullberg, Aulén, Stadener, Runestam, 
Jonzon, Ysander och implicit Bohlin.1  
     Cullberg fruktade att världen stod vid tröskeln till en ny världshistorisk epok vars signatur 
i långa stycken var höljd i ett mörkt dunkel. Hårda tider stundade. En järnålder nalkades som 
skulle bli speciellt svår för de svaga. I den kristna trons och människouppfattningens ställe 
skulle tron på rasen och staten komma. Den enskilde liksom staten kommer att tvingas in i 
den nationella maktviljans tjänst.  
     Cullberg talar om kyrkans uppgift i denna ”barbariets tidsålder”. Kyrkan levde enligt 
honom inte i ett oupplösligt förbund med den västerländska civilisationen. Kyrkan hade 
tidigare tvingats leva samman med ”barbariet” och dessutom övervunnit det. Kyrkan skulle 
följaktligen i denna svåra tid predika evangelium för att inifrån övervinna det onda.  
     Runestam delar Cullbergs synsätt och nämner Nationernas förbund som exempel på den 
tvingande nationella maktviljan. Till det yttre hävdade Nationernas förbund kristet −humana 
grundvärden, men räknade ändå kallt med att det var den nationella självhävdelsen man 
ytterst hade att rätta sig efter.   
     Aulén talar om en terroristisk politisk enhetskultur som inträtt i och med nazism och 
kommunism. Denna tvingade vetenskap, konst, religion och moral att träda i tjänst hos sig. 
Aulén tvingades konstatera att omstörtning var tidens signum samtidigt som arbetslöshet 
plågade befolkningen 
  Stadener begränsar sig till att redovisa läget för sina lutherska trosbröder nere i Europa. Han 
klagar på samvetsfrihet som slagits sönder och om förföljelse mot dem som predikade Guds 
ord. Stadener lovprisar samtidigt lutheraner som ställt upp till stöd för de lidande.  
     Det nya, vare sig det kom från nazistiskt eller kommunistiskt håll, innebar en ny 
grundkänsla. Den moderna människan har fått behov av att bli behärskad, menade Runestam.  
Både Runestam och Jonzon talar om den moderna människans benägenhet att blint 
underkasta sig diktatoriska ideologier. Denna underkastelse förvånar Jonzon som har i minne 
den tidigare epokens ädla karateristikum att kräva respekt för samvete och personlig 
övertygelse. Runestam vill inte skylla de nya förhållandena på vare sig Hitler, Mussolini eller 
Stalin utan på en ny mentalitet som vuxit sig stark. De som gripits av denna mentalitet överlät 
sitt självbestämmande till människor som i längden inte höll måttet. 
     Ysander ville ha tillbaka den liberala epokens individualism som sköljts bort av den 
totalitära kulturen. Korstågsrörelsens samfundstanke hade nämligen på grund av de nya 
ideologierna urartat. Man mätte människan efter måttet av ”flocken, mängden, partiets 
röstantal”, eller efter ”folket, rasen, massan”.  
     Jonzon fasade för den stund då den enskilde för sin borgerliga existens tvingades välja 
mellan kristet och hedniskt eller halvhedniskt för att trygga sin borgerliga existens. 
     Bohlin tar inte upp temat. Men att han är påverkad av tidens tänkande förstår man av att 
han påpekar att varje folk och ras har sin uppgift. Samtidigt betonade han att evangeliet 

                                                
1 Eidem var som ärkebiskop i högsta grad inblandad i frågorna kring den hotande nazismen. Dock märks inte 
mycket av detta i herdabrevet som är utformat som en bibelmeditation. Inträngande om Eidems problematik och 
ställningstaganden i Brodd 2004, s 295–322.  



 52 

spränger nationens, språkets och rasens begränsningar för en övergripande solidaritet 
människor emellan.1  
 
6:2 Ett krig av apokalyptiska dimensioner hotar på grund av att Gud 
ersatts av egoismen  
Om de på trettiotalet allt mer accentuerade krigshoten talar Andræ, Brilioth, Cullberg, Jonzon, 
Ysander och Runestam.  
      Andræ fruktade att jordens yta skall förvandlas till ett Harmageddon för den yttersta 
tidens ofärdsmakter och Brilioth anknyter till profetiorna om Ragnarök. Runestam talar om 
en värld i krigsnöd. Jonzon fruktar att kyrkan kan komma att tvingas överge sin politiska 
neutralitet. Då gäller det att hålla sig till evangeliet, enbart evangeliet, manar han.  
     Cullberg tog NF som exempel på de destruktiva krafter som var å färde. Nationernas 
förbund påstods bygga på gamla kristna idéer, men gjorde det utan kraft. Sekulariseringen 
hade åstadkommit att underlaget för de kristna idéerna underminerats. Cullberg förmodade att 
när de gudomliga normerna satts ur spel gick respekten för människovärdet med inre 
nödvändighet mot sin upplösning. Det kommunistiska Ryssland tog han som exempel på 
detta.  
     På samma linje återfinner vi Ysander. Denne skilde mellan makt och rättfärdighet. Den 
inomvärldsliga makten tycktes honom gå segrande fram. Folkegoismen såg han som orsaken 
till detta liksom till det hotande ”krigshelvetet”. Kyrkan måste bilda front mot detta 
folkegoismens Gehenna, manade Ysander.  Frågan vem som kommer först, djävulen eller det 
kristna samvetet, frågade sig Ysander, som i tidshändelserna anade den yttersta tidens nöd.        
Folkegoismen ledde enligt Ysander till totalism, nationell egoism, statlig despotism och annat 
ont. Han satte dessutom likhetstecken mellan materialism och själviskhet och drog därigenom 
in sin egen verklighet i skuldfrågan. Ysander menade att man först genom att gå ner på det 
enskilda planet kunde åstadkomma en vändning. Han inkluderar med andra ord även sig själv 
i skuldfrågan.  
     Brilioth inkluderade sin egen tid i skuldfrågan. Samtiden har dyrkat evolutionsoptimis-
mens avgud, hävdade Brilioth. Det nya som nu kommer är en av de stora brytningstiderna i 
historien. Som sådan äger den kraften att bryta sönder denna optimism. Man skall inte enbart 
sjunga sorgesånger över detta menade Brilioth. Nya värden kan uppstå ur katastrofen som kan 
bli till välsignelse.  
     Den egna civilisationskritiken är tydlig även hos Runestam. Denne betonade statens 
totalitetsanspråk. Det får i en stat med totalitetsanspråk inte finnas vetenskap och konst med 
egen normering. Det är folkstatens liv och diktaturmaktens vilja som gäller.  
     Runestam förordade en alldeles speciell form av planhushållning som bot mot det onda. 
Arbetsvillkor och produktionssätt liksom konsumtion måste regleras av en 
gemensamhetstanke, menade Runestam. Denna gemensamhetstanke härleder han till Gud vars 
vilja förmedlas genom enskildas levande kristendom. Som det nu är, d v s där gudstron är 
detroniserad, råder en fruktansvärd överskattning av de jordiska tingen. Detta för med sig 
strider på det sociala, ekonomiska och politiskas områdena.2  
 
 

                                                
1 Cullberg 1 1940, s 90, 95 f. Cullberg 2 1940 s 45, Aulén 1933, s 7, Stadener 1933, s 39, 43, Runestam 1938, s 
16 ff, 47, Jonzon 1938, s 99, 119, Ysander 1937, s 58, Bohlin 1935, s 9, 92. 
 
2 Andræ 1937, s 106 f, Brilioth 1938, s 43, Runestam 1938, s 12 f. 15 f, 96, 108 f, Jonzon 1938, s 169, Cullberg 
1 1940, s 16 f, Brilioth 1938, s 43, Ysander 1937, s 49, 51 f,  56, 58 f.  I “Kristendomen inför samhällsfrågorna” 
hävdade Cullberg att sekulariseringen var huvudorsak till kriget. Montgomery 1982, s 358. 



 53 

6:3 Kommunism respektive nazism kontra kristendomen 1  
I första hand Andræ, Ljunggren, Jonzon och Brilioth karakteristerar kommunismen och 
nazismen. För både kommunismen och nazismen gäller, påstod Andræ,2 att de kräver 
underkastelse under kollektiviteten, d v s staten, gemenskapen. För båda är borgerlighetens 
dödssynd individualismen, den egoistiska njutningsläran och lyckomoralen som inte är i stånd 
att fatta storheten i ett offer för det hela, för totalitetens gudom. De båda rörelserna skiljer sig 
däri att kommunismen är historielös och att för nazismen historien, d v s det egna folket, 
blodet, det naturliga livssammanhanget är allt.  
     Båda hävdade enligt Andræ att en ny heroisk tidsålder brutit in och att denna stod i 
bestämd motsättning till traditionell kristendom. Synd och skuld blir tecken på 
mindervärdighet, lydnaden högaktar man. De båda rörelserna har fått genomslag för sina 
ideal. Särskilt unga tycks ha behov av att i gemenskapen ställas inför ett tilltal, som bjuder, 
befaller och betvingar, men icke diskuterar.  
     För Ljunggren kämpade bolsjevismen mot Gud och nazismen mot religionens centralaste 
sanningar, de som handlar om kristendomens människosyn och den religiösa 
ödmjukhetstanken. Läget var så allvarligt att Jonzon jämförde förhållandena i Ryssland och 
Tyskland med Paulus bojor.  
     Brilioth såg bägge ideologierna som religionssurrogat. De var lika avgudar som befann sig 
i uppror mot mänsklighetens själva sak. För Brilioth stod det klart att kommunism och 
rasreligion ledde till mänsklighetens undergång.  
     Andræ vidgade frågeställningen och varnade på grundval av exemplen kommunism och 
nazism för missriktad gemenskap och enhet. Det kunde bland annat leda till att det katolska 
kyrkoidealet stack upp huvudet. Detta med anledning av unga präster med katolska tänkesätt. 
Dessa ansåg sig stå i ett legitimt kyrkligt sammanhang, detta till skillnad från frikyrkornas 
företrädare. På den grunden ringaktade de frikyrkopredikanters ämbetshandlingar.3  
     Även Ysander såg farorna med de totalitära staternas gemenskap, enhet och solidaritet. 
Ysander skriver: Kristenhetens möte 1925 hade  
 

gemenskapstanken till lösen och ledstjärna. Är det icke sällsamt och symboliskt, att, medan kristenhetens 
möte 1925 hade gemenskapstanken till lösen och ledstjärna, så torde kristenhetens möte 12 år senare få till 
sin uppgift att slå sönder – icke gemenskapen, men de människogjorda gemenskapstankarna för att fria 
den enskilda själen från otillständiga bojor? ….. Var en gång enhetstanken en djärv hjältetanke av ett 
kärlekens geni… Nathan Söderblom.4  

 
6:4 Cullberg om kyrkans hållning till diktaturerna 
     När Cullberg tar upp relationerna kyrka – samhälle gör han det utifrån den inträffade 
världskrisen. Följande meningsyttringar måste förstås utifrån detta. Kristi kyrka får icke, 
skriver Cullberg, hur frestande det än kan vara, identifiera sig med något visst politiskt 
samhällsprogram, det må sedan heta demokrati eller något annat.5 Kyrkan kan icke stå som en 
likgiltig åskådare inför denna sociala maktkamp. Men lika litet som hon får identifiera sig 
med den demokratiska samhällssynen, lika litet får hon göra någon annan politisk ideologi till 
sin egen.6 Under allt detta skall hon först och sist vara kyrka, d v s å sin Herres vägnar 
frambära budskapet om den Guds kärlek i Jesus Kristus, utan vilken varje samhällsform förr 

                                                
1  Om kyrkan och nazismen i Sverige 1933 – 1945 i Lind 1982. Där ges även litteraturhänvisningar. 
2 Utförligt om Andræs hållning till nazismen i Widengren 1947, s 273–284. 
3 Andræ 1937, s 107 ff, Andræ 1937, s 130 f, 72 f, 135, 137 f, Ljunggren 1935, s 19 f, 26, 30, 48, Jonzon 1938, s 
163, Brilioth 1938, s 50 f, .Andræ 1937, s 66, 71 f, 113 f f, 122. 
4 Ysander 1937, s 60 f. 
5 Cullberg 1 1940, s 97. 
6 Cullberg 2 1940 s 48. 



 54 

eller senare stelnar i brutalitet eller går under i sterilitet.1 Kyrkan skall tjäna sin Herre och sitt 
folk i varje situation och inom ramen av varje samhällsskick2 Dock måste hon själv 
tillerkännas obeskuren frihet att förkunna evangeliet om Kristus.3 Det är för att kyrkans non 
possumus på denna avgörande punkt skall bli så otvetydigt som möjligt, som hon måste avstå 
från att förlägga sin opposition till andra punkter. De må sedan synas vara än så viktiga för 
människolivets sunda växt.4 Icke ens angrepp på den allmänna tanke-, tros- och 
yttrandefriheten får föranleda kyrkan att frångå sin lojalitet mot dem, som har den politiska 
ledningen av hennes folk om hand – så länge hennes egen frihet icke sättes i fråga.5 Om 
kyrkan under statens tryck effektivt hindras att utföra sin centralt kristna gärning i folklivet, så 
återstår henne endast en utväg – martyriet.6 Kyrkan kan idag leva blott som bekännelsekyrka.7  
 
6:5 Guds detronisering orsaken 
Guds detronisering orsaken till det onda 
Avståndstagandet från de totalitära ideologierna nazism och kommunism var från biskoparnas 
sida både massivt och enhälligt och detta redan åren innan krigsutbrottet. Endast Cullberg 
skrev sitt herdabrev sedan världskriget inletts. Biskoparna såg både nazism och kommunism 
som kristendomens motsats. Cullberg talar om att kristen tro och människouppfattning har 
ersatts av tro på rasen respektive staten. Ingen tvekan alltså; inget värre kunde drabba ett land 
än det onda som hotade från Tyskland respektive Ryssland.  
     Den springande punkten synes mig trots allt inte detta avståndstagande vara. Viktigare för 
biskoparna var att fastställa orsaken till varför de totalitära ideologierna gick segrande fram. 
Här visste också flera av biskoparna besked. Orsaken var Guds detronisering, eller med 
Ysanders ord, att Gud ersatts av egoismen.  
     Den gordiska knuten löstes alltså bildlikt talat i ett enda hugg. Fördelen med denna 
summariska förklaring på skuldfrågan var att åtminstone Ysander och Cullberg kom åt sitt 
speciella hatobjekt, den av dem så illa sedda ”sekulariserade humanitetskulturen”.  
     Dessutom ledde egoismen som förklaringsgrund till att på lutherskt manér kunna dra in sig 
själva i skuldfrågan. Även biskoparna hade i förlängningen del i släktets kollektiva skuld som 
i det här fallet lett till nazismens och kommunismens segrar. 
     Egoismen och den ogudaktiga humanitetskulturen hade alltså fått de mest ödesdigra 
följder. Den hade lett till det värsta som kunde hända, nazism och kommunism. Ytterst var 
således humanitetskulturen ett djävulens redskap. Straffet för humanitetskulturens 
detronisering av Gud var de djävulska makternas seger. 
    Att dessa slutsatser i långa stycken vilar på ohållbara generaliseringar är uppenbart. Frågan 
är hur många av biskoparna som stod för dessa förenklade förklaringar. Kan man gå så långt 
att man vågar tala om en uttalad gemensam hållning? Detta vore för onyanserat särskilt som 
herdabreven skrevs under ett pågående skede, dessutom i inledningsskedet. Så mycket kan 
dock sägas att ingen av biskoparna  hade behov av att säga något som svor mot 
skuldbeläggningen av den ”sekulariserade humanitetskulturen”.  
 
Frontförkortning för överlevnadens skull 
     Hoten från nazism och kommunism var så allvarliga att biskoparna redan i herdabreven 
inledde mobilisering i syfte att överleva den ”barbariets tidsålder” som hotade.  

                                                
1 Cullberg 2 1940 s 48. 
2 Cullberg 2 1940 s 49. 
3 Cullberg 2 1940 s 49. 
4 Cullberg 2 1940 s 49. 
5 Cullberg 2 1940 s 49. Cullbergs hållning också Nygrens. Brohed 1982, s 148. Lind 1982, s 299 f.  
6 Cullberg 2 1940 s 50. 
7 Cullberg 2 1940 s 111. 



 55 

     Cullberg har ovan fått exemplifiera hur man tänkte. I ett läge där staten företräder ideal 
som är motsatta kyrkans, måste kyrkan isolera sig från samhället. Det annars så eftersträvade 
samförståndet mellan kyrka och samhälle måste överges. Kyrkans uppgift i det akuta krisläget 
blir en enda, att stå för sin bekännelse i tron på att denna i sinom tid skall kunna skapa nytt 
liv. Ysander förordar att man skyddar sig på ett något annat sätt. Han hävdar att man åter 
måste ge plats för individen i kyrkan, detta i motsats till den kollektivism och kadaverlydnad 
som var nazismens och kommunismens kännemärken. Syftet är uppenbart. Det blir svårare 
för en angripare att få bukt med en kristendom där var och en står för sin egen övertygelse än 
en kristendom där tron uppfattas som en kollektiv, gemensam egendom.  
     Vad vi har att göra med är uppenbart en oundviklig frontförkortning på grund av sakernas 
läge. Den uttrycker inte en principiell motvilja från kyrkans sida mot öppningar mot politik 
och samhälle. Hela denna studie visar att det förhåller sig tvärtom med den saken.  
    Själv tror jag dessutom att hoten utifrån är orsaken till att bland annat det fosterländska 
motivet är så undanträngt i herdabreven.1  
 
7 Kristendomen som grundval för samhälle och kultur 
 
7:1 Biskoparna och Myrdals 
     Vi erinrar oss att makarna Myrdals ansåg kristen tro passerad, dessutom att man inte kunde 
åstadkomma bestående förändringar i ett samhälle genom att, som de kristna, beveka eller 
försöka omvända. Det som fungerade livsstilsförändrande var att förändra människornas yttre 
villkor på ett för tid och omständigheter adekvat sätt. 
     Att kristen tro var passerad höll sannerligen inte biskoparna med om. Däremot att kristen 
tro under trettiotalet långt ifrån var något självklart och att mycken omvändelse därför var av 
nöden. Dessutom insåg biskoparna att politiken i ett samhälle förutsatte mer än handling. 
Handlingarna behövde styras av hållbara grundvärderingar. 
     Makarna Myrdals ideala samhällsbygge var realistiskt och visionärt på en och samma 
gång. Som biskoparna fotade de i långa stycken sitt tänkta samhällsbygge på tro och visioner. 
I deras fall alldeles tydligt på visioner förbundna med deras samhälls- historie- och 
människosyn.  
     Trots allt spelade alltså Myrdals och biskoparna delvis  på samma arena. Båda parter hade 
visioner och de trodde. Men deras tro såg olika ut. Dessutom lade de tyngdpunkten olika.  
 Var biskoparna lade tyngdpunkten råder ingen tvekan. För dem var det viktigare än annat att 
visa att just kristendomen var överlägsen som grundval för såväl ett rättfärdigt samhälle som 
för en sann kultur.  
 
7:2 Kristendomen överlägsen som grundval för ett rättfärdigt samhälle 
     Cullberg tvekade inte att förkunna tron som den enda vägen ur människans förnedring. 
Endast gudstron kunde göra människan till människa.2 Det var enbart genom att förkunna 
evangelium som den brutalitetens tidsålder, som nazism och kommunism skapat, skulle kunna 
besegras och för kristendomen förlorad mark återvinnas.3  
     Brilioth var övertygad om kristenomens överlägsenhet som religion och som grundlag för 
en kristen kultursyntes inte bara i Sverige utan också i världssamfundet. Endast kristendomen 
kunde skapa samstämmighet ”ifråga om livsföringens grundregler mellan folk av olika raser 
och kulturer”. Kristendomen förenade alla dem ”vilka i ödmjukhet söka vandra i Kristi 

                                                
1 Om detta motiv Blückert, 2000. Claesson 2004.  
2 Cullberg 2 1940 s 110. 
3 Cullberg 2 1940 s 50. 



 56 

efterföljd och hämta sin kraft från hans kors”. Ingen annan kraft ”kan nyföda och inifrån 
omskapa en människa”, hävdade Brilioth.  I kampen om ”mänsklighetens själ” stod 
kristendomen utan jämbördiga konkurrenter. Ingen annan religion än kristendomen kunde 
skänka sedliga normer, giltiga för varje tid och folk.1  
     Även för Ljunggren var kristendomen överlägsen. Blott från Gud kunde människan ha 
sitt sanna liv. ”En verklig folkmoral” kunde inte upprätthållas annat än i anslutning till 
religionen. Ljunggren var övertygad om att nutidsmänniskan behövde erfara sitt 
”främlingskap från Gud såsom reell synd”. Slutligen hävdade han att religionen var ”ett så 
fundamentalt mänskligt behov, att den icke i längden kunde undertryckas”.2   
     Runestam hade samma uppfattning som övriga biskopar. Verklig humanism var ”bunden 
ovanefter”, hävdade han. Människan äger ”frihet under ansvar, inför en makt som är mer än 
människa” På den grunden gav ”den verkliga, radikala sekulariseringen” till resultat att ”den 
innersta sannings- och rättinstansen i våra moraliska medvetanden icke längre ger säkra 
utslag”. I ett annat sammanhang skriver han: I samma stund som människosjälens oändliga 
värde hånas, är synden ett dött ord och Guds barmhärtighet utan föremål”.3 
     För Runestam gällde att inga andra grundvalar höll än Jesus Kristus. Den aktuella 
utvecklingen bort från kristen normering var av den anledningen katastrofal.4 Trots detta var 
han ändå optimist.  Eftersom utomkristna ideal svikit, hade kristendomen ”aldrig haft större 
möjligheter än den nu har”. Det var ju ändå så att det andliga livet och det världsliga inte var 
utan anknytningspunkter, förutsatte han.5  
 
7:3 Den kristna kulturen. Väsen, värde och aktuellt läge 
     Runestam, Brilioth och Cullberg skriver om kristen kultur på ett sådant sätt att man anar att 
bakom ligger en vid förståelse av begreppet. Biskoparna tänkte sig, har jag funnit, att kultur 
innebar mänskliga yttringar av allehanda slag med mätbara utslag i tänkande, känslor, smak, 
idéer, gemenskapsliv och framför allt handlande.  
     För Runestam var kultur i egentlig mening ”alla de redskap som Gud genom 
människoanden skapat till tjänst åt sin kärlek”.  Kultur var ”av människoanden bearbetad 
natur”.6  I ett annat sammanhang hävdade Runestam att materiella ting skall användas för att 
skapa andliga värden. Så även med kulturen. Vad som i sin tur var ett andligt värde avgjordes 
”utifrån livet självt”, ”livet i Gud”.7 Den för Runestam så typiska förutsättningen att det inte 
finns några vattentäta skott mellan andligt och världsligt, kommer här som så ofta annars i 
dagen.8  
     För Brilioth innebar kyrkans kulturbyggande gärning i att kyrkan satte in ”Guds kraft i 
dödens och syndens värld”.9 Denna definition konkretiseras originellt nog när han tog upp 
frågan om psalm och psalmsång i samband med att han behandlar kyrkosångsrörelsen. 
Brilioth såg psalmen både som en del av det kristna kulturarvet och som ett uttryck för det 
mest centrala i kyrkan, hjärtats tillbedjan och Ordets förkunnelse. Som kulturarv var 
emellertid psalmsången hotad, något som upprörde Brilioth. I sin upprördhet rasade han mot 
detta förfall. 

 

                                                
1 Brilioth 1938, s 50 ff. 
2 Ljunggren1935, s 24, 26, 43, 56, 66.  
3 Runestam 1938, s 17, 104, 106 f.  
4 Runestam 1938, s 21. 
5 Bexell 1981 passim. 
6 Runestam 1938, s 78 f, 82. 
7 Runestam 1938, s 99 ff. 
8 Bexell 1981 passim. 
9 Brilioth 1938, s 48. 



 57 

Det klagas mångenstädes över att också konsten att sjunga psalmer börjar råka i glömska……kyrka och 
skola rycka in….. för att rädda ett stycke av vårt ädlaste kulturarv, som det nutida barbariet hotar uppsluka 
i sin själlösa nivelleringsprocess. 1 

 
     När Brilioth ställde sig bakom kyrkosångsrörelsen var det alltså inte enbart ”hjärtats 
tillbedjan” och ”en form av Ordets förkunnelse” han ville befrämja. Det var också ett led i 
hans kamp för den kristna kultursyntesen.2  
     Runestam, Ljunggren, Brilioth och Cullberg var uppfyllda av att kristen kultur i 
djupaste mening var den sanna kulturen. Ljunggren gick så långt att han menade att kulturen 
och den samhälleliga gemenskapen slutade i kaos utan evangelium och övervärldsliga 
krafter.3 Så ansåg också explicit Cullberg.  
     För Runestams inre blick framstod Jesus ej som ”kulturheros”. Jesus föreföll enligt 
Runestam egendomligt likgiltig för kulturen, d v s för kulturyttringar av sedvanligt slag. Men 
just i denna bekymmerslöshet var Jesus ”skapande och nydananade och kulturuppbyggande”.4  
     Vad beträffar den västerländska, speciellt den svenska kulturen var det bland biskoparnas 
en allmän åsikt att det moderna samhället trots sina många antikristliga drag ändå hade ett 
kristet ursprung. Det var enligt Runestam den kristna rättfärdighets- och kärleksidén som låg 
bakom ”många humanitära åtgärder och sociala reformer till förbättring av de sämst ställdas 
villkor som genomförts”.5  
     Nu stod emellertid denna kristna kultur, med sin demokrati, individualism, personliga 
frihet, sin humanitet, sin komfort och sin höjda levnadsstandard, liksom med sin trygga ro i 
privatlivet, inför sitt sammanbrott. Om det var Cullberg övertygad. I dess ställe fruktade han 
på grund av världsläget att ”barbariets tidsålder” skulle inträda. . 
     Det låg egen skuld i denna olyckliga utveckling. Orsaken var nämligen en 
sekulariseringsprocess bland medborgarna som nu nått ett akut stadium. Den tidigare epokens 
demokratiska statsskick förutsatte nämligen kristen tro för att fungera efter sina syften. I och 
med trons försvinnande kom demokratin att sakna sitt bärande element och förföll därför. 
Därvid hade förutsättningarna skapats för ett epokskifte. Allt enligt Cullberg. 
     Den nya tidens barbari kommer enligt Cullberg, som i sin tur inspirerats av Oswald 
Spengler, att samla människorna i fasta, kollektiva förband, där den enskilde är vad han är 
såsom del i det hela, och där den framgångsrika självhävdelsen blir enda beaktansvärda 
kvalifikation för ledarskap.6  
 
7:4 Biskoparnas proklamationer  
Jämför vi denna redovisning med makarna Myrdals framställning i Kris i befolkningsfrågan 
märker vi hur olika tyngdpunkterna ligger. Makarna Myrdals sysselsätter sig i  Kris i 
befolkningsfrågan huvudsakligen med de förändringar som de ansåg nödvändiga för att i en 
ny tid åstadkomma ett gott samhälle. De glömmer för den skull inte att, om än kortfattat, 
redovisa den historie-, samhälls- och verklighetssyn liksom de hypoteser, som låg bakom 
deras förslag.  
     I biskoparnas framställningar saknas samhällsanalys i djupare mening. Biskoparna 
koncentrerar sig på att proklamera den kristna trons nödvändighet för samhälle och kultur. 
Samtidigt betonar de nödvändigheten av en kvalificerad gudstro. Den Gud som var garanten 
för människosjälens oändliga värde, som dömde om rätt och orätt och som människan ytterst 

                                                
1  Brilioth 1938, s 118.  
2 Brilioth 1938, s 119. 
3 Ljunggren 1935, s 26, 28 f, 31. 
4 Runestam 1938, s 81, 94. 
5 Runestam 1938, s 79 f. 
6 Cullberg 2 1940 s 18, 20, 42 f f. 



 58 

förutsattes ansvarig för, var inte vilken Gud som helst. Det var en Gud vars väsen var bestämt 
av evangeliet. Brilioth låter kraften från Kristi kors bli själva centrum i den religion som var 
överlägsen alla andra och som ensam kunde skapa sedliga normer, giltiga för alla. Gudstro i 
den meningen, och endast i den, kunde vara grundlag för såväl samhällsbygge som kultur. 
Tongångarna känns igen. Även teologer från slutet av 1800−talet och det begynnande 
1900−talet som sysslade med samhällsfrågor förlitade sig på den kristna trons förmåga att 
utplåna och överbrygga oformligheter i samhället.1  
     Med detta vill jag inte ha sagt att herdabreven uteslöt samhällsfrågorna i sina herdabrev. Så 
är nämligen inte fallet. Det står bland annat en hel del i herdabreven om kyrkans relationer till 
arbetarrörelsen. 2 För att inte tala om allt som sägs om hem, familj, äktenskap och skola. Men 
detta gör bristen på analys så mycket mera påfallande.  
     Avsaknaden av samhällsanalys i herdabreven kan inte bero av brist på intresse. Vi skall 
inte glömma att två av biskoparna suttit i regeringen. Stadener var t o m en fullfjädrad politisk 
taktiker. 
     En möjlig förklaring kan vara att biskoparna i sitt ämbete och som anhängare av den 
lutherska tvåregementsläran inte såg som sin uppgift att uppträda som några 
samhällsreformatorer. De var i den egenskapen åtminstone inte, som makarna Myrdals, 
pådrivare för samhällsreformer. För biskoparna var det huvudsaken att evangeliet fick 
genomsyra samhällsordningen, framför allt att familje- och skolpolitiken hade en förment 
kristen inriktning.  
     Dessutom är att märka att biskoparna, liksom den kyrka de betjänade, var förankrade i en 
förgången tids samhällsordning. I denna var kristen tro förutsatt som en självklar förutsättning 
som inte behövde motiveras.  
     Slutligen skall vi inte glömma den betydelse som det under de senaste decennierna 
framväxande frivilliga församlingsarbetet liksom diakonin, hade för dem. Detta arbete ser jag 
ser som en utlöpare av det gamla samhällets solidaritetstänkande omsatt till nya förhållanden. 
Som sådant föll det biskoparna i smaken och sågs av dem som kyrkans svar på en ny tids 
utmaningar. Det var följaktligen på den kristna kärleksverksamhetens område som kyrkan 
huvudsakligen skulle fullfölja sin del av det sociala ansvarstagandet. Gustaf Ljunggren kom 
inom parentes att benämnas diakonins biskop.3  
     I det här sammanhanget är dock det avgörande att jämförelsen med Myrdals Kris i 
befolkningsfrågan förtydligar att biskoparna proklamerar, inte analyserar. Dessutom att 
proklamationerna förutsätter en schabloniserad syn på sekulariseringens innebörd liksom en 
konstruerad uppfattning om trons innebörd och betydelse. 
 
8 Det kristna samhällets förutsättningar  
 
8:1 Prästhemmet  
För det på kristen tro vilande samhället utgjorde det kristna hemmet själva grunden, för 
prästernas del prästgården med sin prästfru. Åtminstone kan man förmoda det när man tar del 
av några av de nytillträdda biskoparnas yttranden i frågan. Rekonstruerar man och bygger ut 
vad de skriver, ser de prästhemmet ur två synvinklar. Dels är prästhemmet ett av socknens alla 
hem, i sin ideala form dessutom en förebild för dessa. Dels ser de prästhemmet som ett 
centrum för det frivilliga kristna arbetet och då med prästfrun som drivande kraft.  

                                                
1 Montgomery 1982, s 208. 
2 Kristenson 1982, s 240. 
3 Levenstam 1951, s 32–39. 



 59 

     Båda dessa sidor kommer till uttryck i Ysanders herdabrev. Ordspråket har rätt, påstår 
Ysander, ”hemma är drottningen kung”. Därmed uttrycker Ysander sin syn på den ideala 
familjeordningen. Detta förstärker han ytterligare när han i en utläggning om ärligheten och 
gemenskapen inom Grupprörelsen hänvisar prästerna i Visby stift till familjegemenskapen. 
Den som undfått ett hem, skriver han, ”står redan i en grupp, som Gud själv knutit”. Den 
andra sidan kommer till uttryck när han om prästgården och prästhemmet påstår att denna näst 
templet är ”den viktigaste arbetscentralen för både lagföreskrivna och frivilliga uppgifter”.1   
     När Brilioth observerar att tidig familjebildning hörde till tidens särdrag och när han 
hälsade denna tidiga familjebildning med glädje, anar man vad denna glädje berodde på. Den 
tidiga familjebildningen ansågs befrämja äktenskapet som institution, en institution som 
Brilioth värnade om. Svårförståelig är däremot fortsättningen när han förmenar den unge 
prästen att gifta sig tidigt.  
 

Det normala borde här vara, att den unge prästen, under sina första tjänsteår, vilka för honom jämväl ha 
karaktären av en fortsatt utbildning, funne sig till rätta i prästgårdens adjunktskammare. 2 

 
Det aktuella kvinno- och i det här fallet prästfruidealet redovisar Andræ i följande ord: 
 

Hon hade den riktiga kvinnans gåva att intressera sig för små personliga öden och angelägenheter, hon 
kunde minnas, fråga, deltaga, vara glad med de glada och gråta med de bedrövade. Om mannen sörjde för 
den speciella, religiösa själavården, skötte hon den allmänt mänskliga, som på sitt sätt icke är mindre 
viktig. 
 

     Prästfruarnas nya roll som församlingsarbetare med prästhemmet som bas kommenterar 
Andræ på ett sätt som låter oss ana att det här inte var fråga om en permanent lösning. Nya 
tider var å färde.  

 
Här har församlingen alldeles gratis fått ett nytt ämbete och frågan om kvinnliga präster fått ett slags 
lösning, om också icke precis den, som emancipationens förkämpar tänkt sig. 

 
Att Andræ hoppades att det gamla prästfruidealet dock inte helt skulle upphöra i framtiden 
framgår av följande citat. Det var, påstod Andræ, 
 

mycket eldfarligt att röra vid moderna kvinnoideal, men jag får säkert absolution, om jag uttalar den 
önskan, att det gamla prästfruidealet inte alldeles måtte försvinna. 3 

 
     Att prästgården för Brilioth hade funktionen att vara en förebild i socknen framgår när han 
om prästgårdens inre betonar ”den enkla okonstlade värdighet, som bör känneteckna också 
prästgården”.  Brilioth var emellertid klar över det ohållbara i prästfruns ställning i och med 
församlingsarbetets utveckling.  
 

Samtidigt har ungdomsarbetet och andra former av modernt församlingsarbete på prästfrun ställt stundom 
nästan orimliga anspråk.4  

 
8:2 Det kristna samhället förutsätter ett samhällsliv med riktlinjer hämtade 
från evangeliet  
     Äktenskap, hem och familj var grundstenen i biskoparnas på kristen tro vilande samhälle. 
På familjen som grund förutsattes det kristna samhället vara uppbyggt. Särskilt Runestam 

                                                
1 Ysander 1937, s 177, 179, 175. 
2 Brilioth 1938, s 103 f. 
3 Andræ 1937, s 91 ff.   
4 Brilioth 1938, s 102. 



 60 

trädde upp för detta synsätt. Han gjorde det mot bakgrund av att kristet och mänskligt enligt 
honom hörde samman. I sin strid för en kristen familjesyn mötte han motstånd särskilt från 
radikalt håll. Hans debatter med Gunnar Myrdal i samband med att Kris i befolkningsfrågan 
kommit ut väckte på sin tid uppmärksamhet.1 Nu kunde för den delen även andra samhällen 
än kristna fördragas av Runestam. Denne påstod att en av den onde illa misshandlad form av 
stat också var en Guds gåva.  Förutsättningen var att den skapade  
 

den ordning, den fred och det lugn i samhället, utan vilka Ordet icke kan gro och bära frukt, lika litet som 
äktenskap, hem och familj kunna undvaras som hägn åt evangeliet.2  

      
    För att det kristna samhället skulle fungera förutsattes dock ett samhällsliv vars riktlinjer 
hämtades från evangeliet. För Bohlin med sin syn att evangeliet svarade mot det innersta i 
människans väsen, stod det klart att kristenheten måste ”sträva efter att ifrån evangeliet självt 
härleda riktlinjer för samhällslivets utgestaltning”. Detta desto hellre som evangeliet 
representerade en ”högre livsväg”. Uppgiften preciserar han i annat sammanhang med 
följande ord.  
 

Den oerhört maktpåliggande uppgiften måste vara, att de samhälleliga, statliga och mellanfolkliga 
ordningarna omgestaltas så, att de icke utgöra en objektivering av den kollektiva själviskheten och därmed 
förfela sin egentliga bestämmelse, utan i stället – varje social storhet efter sin art – bliva nådemedel, 
såsom det djärvt blivit sagt, genom vilka Gud utför sitt verk i mänskligheten.  

 
     Den solidaritetstanke som enligt Bohlin borde prägla allt samhällsliv ansåg han ha 
evangeliet som sin egentliga grund. Det kommer fram i ett sammanhang där Bohlin sjunger de 
kyrkliga arbetskretsarnas och syföreningarnas lov.  

 
Medlemmarnas (arbetskretsarnas, syföreningarnas)  hjärtan vidgas till en solidaritet, som spränger 
nationens, språkets och rasens begränsning, en solidaritet med hela denna mänsklighet, som till sin 
andliga frigörelse behöver Kristi evangelium.3  

 
     Problemet som låg i förbindelsen med en stat som allt mera medvetet frigjorde sig från 
kyrkligt inflytande tonar Bohlin ned.  
 

Men i samma mån folkkyrkans andliga liv, enkannerligen dess ledning, verkligen behärskas av 
kristusanden, visa de (problemen med relationerna till staten) sig långt ifrån oöverkomliga.4  

 
     Den ungkyrkliga rörelsen prisas av Brilioth och då som brygga ut mot landets kultur. 
Ungkyrkorörelsen  har enligt Brilioth ”väckt till liv en brinnande hänförelse för Sveriges 
historiska kyrka” samtidigt som den ”strävat att förena en frimodig öppenhet för kulturens 
gåvor med en allvarlig nitälskan för själarnas frälsning”.5 
     Detta sagt mot bakgrund av att Brilioth såg evangeliet som en nödvändig ingrediens i 
samhällsbygget. Han förutsatte t o m att det moderna välfärdssamhället hade evangeliet som 
sin förutsättning. Kyrkans nära förbindelse med stat och samhälle hade åstadkommit att 
kyrkans sätt att vara och tänka smittat av sig. Detta hade i sin tur resulterat i 
välfärdssamhällets alla omsorger om den enskilda människan.  
 

                                                
1 Kristenson 1997 passim.   
2 Runestam 1938, s 84 f. 
3 Bohlin 1935, s 9, 45, 70, 72.  
4 Bohlin 1935, s 51, 54, 55, 57, 58, 60, 62. 
5 Brilioth 1938, s  91. 



 61 

Staten har i sig upptagit kyrkan, ej blott genom att våldsamt knyta henne till sig, utan genom att tillägna 
sig något av hennes ande, och på viktiga punkter utföra hennes gärning……. Det finns i den svenska 
statens handlande stundom något av en ömsinthet, som icke stammar från politiska doktriner. 
Liberalismens respekt för människovärdet har evangeliet som sin förutsättning.1  

 
     Det är bland annat mot bakgrund av denna sin syn som följande uttalande av Brilioth skall 
förstås. ”En förbindelse med den världsliga makten måste varje betydande kyrkosamfund 
äga.”2  
 
     Sin orubbliga tro på och kamp för en kristen kultursyntes uttrycker han i följande ord.  

 
Men historien och hennes (kyrkans) ställning i samhället har ålagt henne ett ansvar för hela folkets andliga 
odling, som icke får svikas.  

 
Detta påstod Brilioth trots att han insåg att Svenska kyrkan aldrig mer skulle komma att 
omfatta hela folket.  

 
Ingen av oss drömmer om att kyrkan, sådan hon nu är, någonsin åter skulle omsluta allt kristet liv i vårt 
land.3  

 
Mot bakgrund av att kyrkan enligt honom ”blivit väl mycket stat” värnade Brilioth om 
kyrkans relativa självständighet. Han gjorde det bl a i följande apologetiskt färgade uttalande 
där han försöker visa att kyrkan även efter reformationen behöll sin ställning som juridisk 
person.  
 

 Kyrkan ( under Gustav Vasa) läge bestämdes mer av den kungliga våldspolitiken än av ett lagligen infört 
nytt rättsläge. Den medeltida svenska kyrkan var lika litet som den senare i sin helhet en juridisk person, 
som kunde föra talan inför rätta. De enskilda institutioner, av vilka den var sammansatt, de lokala 
kyrkorna åter hade denna karaktär och förlorade den icke genom reformationen.4  

 
8:3 Statskyrkosystemet en av biskoparna gillad förutsättning för det 
kristna samhället 
     Att kyrka och stat skulle vara relaterade till varandra var för biskoparna en självklar 
förutsättning.5 På det hängde det kristna samhälle som de alla värnade om. Lika självklart var 
det för dem att det i Sverige praktiserade statskyrkosystemet innebar problem. Som det 
tillämpades på trettiotalet innebar det spänningar som det gällde att bemästra.  
     Djupast sett härrörde dessa spänningar från det faktum att den svenska politiska ledningen 
inte längre med självklarhet definierade sig som en del av den kristna församlingen. 
     För mig synes det dessutom självklart att Billings folkkyrkotanke, som biskoparna samfällt 
hyllade, var just ett sådant försök att bemästra en uppkommen spänning. I en tid av 
sekularisering behövdes ett sätt att se på kyrkan som gjorde det möjligt med fortsatt 
förbindelse kyrka – stat på sätt som förelåg. Folkkyrkotanken blev lösningen.  
     Detta var inte något som biskoparna sade eller kanske inte ens gjort klart för sig. Samfällt 
betonade de i stället entusiastiskt att folkkyrkotanken var religiöst motiverad, sprungen direkt 
ur evangeliet.  

                                                
1 Brilioth 1938 s 71 f. 
2 Brilioth 1938, s 68. 
3 Brilioth 1938, s 61, 84. 
4 Brilioth 1938, s 69. 72. 
5 I biskopsmotionen från 1929 om rätt till utträde ur kyrkan betonades den positiva effekt på kyrkolivet som 
förhållandet hade. Förbindelsen hade ”ett omätligt värde för vårt folks sedliga och religiösa fostran”. Thidevall 
2000, s 130.  



 62 

     Hur biskoparna närmare motiverade relationen till staten och dess möjligheter och problem 
skall nedan ges exempel på. Dessutom skall Runestam få motivera varför han ansåg just 
folkkyrkan vara mest lämpad som samarbetspartner till staten. 
     Under trettiotalet lättade trycket på statskyrkan. Hotet om ”likvidering” av statskyrkan 
hade upphört. Andræ konstaterade att det inte längre var någon katastrofstämning bland 
prästerna. Han tolkade det ändrade stämningsläget som att hotet om kyrkans undergång och 
landets avkristnande åtminstone för tillfället hade upphört. Andræ noterade att när han själv 
skrevs in på den teologiska fakulteten fanns 165 studerande, nu 386.1       
     Jonzon gladdes åt arbetsro på grund av avspänningen i förhållandet kyrka – stat. Samtidigt 
trodde han sig veta att det låg i sakens natur att stat och kyrka måste leva i ett spänningsfyllt 
förhållande till varandra.  
 

Det är skäl att glädjas åt detta liksom överhuvud åt att den spänning mellan stat och kyrka, som aldrig kan 
upphöra... icke leder till akuta, kraftstjälande kriser. 2 

 
     Ljunggren uttryckte tacksamhet för förbindelsen med staten. Samtidigt visste han att det 
fortfarande fanns sådant som måste rättas till. Biskoparna som på kyrkomötet 1929 förordade 
rätten till fritt utträde ur svenska kyrkan, får hans eloge.3  
     Runestam fördjupade sig i de oundvikliga spänningarna mellan kyrkan och staten.  

 
Kyrkan kommer lätt i ett mer eller mindre spänt förhållande till staten. Det kan icke vara annorlunda… 
Vore kyrkan en rent andlig storhet eller en sammanslutning av idel troende, vore en dylik spänning 
överflödig eller lättare att undvika, nämligen så länge staten icke gör anspråk på att vara, även den, en 
andlig storhet.4  

 
Skulle staten ta avstånd från kristendomen och öppet eller hemligt proklamera sig som 
antikristen, bleve det enligt Runestam kyrkans uppgift ”att söka sig fram till något som liknar 
ett kristet politiskt program”.5  
     Den aktuella nöjeskulturen gav Runestam bryderier. Skulle kyrkan ta ledningen i arbetet 
på att rätta till det som gått fel eller skulle man låta nöjeskulturen få klara av denna uppgift på 
egen hand. Runestam menade att kyrkan   

 
måste gå såväl den ena som den andra vägen. Det ligger i hennes natur som folkkyrka.6  

 
     Folkbokföringen uppfattades tydligen som ett mindre problem. Det principiellt riktiga i att 
kyrkan svarade för denna diskuterades ej. Frågan var i stället om det var rätt av prästen att 
lägga ner arbete på civila uppgifter.       
    Ysander gillade dessa prästens civila funktioner. Han säger sig vara 
 

tacksam för, att man får göra rätt för sig, även gent emot dem som icke begagna sig av det direkt kyrkliga 
eller andliga tjänandet.7  

 
Jonzon gav t o m ansvaret för folkbokföringen ett för prästgärningen positivt värde. 
 

                                                
1 Andræ 1937, s 53. 
2 Jonzon 1938, s 166. 
3 Ljunggren 1935, s 66 f. 
4 Runestam 1938, s 87. 
5 Runestam 1938, s 88. 
6 Runestam 1938, s 90.  
 
7 Ysander 1937, s 101. 



 63 

Den dag man skulle hitta på att skilja folkbokföringen från prästerna, vinner ganska visst S:t Byråkratius 
en av sina allra vackraste viktorier till utbredande av krånglighet, olust och vantrevnad i de mänskliga 
förhållandena särskilt på landsbygden. 1 

 
     Samtliga biskopar ställde sig bakom folkkyrkotanken. Som exempel på hur man tänkte har 
jag valt att citera från Runestams herdabrev. Denne vände sig mot kyrkostatstanken, det 
betyder att kyrkan dominerar hela statsapparaten liksom mot statskyrkan i betydelsen att 
”staten tar hand om allt yttre i kyrkan”. Mot detta ställde han folkkyrkan som gestaltade en  

 
yttre form och ordning, som dels verkligen är hennes egen, dels strängt underordnad hennes väsentliga 
uppgift: att förkunna evangelium.  
 

Folkkyrkan såg han vidare ”som en omistlig del av evangeliet”. Med andra ord gav han 
folkkyrkotanken en religiös motivering. Folkkyrkotanken kom inifrån tron själv. Först i andra 
hand betonade Runestam att folkkyrkan stod i den kristna kultursyntesens sammanhang, detta 
genom att ställa ”föreningskyrka” mot ”folkkyrka”. 
 

En föreningskyrka har såsom sådan ett annat förhållande till kulturen än en folkkyrka. Det ligger i 
folkkyrkans väsen att ingå mångsidigare förbindelser med kulturen än föreningskyrkan. 

 
Runestam var med övriga biskopar entusiastisk inför folkkyrkotanken. Han skriver:  

 
Folkkyrkan har aldrig tecknats så levande som under de sist förflutna decennierna. Vi ha uppbyggts därav 
och gripits av synen. Det är icke heller fråga om annat än att vi präster därav ha hämtat inspiration och 
kraft i arbetet... jag räknar folkkyrkan som en omistlig del av evangeliet.2  

 
Att Runestam därmed i första hand avsåg Einar Billings teckningar av sin kyrkosyn är inte att 
ta miste på.3 
 
8:4 Kristendomsundervisningen, en nyckel i relationen kyrka – samhälle  
     Att biskoparna ansåg kristendomsundervisningen som en nyckelfråga i relationen kyrka – 
samhälle är givet.4 I en tillvaro där, som Ysander uttrycker det, den kristna tron är grund och 
drivkraft för ”allt verkligt och fruktbart handlande” kan inte skolan undantas från kristen 
normering.5 Frågan är bara hur denna normering skall ske i en tid då kristendomen sedan lång 
tid blivit ifrågasatt som landets självklara andliga grundval. Runestam har svaret. Han vet 
besked hur en undervisning i kristendom skall läggas upp så att undervisningen både blir 
normerande och svarar på tidens frågor. 
 

Det kunde nästan göras, synes det mig, till ett program för kristendomsundervisningen överhuvud; att 
måla för de ungas blick de mot varandra kämpande makterna i tiden och vädja till dem att taga parti för 
eller emot Jesus Kristus. 6 

 
Brilioth hade samma utgångsläge. Skolans kristendomsundervisning var för honom självklart 
en samhällsangelägenhet. Dessutom var den i samma andetag ett led i kyrkans egen fostran.      

 

                                                
1 Jonzon 1938, s 199. 
2 Runestam 1938, s 85 f, 116. 
3 Jämför bland annat med Billings tal vid kyrkomötet 1929. Thidevall 2000,l s 154–161. 
4 Thidevall 2000, s 161−167. 
5 Ysander 1937, s 68. 
6 Runestam 1938, s 157. 



 64 

.Också skolan kristendomsundervisning, där den är allvarlig och äkta, är ett stycke av kyrkans egen 
fostran...Men därför förblir också alltid skolans kristendomsundervisning en angelägenhet av största 
betydelse för varje organiserat kyrkosamfund.1   

 
     Att Brilioth förstod att kristendomsundervisningen hade en nyckelfunktion för att Sverige 
skulle förbli ett kristet samhälle kommer tydligast fram i hans kamp mot kristendomsämnets 
försvagning i gymnasiet.  
 

När kristendomen förlorat en timme i högsta ringen och så gott som helt avfördes från studentexamen… 
förminskade det skolans möjligheter att fostra karaktärer och ge vägledning för livet… Sakkunnige 
föreslår att kristendomen helt skall försvinna från det sista gymnasieårets schema… Här står ett betydande 
kulturvärde på spel… Det är av största vikt, att alla de, för vilka det kristna kulturarvet ännu står som en 
av vårt folks största andliga tillgångar verkligen samla sig till försvar för kristendomens gamla ställning 
just i gymnasiet. 2 

 
     Att Sverige som kristet folk hade kristendomsundervisning där barnen fick del av den 
kristna trons urkunder, ansåg han självklart. Alternativet var andligt barbari. Som belägg för 
sitt sätt att se hänvisar han till att de länder  

 
där kristendomsundervisningen icke ingår i folkskolans schema, och där stat och kommun låta det andliga 
barbariet växa ohejdat, vet att uppskatta den svenska skolordning, som icke låter något barn växa upp i 
okunnighet om den kristna trons urkunder. 3 

 
     Ytterst låg bakom Brilioths ställningstaganden en kristendoms- vetenskaps- och kultursyn 
där kristna, vetenskapliga och samhälleliga intressen förenades. Detta kommer i dagen bland 
annat när han värnar om att de teologiska övningskurserna även fortsättningsvis skulle ingå i 
universitetsutbildningen. Samtidigt ville han att tiden för dessa kurser skulle fördubblas.  
 

Man har stundom propagerat för övningskursernas avlägsnande från universiteten. Jag är övertygad om att 
en sådan förändring skulle vara till skada både för fakulteterna och kyrkan.4 

 
Visserligen hade trycket mot kyrkan under trettiotalet lättat.  
 

Kyrkan i vårt land har sällan omgivits av en så allmän välvilja som nu...En alltför stor välvilja kan 
stundom vara ett dåligt tecken. Kyrkan får icke förlora modet att ge anstöt. 5 

 

     Brilioth visste trots detta att han i sitt försvar för det kristna samhället kämpade i motvind. 
Faran för kyrkan var långtifrån över. Fortfarande var hennes ställning i samhället hotad.   
     I det svenska samhälle som snabbt höll på att sekulariseras var det inte enbart på skol- 
utbildnings- och forskningsfronten Brilioth kände sig tvingad att träda fram. Ändrad 
lagstiftning hotade enligt Brilioth på en rad områden. Han nämner som aktuella  
konfliktanledningar,  kyrka  – statfrågan, äktenskapslagstiftningen, den kyrkliga domsrätten 
och den inre kyrkodisciplinen.6  
     För Brilioth var läget så allvarligt att han stundom tänkte sig Sverige som ett missionsfält. 
Så var fallet när han behandlade församlingarnas frivilligarbete. Sverige har blivit ett 
missionsfält, påstår han, vilket nödvändiggör frivilligarbete.7 Detta i första hand refererat för 

                                                
1 Brilioth 1938, s 140 f. 
2 Brilioth 1938, s 144 f. 
3 Brilioth 1938, s 141. 
4 Brilioth 1938, s 87 f. 
5 Brilioth 1938, s 48 f. 
6 Brilioth 1938, s 72. 
7 Brilioth 1938, s 105, 154, 169. 



 65 

att visa dubbelheten i Brilioths agerande. Det kristna samhället var långt ifrån självklart. 
Hoten mot den var överhängande. Det insåg han. 
 
8:5 Stöd utifrån en nödvändighet 
Alla krafter behövde samverka för förverkliga ett kristet samhälle i biskoparnas smak. 
Samverkan utifrån välkomnas. Uttryckligen bejakar Jonzon och Bohlin denna samverkan.  
     Jonzon var öppen för att  
 

söka kontakt för rådslag och gemensamma handling med grupper, rörelser och intressen, som också åsyfta 
människolivets rening. 

 
 Han föreslog kontakter med dem som medvetet eller omedvetet tänkte som Geijer. Denne 
utgick från tanken   
 

om personligheten som det högsta i historien och som fördenskull måste slå vakt om samvetets, tankens 
och ordets frihet inom vidaste rimliga gränser. 1 

 
Om detta borde det inte behöva diskuteras menade Jonzon. Dock har han en baktanke. Det   
 

kan för den andra parten öppna förståelsen för dittills oupptäckta värden, kanske också för de kristna 
förutsättningar som tidens idealism och humanism bygga på. 2  

 
     För Bohlin var gudsrikestanken central. Gudsrikets förverkligande tillhörde för honom 
fullkomningen och var ett Guds verk. Men redan i denna värld vann gudsriket segrar genom 
människor ledda av Gud. Därvidlag begränsade Bohlin inte Guds inflytande och ledning till 
samfunden. Guds ande ”kan vinna segrar i människohjärtan långt utanför allt vad 
kyrkosamfund heter”.  Samtidigt ledde denna insikt till att samfunden måste inse ”bättringens 
nödvändighet men också en samfundskärlekens rening och förnyelse”.3  
 
8:6 Biskoparnas kristna samhälle och makarna Myrdals seger  
I detta kapitel har evangeliet framställts som oumbärligt för det kristna samhället. Parallellt 
har biskoparna hävdat äktenskap, hem och familj som det kristna samhällets grund, en grund 
med följdverkningar på bl a kristendomsundervisningen i landet liksom på kyrkans relation 
till staten. Enighet tycks bland biskoparna ha rått om detta. Att Eidem inte lyfter fram 
samlevnadsfrågor i sin bibelmeditation, inte heller Aulén i sin mera avgränsade framställning, 
lägger jag ingen vikt vid. Jag förutsätter att deras mening inte på väsentliga punkter skilde sig 
från övriga biskopars.   
     Frågan är vad biskoparna menade. Först, vad menade biskoparna egentligen med 
”evangeliet” eller med dess synonym ”Kristi evangelium”. Svaret är att biskoparna här som 
ofta annars använder ordet som ett slags kodord. I ett enda ord sammanfattar de med detta 
begrepp sin kristna tro. ”Evangelium” säger vad kristendom är och står för.  
     Så använt framstår ”evangeliet” som en tänkt ideal storhet, som för att få konkret innehåll 
måste förklaras med många ord. Vad begreppet mera konkret innebär beror av 
omständigheterna. I det här kapitlets sammanhang är evangelium ett vitt begrepp, svårt att 
närmare precisera. Mest konkreta är biskoparna när de knyter evangelium till föreställningen 
om Guds förekommande nåd.  

                                                
1 Observera att Jonzons licentiatavhandling behandlade Geijers Thorildstudie. Jonzon 1988 s 30.  
2 Jonzon 1938, s 170 f.   
3 Bohlin 1935, s 64, 67, 68, 66, 104, 105 f , 106, 110. Bohlin 1928, Se särskilt s 447−466.  



 66 

     Ovan, vid genomgången av ett urval tal och artiklar av Per Albin Hansson , märkte vi att 
denne använde begreppet ”socialism” på motsvarande sätt. I ett ord sammanfattades det som 
endast kan förklaras med många. 
     Man kan naturligtvis påstå att ”evangeliet” i denna allmänna mening lagt grunden till det 
svenska välfärdssamhället.1 Det blir i så fall allmänt tal. För att komma längre krävs att man 
på punkt efter punkt preciserar evangeliets innebörd och sedan visar hur evangeliet i denna 
mening påverkat. Detta låter sig av olika skäl sällan göras. Det brukar i såväl världsliga som 
kyrkliga sammanhang finnas alltför mycket som spelar in för att man säkert skall kunna säga 
vad som betytt mest. Dessutom är motiv oftast blandade.   
     Det andra som biskoparna i detta kapitel förutsätter är att en kristen syn på äktenskap, hem, 
familj, kristendomsundervisning, relationen kyrka – stat med mera, var själva förutsättningen 
för samhällets kristna grundvalar och samhällets kristna normering. 
     Här befinner vi oss på fastare mark. Även om det är svårt, går det att bestämma vad 
biskoparna menade med ett kristet hem, en kristen familj, en av kyrkan bestämd 
kristendomsundervisning o s v. Vi har här att göra med idealbilder, förankrade i biskoparnas 
erfarenheter av och föreställningar om det goda kristna samhället. Centralt för dem var att de 
ville bevara och försvara, inte främst förnya, något som de upplevde vara på väg att gå 
förlorat.  
     Det närmaste nyansats jag i detta stycke har uppmärksammat står Runestam för. Detta när 
han som vi ovan noterat konkretiserar vad en moderniserad kristendomsundervisning skall gå 
ut på. Kristendomsundervisningen skall ställa mot varandra de kämpande makterna i tiden. I 
den kampen står gott mot ont. Lärarna skall vädja till eleverna att ta ställning för det goda, d v 
s för Kristus. Att inte ens Runestam riktigt trodde på sitt eget förslag visas av att han påstår att 
hans idé ”nästan” skulle kunna göras till ett framtida program.  
     Vi har ovan vid genomgången av makarna Myrdals Kris i befolkningsfrågan sett hur 
Myrdals utmanade traditionell kristen syn på hem, familj, skola. Alldeles uppenbart försökte 
makarna Myrdal inta positioner som kyrkan tidigare menat sig ha innehaft. Tonvikten i deras 
ansatser låg på att förnya, inte bevara. En ny tid med nya förhållanden förutsatte förnyade 
basfunktioner i samhället. Hem, familj, äktenskap, skola behövde reformeras utifrån tidens 
krav. Detta förutsatte förnyad normgivning och det av andra krafter än kyrkans.2 
     När vi för in Kristensons framställning i Rädda familjen, med dennes bredare perspektiv, 
förtydligas motsättningen ytterligare. Visserligen tycks sammandrabbningen mellan Gunnar 
Myrdal och Arvid Runestam, som ledde oppositionen mot Kris i befolkningsfrågan, ha 
övergått i visst samförstånd. Kristenson betonar de förändringar som skett i tredje upplagan av 
denna bok. Mer hänsyn påstås ha tagits till de moraliska frågorna och äktenskapets 
särställning. Dock har enligt min mening inget skett som i sak förändrade läget. På 
motsvarande sätt redovisar Kristenson förskjutningar i den kristna opinionen i riktning mot 
ökad förståelse för sådant i tiden som tidigare väckt de kristnas anstöt. Preventivmedel börjar 
så sakta accepteras. Viss rörlighet kan observeras i den frikyrkliga sexualsynen. 
Psykoanalysen godtas och Freud integreras i intellektuella kristnas egen åskådningen för att 

                                                
1 Hur genomsyrade biskoparna var av denna tro på evangeliets genomgripande påverkan får följande citat 
demonstrera. Aulén påstår följande i sitt föredrag till prästerskapet i Strängnäs vid prästmötet 1936. ”Ingenting 
kan ju vara mera tydligt än det faktum att kristendomen är en huvudsaklig grundval för hela vår västerländska 
andliga odling. Icke minst har den humanitetskultur, som blomstrat under de senare århundradena i väsentlig 
mån byggt på kristen grund. Vem skulle t. ex vilja påstå, att humanitetskulturens ledande idéer, så som de 
framträda i den berömda trefalden från 1789: frihet, jämlikhet och broderskap, vore tänkbara utan evangeliet som 
bakgrund”. Aulén 1936 s 53.  
2 En sammanfattning av hur kyrkan tvingades retirera från sitt inflytande över skolan på grund av 
sekulariseringen ges bl a av Thidevall. Dessutom visar Thidevall hur kyrkan frivilligt drog sig tillbaka på grund 
av att ansvaret blev för stort och skolväsendet för omfattande. Thidevall 2000, s 84–91.  



 67 

nämna något. Detta till trots fortskred enligt Kristenson sekulariseringsprocessen i folkdjupet. 
Kyrkan hade oåterkalleligt blivit enbart en röst bland många.  
     Fortfarande var dock enligt Kristenson de kristna rösterna att räkna med, något som 
makarna Myrdal lärde sig inse. Ännu på trettiotalet kunde en fast religiös livsåskådning ses 
som en tillgång. Pressade av det pågående världskriget kunde riksdag och kyrkomöte 1941 till 
och med deklarera att ”den svenska linjen är den kristna linjen”.  
     Hur det än var med detta kvarstod spänningen. För den kristna opinionen och bland dem 
fanns biskoparna, bestämdes den grundläggande uppfattningen om sexualetik, äktenskap, 
familjeliv och till dels även om skolan, av gudomliga bud som inte kunde ifrågasättas. För en 
sekulariserad rationalitet, representerad av Myrdals Kris i befolkningsfrågan, var det inte 
längre några evigt giltiga bud som var avgörande. En sundare familjepolitik och en bättre 
skola måste vila på annan grund, bl a på psykologiska och socialvetenskapliga fakta. Eller 
som Kristenson uttrycker det, den normativa etiken höll på att ersättas av en pragmatisk.1  
     Utvecklingen på hemmets, familjens, äktenskapets och skolundervisningens område skulle 
på sikt avgöra förutsättningen för det kristna samhällets bestånd. Framtiden kom att visa att 
makarna Myrdals linje segrade. En ny kultursyntes ersatte den gamla kristna, den som 
trettiotalsbiskoparna fortfarande värnade om. Denna nya kultursyntes bär fortfarande drag av 
de ideal som så tydligt avtecknade sig i Kris i befolkningsfrågan.2  
 
B Den teologiska utmaningen 
 
Summering och redovisning av fortsättningen 
Hittills har vi uppmärksammat nyvalda biskopar som trädde upp till försvar. De kämpade för 
Gud i ett samhälle där människan hotade inta Guds plats. De stod upp för hem, familj, skola, 
kultur efter kristna mönster. Allt detta gjorde de för att försvara kyrkans och kristendomens 
ställning i samhället. Med mitt sätt att uttrycka mig, gjorde de det för att för att försvara det 
kristna samhällets bestånd. 
     Frågan är nu hur biskoparna i sina herdabrev uppfattade tillståndet i kyrkan i denna tid av 
sekularisering. Jag inleder med att redovisa deras syn på detta. Redan här kan jag avslöja att 
biskoparna såg kris för kyrkan men också tecken på förnyelse. Till kristecknen räknade de 
definitivt den liberala teologin. Så långt komna vidtar en redovisning av den liberala teologin. 
Här har jag valt att utgå från liberalteologins folkliga Magna Charta, Adolf von Harnacks, 
Kristendomens väsende. Den liberala teologin får sedan i den fortsatta framställningen, 
tillsammans med det jag vunnit ut under mitt studium av P A Hansson och makarna Myrdal,  
utgöra motbild när jag fortsättningsvis redovisar biskoparnas kristendomsförståelse utifrån 
deras herdabrev.  
 
9 Kris för tron  
 
9:1 Kris för tron men biskoparna ser tydlig nyansats i kyrkan 
     Att kyrkan var hotad är samtliga biskopar överens om. Ljunggren talar om att hela den 
gemenskap han tillhör befinner sig i den mest allvarliga kris. Det handlar enligt honom om en 
världsåskådningskris.3 Denna världsåskådningskris har enligt Aulén trängt ner i folkdjupet 
                                                
1 Kristenson 1997 passim.  Se särskilt s 176 f. För mera preciserade hänvisningar till Kristenson 1997 se 
sammanställning hos författaren.  
2 Se även Kristenson 1982, s 249 ff. 
3 Ljunggren 1935, 16 ff, 21. 



 68 

något som kan avläsas i ett motstånd mot religionen av aldrig tidigare skådad intensitet.1     
Denna kris bildar bakgrund till en mera optimistisk syn på det aktuella kyrkliga läget. Här 
hänvisar jag till Aulén, Brilioth, Ysander, Cullberg, Runestam och Ljunggren. 
     Aulén ställer, som kontrast till motståndet mot religionen, det faktum att den kyrkliga 
verksamheten har expanderat liksom att religionsfrågan är aktuell i landet.2 Även i förhållande 
till arbetarvärld och socialdemokrati har en omsvängning skett.       
     Brilioth konstaterar att tidigare kompakt fiendskap från socialdemokratins sida har ersatts 
av välvilja och öppnade dörrar.3 Detta konstaterar även Ysander och Cullberg, Ysander 
dessutom att särskilt de unga i arbetarvärlden fått en ökad förståelse för kyrkan.4 
     Brilioth kan t o m tala om att kyrkan lever i vårens tecken. Han gör det mot bakgrund av 
vad samtiden upplevt. Det har enligt honom gått en kulturevolution genom samhället, ett 
andligt stormväder som har drabbat världen. Brilioth förvånar sig över att denna revolution 
inte fått större konstaterbar inverkan på kyrkan än den fått. Dessutom gläder sig Brilioth över 
den växande enheten i Svenska kyrkan. Den synes honom mest påtaglig i den yngre 
generationen.5   
     Runestam talar om en materialistisk våg över samtiden, men att denna blivit utan stöd i 
vetenskapen. Teologin är inte längre skjuten åt sidan. Kristi evangelium börjar framstå som 
objektiv sanning. Denna ”förståndsvisshet” anser Runestam vara viktig. Seger för 
kristendomen som livsåskådning är dock inte slutmålet, utan Jesus Kristus som personlig 
relation. Sammanfattningsvis är enligt Runestam den andliga miljön gynnsammare än för 
några årtionden sedan.6  
     Ljunggren tar upp den kyrkliga verksamheten. Sekulariseringen har haft det goda med sig 
att söndagsskolor växt fram liksom särskilda gudstjänster för barn. Ljunggren markerar att 
han är glad över att frikyrkorna inte försökt skjuta konfirmationsseden i sank.7 
     Brilioth går längre och påstår att gudstjänsten drar ungdom och att ungdomslivet i kyrkan 
växer friskt och starkt mot bakgrund av tidigare förbrända marker och ”kräftsåren i 
ungdomslivet”.8  
     Tre av biskoparna, Ysander, Runestam och Jonzon har i sina herdabrev markerat sin 
sympati för Oxfordgrupprörelsen. Denna väckelserörelse, med sin uppfordrande och 
närgångna förkunnelse utifrån absoluterna absolut ärlighet, renhet, osjälviskhet och kärlek, 
växte sig stark i Sverige under trettiotalet.  Runestam och Jonzon var hängivna anhängare, 
något som avspeglas i herdabreven. I Ysanders herdabrev märks inflytandet från Oxford i den 
vikt han lägger vid omvändelse liksom i hans tal om att gå ”samvetsvägen”. Man anar också 
påverkan från detta håll när han lägger skulden för världskrisen på materialism och 
själviskhet.9  Att däremot Oxfordgrupprörelsen märkbart påverkat dessa biskopars teologi kan 
man däremot ej skönja i herdabreven.10  
 
9:2 Kyrka och samhälle åter samverkande men biskoparna självkritiska 
Visserligen har kyrkan för närvarande en utmärkt ställning i det allmänna kulturlivet, 
konstaterar Runestam. Hon röner erkännanden som hon inte fått på mycket länge. Kyrka och 
                                                
1 Aulén 1933, s 11. 
2 Aulén 1933, s 11, 88. 
3 Brilioth 1938, s 46 f. 
4 Ysander 1937, s 63. Cullberg 2 1940 s 71. 
5 Brilioth 1938, s 45 f. 54.   
6 Runestam 1938, s 33−35, 37. 
7 Ljunggren 1935, s 81, 84 f.  
8 Brilioth 1938, s 43 f, 47, 50, 97, 156, 159 ff. 
9 Ysander 1937, s 51, 56, 58 f.  
10 Om Oxfordgrupprörelsen se Jarlert 1995. En kort redovisning av Oxfordgrupprörelsen betydele i Sverige i 
Brohed 2005, s 137−140.  



 69 

folk står inte på motsatta sidor i en stridslinje. Men hur är förhållandena för kyrka, teologi och 
liv utanför landets gränser, frågar han sig. Dessutom ifrågasätter han det teologiska 
tillfrisknandet. Han upplever att kyrkan mitt i sitt uppsving ändå är främmande för det folk i 
vars mitt hon bor. Främmande därför att hon i reaktion mot liberal teologi kommit att betona 
det objektiva i kristendomen på bekostnad av det subjektiva och skapat en teologi utan 
anknytning till folklig fromhet.  Runestam kritiserar dessutom det han kallar prästkyrkan.  
Lekmännen måste enligt honom med i det väsentliga arbetet.1 
     Även Ljunggren är ifrågasättande. Vi har fått bättre press konstaterar han, men frågar 
också varför. Har kyrkan blivit smidigare, har rivaliserande politiker till syfte att vinna över 
kyrkan på sin sida, har de ekonomiska problemen blivit så stora att kyrkan inte längre 
befinner sig i stridslinjen? 2 
     Ysander menar att kyrkan dragits med i utvecklingen och därför relativiserat vad som är 
sant och rätt.  Mångenstädes får det som låter fromt också anammas som rätt. Ysander räknar 
med att många församlingar är andligen döda. 3 
 
9:3 Den försvagade själavården  
     Själavården intresserar biskoparna. Här står på den ena kanten Ysander som hävdar att 
allting i en prästs gärning skall vara själavård.4 På den andra finns Cullberg, som om  
själavård i trängre mening konstaterar själavårdens försvagning.  Orsaken anger han vara både 
tidsanda och prästerlig försumlighet. Vandringen till prästgården i själavårdsärenden har blivit 
alltmer sällsynt, konstaterar han.  
 

Detta beror inte enbart på tidsandan… vi präster få nog ta på oss en dryg anpart av densamma... Bilar… när 
man susar fram i 80 km är det inte lätt att komma i själavårdande kontakt med vägens människor.5  

 
     Ytterst är det samma omsorg om själavården som ligger bakom Cullbergs inlägg om den 
praktiska prästutbildningen. Av den förestående omorganisationen och utvidgningen av 
”prakten” har man, skriver Cullberg, rätt att vänta ökade möjligheter till fördjupning i 
själavårdens teori och praktik.6 Han förordar en …”icke alltför knapphändig kurs i normal 
religionspsykologi”.7 
     Vikten av enskild själavård betonar också Runestam som också ser denna själavård, ”om 
den är riktig, på samma gång en vård av hans egen själ”.8  
     Den enskilda själavården behöver väckas till nytt liv. Undervisning och kunskapskontroll 
har ”trängt den innerligare cura animarum i skuggan”. Grupprörelsens tal om det inbördes 
delandet har öppnat sinnet för den enskilda själavården, menar Brilioth.9  
     Att enskild själavård under trettiotalet kunde förbindas med papism tyder ett yttrande av 
Brilioth på. Denne har svårt att förstå varför enskilda själavårdande samtal kunde betecknas 
som papistiska anslag. Han fortsätter: 
 

 Den som vid varje försök att återvinna det enskilda själavårdande samtalet som en normal form för 
kyrkans verksamhet, ropar på papistiska anslag, visar därmed endast, hur föga han känner Luther och 
reformationen.1  

                                                
1 Runestam 1938, s 114 f, 118, 150.  
2 Ljunggren 1935, s 28 f. 
3 Ysander 1937, s 25, 39. 
4 Ysander 1937, s 96. 
5 Cullberg 2 1940 s 72. 
6 Cullberg 2 1940 s 75. 
7 Cullberg 2 1940 s 76. 
8 Runestam 1938, s 147. 
9 Brilioth 1938, s 166. 



 70 

 
     Detta skall ställas mot Stadener som med gillande såg att bikten i den lutherska kyrkan 
omgestaltats till en nattvardspredikan.2  
 
9:4 Främlingskap för bibeln  
     Cullberg gläder sig åt åtgärder för att förstärka den hotade bibelkunskapen. Han lovordar 
den av Bibeltjänst utgivna bibeleditionen  
 

Nya testamentet jämte delar av Gamla testamentet. Den har direkt framsprungit ur det nödläge, som 
uppstått genom den tilltagande oförmågan att hitta vägarna i Skriftens värld.3  

 
     Andræ instämmer med Emil Brunner när denna hävdar. ”Vi har svårt att göra oss en 
föreställning om hur främmande genomsnittsmänniskorna i vår tid blivit för bibeln”.4  
 
9:5 Spänningar i trosfrågor 
     Ljunggren erkänner att det finns spänningar i trosfrågor i Svenska kyrkan, men tycker att 
enighet råder om det väsentliga.5  

          Ysander säger ja till olikheter. Det är för att befria den enskilde ”från otillständiga bojor” 
som kristenheten idag enligt Ysander borde arbeta på att våga se och acceptera olikheter och 
den enskildes frihet. Denna frihet härrör enligt Ysander från  
     
      själens evighetsvärde. Överallt måste vi slå vakt om individens värde, rätt och frihet. Detta bottnar nämligen 

innerst i vår kristna syn på själens evighetsvärde.6  
 
Till denna rätt hörde enligt Ysander att Svenska kyrkan internationellt öppet vågade står för 
sin folkkyrkoideologi och inte smyga med den. Yttrandet visar att den svenska 
folkkyrkomodellen var ifrågasatt.7  
     Ysander menar att kyrkan inte får ”identifieras med hierarkien”…men att ”splittringen i 
prästerskapet är ödesdiger”. För att råda bot på ont tal kollegor emellan påpekar Ysander att 
”jag får akta mig för att taga fram allt svart från mitt eget syndafördärv och projicera detta på 
min motståndare”. Och han noterar i ett annat sammanhang att ”en prästs vältalighet om sin 
ämbetsbroders besynnerlighet är alltid en misstänkt diagnos för hans egen karaktär”.8 
     Den som annars mest uttalat belyser divergenser i synsättet är Brilioth. Denne tar upp den 
i tiden aktuella frågan om subjektivt och objektivt i kristendomen.  Han gör det utifrån en 
teckning av det karakteristiska för teologin i Lund respektive Uppsala. Den lundensiska 
lärotypen har sitt huvudsakliga intresse riktat på den fullkomliga gudsgärningen, den 
uppsaliensiska på den mänskliga tillägnelsen.9 Brilioth har dock inget intresse av att ställa de 
båda lärotyperna mot varandra. Det  är ingen skillnad mellan de båda lärosätena när det gäller 
synen på Skriften, försoningsläran, kyrkotanken, synen på reformationens arv eller när det 
gäller det fördjupade lutherstudiet. Brilioth menar att man kan tala om en växande teologisk 
enhet inom Sveriges kyrka.10  
                                                                                                                                                   
1 Brilioth 1938, s 167. 
2 Stadener 1933, s 107. 
3 Cullberg 2 1940 s 77. 
4 Andræ 1937 s, 80.  
5 Ljunggren 1935 s, 90. 
6 Ysander 1937, s 59, 62. 
7 Ysander 1937, s 59, 62. 
8 Ysander 1937, s 71 f, 112. 
9 Brilioth 1938, s 57. 
10 Brilioth 1938, s 58. 



 71 

 
Den lundensiska teologin är klart antiidealistisk. 
 

Då den lundensiska lärotypen strävat att tränga fram till det för kristendomen väsentliga, har den nödgats dra 
en skarp gräns mellan evangeliet om Guds gärning i Kristus och en åskådning, som sätter de eviga idéerna, 
vilka människan finner i sitt eget bröst, över den bibliska uppenbarelsen, och i stället för korsets väg 
predikar människans självfrälsning. 

 
Brilioth känner behov av att lindra motsättningen mellan betoningen på Guds initiativ och 
människans egna inneboende eviga idéer. Han gör det genom att ge plats för en praktisk 
idealism men genom att fördöma en idealism som ställer sig avvisande till den lundensiska 
forskning ”som intet högre åstundar än att klarlägga vad kristendomen egentligen är”.1  
 

…den praktiska idealism, som kyrkan i sin dagliga gärning på många punkter måste räkna som sin 
värdefullaste bundsförvant…Evangeliet kunna vi fatta och uttrycka blott i mänskliga tankeformer. 2 
 
En kristen idealism synes mig ingalunda vara någon omöjlig ståndpunkt.  
 
Allraminst får den (den kristna idealismen) ställa sig avvisande till den djuplodande forskning, som intet 
högre åstundar än att klarlägga vad kristendomen egentligen är. 3 

 
     Man kan förmoda att det låg i Brilioths intresse att mildra eventuella motsättningar. Dock 
bekräftas Brilioths nedtoning av denna undersökning. Nog kan man visserligen redan i 
herdabreven märka att Aulén, som får representera Lund, medvetet renodlar de religiösa 
motiven, medan Bohlin och Runestam, som räknas till Uppsala, är mera mänskligt 
inkännande.4 Dock är skillnaderna inte av den arten att det stör det sammanhållna ”greppet” i 
denna undersökning 
    Åtminstone tycktes det råda stor enighet i synen på den liberala teologin. Att denna var 
ödeläggande för kristen tro vittnade biskoparna om i kör, något som jag skall visa i den 
fortsatta framställningen. Men innan jag kommer in på detta skall jag karakterisera den 
liberala teologin. Jag gör det genom att redovisa innehållet i Adolf von Harnacks populära och 
till en bred allmänhet riktade, Das Wesen des Christentums. Denna framställning såg redan 
biskoparna på trettiotalet som den liberala trons klassiker.5 Jag refererar Harnack för att ha 
något generellt att ställa biskoparnas åsikter mot. Alternativet hade varit den nära besläktade 
Från dogmat till evangeliet av Emanuel Linderholm och då den tredje upplagan från 1926.6 
 
10 Kristendomens väsende och biskoparna om den liberala 
teologin 
 
10:1 Inledning 
Från 1800−talets mitt och in i det nya århundradet hade i accelererad takt samhällsutveckling, 
förnyad världsbild, vidgat vetande och historisk bibelsyn, gjort kristendomen ifrågasatt bland 
de bildade skikten i den svenska befolkningen. Den kristna trons företräde som bärande 
trosföreställning var i och med detta hotad. Som vi ovan märkt hade utvecklingen på 

                                                
1 Brilioth 1938, s 60. 
2 Brilioth 1938, s 58 f. 
3 Brilioth 1938, s 60. 
4 Se Bexell 1980. 
5 Se exempelvis Brilioth (1942), s 29.  
6 Linderholm 1926. 



 72 

trettiotalet gått så långt att traditionellt kristna föreställningar och livsmönster trängts undan 
och nya föreställningar och värderingar börjat ta plats i kristendomens ställe. Detta skedde 
under kraftiga verop från kristendomens officiella företrädare, detta inte enbart i Sverige utan 
i hela Västeuropa.  
     Jag ser liberalteologin, vars betydelse kulminerade omkring sekelskiftet 1900, som ett 
försök att återupprätta det förlorade förtroendet genom att nytolka kristendomen och anpassa 
den till tidens tänkande. Detta skulle ske genom att ”samvetets, tankens och ordets frihet” 
återupprättades. De citerade orden har jag hämtat från den grundläggande paragrafen i 
stadgarna för det 1907 grundande Lunds teologiska sällskap. Sällskapet stod på 
liberalteologisk grund. Paragrafen lyder i sin helhet. 
 

Lunds teologiska sällskap består av personer, som i kärlek till vår kyrka vill hävda, att evangelisk luthersk 
kristendom med nödvändighet fordrar samvetets, tankens och ordets frihet.1 
 

     I triaden ”samvetets, tankens och ordets frihet” är samvetet satt på första platsen. Detta inte 
av en tillfällighet eftersom man inom liberalteologin genomgående betonade den enskildes 
samvete som högsta norm i trosfrågor.2  I andra sammanhang lade man tonvikten vid 
sanningskravet. Sanningskravet sattes över alla yttre auktoriteter.3 
     Historiskt hade den liberala teologin sin rot i upplysningen. Det man tagit upp från 
upplysningstidens tänkande var de bildades principiella ja till förnyad världsbild, inklusive 
deras bejakande av uppenbar och bevisad sanning. Med arvet från upplysningen följde även 
ett rationalistiskt drag. Den liberala teologin utvecklades sedan under påverkan av idealism 
och framväxande historiekritik. Sin höjdpunkt nådde den enligt mångas mening i Ritschls 
etiska förståelse av kristendomen.  
     Liberalteologins försök till anpassning var i och för sig inget unikt. Kristendomen har inte 
tillkommit i ett tomt rum. Den är en historisk företeelse som under hela sin utveckling varit 
påverkad av tid, rum och omständigheter. Artonhundratalet var inget undantag. Alla kristna 
riktningar under detta århundrade, inte enbart liberalteologin, var påverkade av och försökte 
var och en på sitt sätt relatera sig till sin omgivning. Speciellt för liberalteologin var 
anpassningen, f a radikaliteten i anpassningen. Svensk liberalteologis mest profilerade 
företrädare var kyrkohistorikern Emanuel Linderholm. Uttryckligen och oupphörligen anknöt 
denne till den nya tidens världsbild och rationella tänkande. Han gjorde det under ständiga 
angrepp på kvarvarande övertro inom svensk kristenhet.  
     De mest namnkunniga liberalteologerna internationellt var rektorn vid Berlins universitet, 
kyrkohistorikern Adolf von Harnack och de tyske systematiska teologerna Wilhelm Herrmann 
och Albert Ritschl. Jag koncentrerar mig här som jag ovan nämnt på Harnack, närmare 
bestämt på hans 1899 publicerade, populärt hållna skrift, Das Wesen des Christentums. År 
1900 översattes den till svenska med titeln Kristendomens väsende.4 Denna skrift som jag i 
fortsättningen skall referera, var karakteristisk för sekelskiftets liberala teologi. Framför allt 
öppnar den för jämförelser med biskoparnas sätt att nalkas trosfrågor och teologiska spörsmål. 
     Två decennier efter publiceringen av Kristendomens väsende aktualiserades åter 
grundtankarna i denna skrift. Detta i Emanuel Linderholms Från dogmat till evangeliet. Trots 
att Linderholms framställning är självständig gentemot Harnack går det inte att ta miste på 
släktskapet.5 Linderholm skrev Från dogmat till evangeliet när liberalteologins tankar i vissa 
avseenden redan accepterats och integrerats i svenskt teologiskt tänkande. I andra hade de 

                                                
1 Hammar 1972, s 46. 
2 Hammar 1972, s 46, 49. 
3 Hammar 1972, s 293. 
4 Harnack 1900. 
5 Släktskapet är uppenbart och betonas också av Hammar. Hammar 1972, s 327. 



 73 

ledande svenska liberalteologerna i långa stycken anpassat sig. Åtminstone stack de inte ut 
som tidigare i sina teologiska ställningstaganden. Till och med Harnack hade mot bakgrund 
av första världskrigets vidrigheter tvingats till omprövning av sin syn på människo- och 
kulturlivet, något som hans bok om Marcion (1921) demonstrerar.1 Linderholm var med andra 
ord i otakt med tiden. Hans bok påstods redan i samtiden ha kommit femton år för sent. Om 
detta har K G Hammar skrivit i boken Liberal Teologi och kyrkopolitik (1972). Han gör det 
utifrån Lunds perspektiv och kretsen kring tidskriften Kristendomen och vår tid. 2 
     I Kristendomens väsende förstås kristendomen genomgående historiskt, något som också 
var kännetecknande för den liberala kristendomsförståelsen med dess anknytning till den 
under 1800−talet framväxande historiska kritiken. Den liberala teologins betoning på det 
individuella i kristendomen illustreras i Kristendomens väsende genom att det individuella 
gudsmötet framställs som livets höjdpunkt.  
     Till en av liberalteologins teser hörde att endast det etiskt fullvärdiga kunde godkännas 
som fullvärdig kristendom. Detta liberalteologins kännetecken fullföljs i Kristendomens 
väsende genom att Guds kärlek och faderliga omsorg läggs till grund i framställningen och 
görs till en trons huvudsak.  
     Till detta kommer att i Kristendomens väsende världsbild och vetande på ett för den 
liberala teologin typiskt sätt anpassats till tidens tänkande. Underverk i betydelsen 
upphävande av naturlagarna förnekas följdriktigt.  
     Av gudasonen blir i Kristendomens väsende en profetisk gestalt med särklassig gudsnärhet 
och osviklig förmåga att tolka Guds vilja. Ytterligare ett drag att observera är Harnacks 
strävan efter förenkling. Jesu enkla lära ställs mot en svårbegriplig dogmatisk 
kristendomsförståelse. 
     För Harnack var det en självklarhet med fri forskning och historisk kritisk metod även vid 
utforskningen av den religiösa tron. Lika tydligt framträder hans till tiden anpassade 
kristendomssyn. Detta alldeles särskilt i just Kristendomens väsende som är baserad på sexton 
populära föreläsningar för allmänheten i Berlin. Framställningen är skissartad och lättläst, helt 
i enlighet med den liberalteologiska målsättningen att förenkla det kristna budskapet. 
     Framställningen i Kristendomens väsende går ut på att visa att sann kristendom står för ett 
över historien upphöjt allmängiltigt, andligt möte, Guds möte med den enskilda själen.3 Detta 
påstår Harnack under ständig hänvisning till evangeliet. Evangeliet har han i sin tur hämtat 
från Jesu budskap som det framträder i de tre första evangelierna, de s k synoptikerna. 
Harnack bortser från synoptikernas sammanhang med Gamla testamentet och judiskt 
tänkande. Han har en optimistisk syn på att det går att ur evangeliets berättelser mejsla fram 
en historisk kärna.   
     Harnack ser på Gamla testamentet utifrån utvecklingsaspekten. Gamla testamentet blir för 
honom tillämpligt när det blivit kvitt sin specifikt gammaltestamentliga tendens och nått fram 
till en allmänmänsklig ståndpunkt. 
     De gammaltestamentliga profeterna ges utrymme. Dessa åberopas och tolkas efter sin 
överensstämmelse med de av Harnack uttolkade synoptikerna.4   
     När Harnack i den första delen av Kristendomens väsende fullföljt sin tolkning av det 
ideala evangeliet omvandlar han sin tolkning och beskrivning till mall. Denna mall blir 
bedömningsgrund när han i fortsättningen skildrar kristendomens utveckling från Jesu tid och 
framåt. Han finner att kristendomen fortlöpande fjärmats från sitt ursprungliga syfte ända 

                                                
1 Hammar 1972, s 306. 
2 Se även Urban Claessons sammanfattning av den liberala teologin i samband med att han redovisar Magnus 
Pfannenstills teologiska bakgrund. Claesson påpekar att liberalteologin nedvärderats i teologisk forskning men 
antyder också en begynnande omvärdering. Claesson 2004, s 109–114. 
3 Harnack 1900, s 8, 10, 5 f. 
4 Harnack 1900, s 110, 103, 89. 80. 46, 103. 



 74 

fram till reformationen. Reformationen innebar en återgång till det ursprungliga 
idealtillståndet. Liberalteologin syfte blir mot den bakgrunden att återknyta till reformation 
och ursprungligt evangelium.  
    På motsvarande sätt och med likartade resultat arbetade Emanuel Linderholm inte bara i 
Från dogmat till evangeliet utan genomgående. Hans syn på evangeliet blev till en mall eller 
till ett raster som går igen i hans ställningstaganden. Själv har jag i skriften Med sikte på 
reform visat hur all Linderholms historieskrivning är infogad i detta hans trosmönster.  
     Jag skall i fortsättningen mera utförligt beskriva Harnacks ”sanningar”. Jag gör det inte i 
syfte att kritisera Harnack utan för att skapa underlag för jämförelse. Biskoparna var som vi 
kommer att se påfallande noga med att avgränsa sig mot den liberala teologin. Frågan är hur 
det var med detta avståndstagande. Det skall jag försöka visa genom att ställa Harnacks 
framställning mot de nyvalda biskoparnas teologiska positioner. Att den ovan beskrivna 
övergången från tolkning till föreskrivande mall har sin motsvarighet också hos biskoparna 
förvånar inte. Frågan är hur.   
    Min beskrivning av Kristendomens väsende har jag valt att redovisa i två 
huvudavdelningar, som i sin tur är uppdelade i ett antal punkter. Detta för att underlätta 
jämförelsen.  
 
10:2 Kristendomens väsende 
10:2:1 Jesus som Guds förmedlare  
För Harnack var en på historisk kritisk metod grundad bibelforskning en självklarhet. Denne 
slår, trots dubier bland vissa forskare, fast att det är möjligt att skaffa sig väsentlig kännedom 
om Jesus. Han tror sig veta att Jesus ägde en genuin och i verkligheten förankrad stabil 
personlighet. Det för Jesus kännetecknande var att han var helt inriktad mot Gud och att han 
ägde en själens gemenskap med Gud.  Samtidigt levde han i samhörighet med omgivning och 
värld.1 
     Det för Jesus unika var alltså hans kännedom om Gud. Denna närhet till Gud uppenbaras i 
hans förkunnelse av Guds rike liksom i hans liknelser, båda hörnstenar i Harnacks förståelse 
av evangelium.2 Guds rike var i Harnacks tolkning både ett etiskt ideal och människornas 
slutmål.  
     Av Jesu förkunnelse framgår att Jesus under alla omständigheter förlitade sig på Guds 
kärlek, faderliga omsorg och beskydd, ett beskydd som sträckte sig ända in i evigheten. För 
Harnack hade själen ett oändligt värde. Denna övertygelse grundade han på Guds alla gränser 
överskridande omsorg om sina barn.3 
     Jesus inte bara sade, han gjorde också. Harnack talar om handlingar i Gud och lidande i 
Gud. Jesus förkroppsligade därigenom, som Harnack uttrycker det, evangelii kraft och 
förverkligande.4 
     Evangeliet, enkannerligen de tre första evangelierna, definierade Harnack som Guds verk 
med oss människor. Jesus förkroppsligade i sin tur evangeliet och blir mot den bakgrunden 
människornas väg till Gud. 
      Jesus såg sig själv som Guds son och Messias. Detta synsätt var enligt Harnack förankrat i 
i hans unika kännedom om Gud. Talet om gudomlig natur och att Jesus på grund av denna sin  
förment gudomliga natur lade något eget till evangeliet, avvisar Harnack. Evangeliet var och 
är renodlat ett Guds evangelium.5 
 
                                                
1 Harnack 1900, s 19, 21§ f, 39. 
2 ”Publikaner, kvinnan vid offerkistan, den förlorade sonen är hans paradigmer”. Harnack 1900, s 85. 
3 Harnack 1900, s 31, 38, 46 f.  
4 Harnack 1900, s 87. 
5 Harnack 1900, s 77 f, 82, 85 f.  



 75 

10:2:2 Pålagringarna i evangelierna och hos Paulus  
     Så långt det för de synoptiska evangelierna väsentliga, bärande och för alla tider 
bestående.1 Övrigt material i dessa var för Harnack huvudsakligen bestämt av tid och 
omständigheter. Till detta andra räknar han det i evangelierna som återspeglar judiska 
föreställningar. Dessutom naturligtvis att Jesus uppenbarligen delade sin samtids syn på 
under, mirakler liksom på onda andar och besättelse. Detta tidsbestämda var enligt Harnack 
inte viktigt för Jesus. Harnack talar om det väsentliga som kärna och det tidsbestämda som 
skal. 
    Den kristologi som vi ser spår av i evangelierna och utbyggd hos Paulus gör Harnack till en 
pålagring som stör evangeliet. Födelseberättelserna med sin jungfrufödsel och sin änglasång 
är inte ursprungliga utan har tillkommit senare.2 Jesu kroppsliga uppståndelse förnekas.         
     Harnack tar slutligen genomgående konsekvent avstånd från alla brott mot naturlagarna. 
Han relativiserar på den grunden betydelsen av evangeliernas underberättelser.  
  
10:2:3 Jesu förkunnelse och liv = evangelium 
Källan till kunskap om Gud är i Kristendomens väsende ytterst Jesu förkunnelse och Jesu liv, 
med andra ord evangeliet. Genom evangeliet lär den kristne känna Gud. Detta sker i ett möte 
mellan den enskilda själen och Gud där Gud visar den enskilda själen vem han är.  
 
10:2:4  Människans livsval. Ett liv med eller utan Gud 
När Harnack ställer upp de alternativ till livshållning den enskilda människan har att välja 
mellan blir han dualistisk. Vitt ställs mot svart. Endera har en människa att leva sitt liv 
tillsammans med Gud eller utan Gud. Skillnaden mellan det ena och det andra är drastisk. 
Endera dyrkar människan Mammon eller Gud. Endera satsar hon på ett jordiskt liv eller på ett 
evigt liv. Endera blir kroppen det viktiga för henne eller också själen. Endera är hon 
självtillräcklig eller ödmjuk, endera självisk eller kärleksfull. Endera söker hon lögnen eller 
sanningen. Att leva utan Gud innebär att leva inkrökt i sig själv utanför Guds inflytande. Livet 
blir meningslöst.3  
 
10:2:5  Själens möte med Gud 
Det religiöst väsentliga är för Harnack förlagt till den självupplevda andliga verkligheten. I 
denna andliga verklighet omsluts den enskilda själen av Gud och lever i Gud. Hon gör det i 
frihet. Lagens krav finns inte för henne och hennes relation till Gud kvalificeras inte av yttre 
företräden och förtjänster.4 
     Denna andliga gemenskap är väsentligen åstadkommen av Gud. Den är ett utflöde av Guds 
försyn, av hans vilja att låta människan leva i barnaskap liksom av Guds inställning att 
människans själ äger ett oändligt värde. Den andliga gemenskapen resulterar i viljan att 
förlåta och  att vara barmhärtig. Den tar sig uttryck i av Gud åstadkommen kärleks- och 
offervilja.  
    Den mänskliga aktivitetens enda egentliga form i hennes relation till Gud är för Harnack 
ödmjukhet. Denna i sin tur tar sig uttryck i avgörelse och tro på Guds verklighet.5  
 
 
 
 

                                                
1 Harnack 1900, s 8.  
2 Harnack 1900, s 19. 
3 Harnack 1900, s 177, 85, 51, 67. 
4 Harnack 1900, s 71, 61, 111 f.  
5 Harnack 1900, s 44.  



 76 

10:2:6 När friheten förvandlas till lag 
     Själens möte med Gud är ett möte i frihet och ansvarighet och kan inte vara annat. Dock 
råder en nästan outrotlig benägenhet att omvandla friheten till lag. Tron blir regelstyrd och 
kristendomen omvandlas till en ”statuarisk” religion.1  
 
10:2:7 Sedligheten leder till samhällsansvar 
     Resultatet av människans gudsmöte är bland annat fördjupad sedlighet, en sedlighet som 
trängt in i och påverkat hennes innersta. Här hänvisar Harnack till Bergspredikans 
lagförkunnelse. Vidare föds ur gudsmötet en kärlek till nästan som motsvarar kärleken till 
Gud.2 
    Med sedlighet och nästankärlek är det så att dessa egenskaper med nödvändighet spränger 
ramarna för en andlig verklighet. Goda gärningar sker inte i ett tomt rum.  Sedligheten och 
nästankärleken förutsätter människor av kött och blod liksom samhälle och i förlängningen 
också politik. Enligt Harnack har kristendomen ett handlingskraftigt socialt budskap inbäddat 
i predikan om Guds rike.3 Vid några tillfällen undslipper det honom också att kristen tro 
påverkar samhället i god riktning. Harnack talar om att gudstro är förutsättningen för en 
kristen historieskrivning, En sådan historieskrivning bygger rimligen på förbindelse mellan 
kristendom och yttre värld.4  
     I Kristendomens väsende reder Harnack emellertid inte ut den problematik som ligger i att 
han så kraftigt betonar kristendomen som en helt igenom andlig företeelse och att kyrka och 
yttre samhälle därför måste hållas strängt åtskilda. Detta  samtidigt som han talar om 
kristendomen som en etiskt social kraft.5    
 
10:3 Kristendomens väsen som mall 
10:3:1 Skal och kärna  
När väl Harnack redovisat den enskilda själens möte med Gud byter han spår. Nu låter han de 
sanningar han kommit fram till bli bedömningsgrund i sin teckning av kyrkans utveckling 
över tid. Genomgående skiljer han även här skal från kärna, där skalet står för något som ej är 
för tron centralt, kärnan för det centrala.  
 
10:3:2 Den apostoliska tidsåldern 
Församlingen var under den apostoliska tidsåldern uppfylld av upplevelserna av kors och tom 
grav. Jesu död sågs under påverkan från Gamla testamentet som ett ställföreträdande lidande 
och Jesu uppståndelse som seger även över den fysiska döden. Kristologin, det vill säga läran 
om Jesus som Kristus, befann sig i full utveckling och församlingen levde i spänd förväntan 
på Jesu snara återkomst. Sammanfattningsvis kan man enligt Harnack påstå att Jesus under 
den apostoliska tidsåldern förkunnades på ett sätt som befrämjade den enskildes gudsmöte.  
     En konsekvens av det äkta och genuint evangeliska under den apostoliska tidsåldern var att 
kyrkan sprängt de specifikt judiska ramarna. De kristna sågs som ett enda folk oavsett 
härkomst. Man dyrkade Jesus som Herre och detta utan förmedlingar av präster och ämbeten. 
Församlingarna värnade om sina sedliga grundvalar. 

                                                
1 Harnack 1900, s 71, 112. 
2 Harnack 1900, s 42 ff, 87. 
3 Harnack 1900, s 59, 61, 74. 
4 Harnack 1900, s 46. 
5 Harnack 1900, s 9, 85, 88,  177, 112 f, 177, 34, 17, 88, 37, 28, 16, 18, 112.     



 77 

     Strukturerar man som Harnack utifrån vad i tron som var kärna och vad som var skal 
tillhörde kristologin, uppståndelsetron liksom tron på Jesu snara återkomst skalet. Det gjorde 
även tankarna om det ställföreträdande lidandet.1  
 
10:3:3 Paulus 
För Harnack var Paulus giganten med en avgörande och positiv betydelse för kristendomens 
framtid. Hos Paulus fann Harnack inte enbart det som var ett direkt uttryck för evangeliet utan 
också sådant som indirekt kom att tjäna trons sak. För Harnack var det självklart att Paulus 
insats innebar att evangeliet omvandlades, t o m ibland förvanskades. Dock kunde Harnack se 
att även ett förvanskat evangelium kunde leda rätt. 
     Låt mig börja inifrån med det hos Paulus som enligt Harnack var ett direkt uttryck för 
evangeliet. Gud stod i centrum för Paulus, Jesu Kristi Gud och Fader. Den personliga 
relationen till Gud var det för Paulus väsentliga, tillförsikten till Herren det för honom 
bärande. Syndaförlåtelsen lyftes fram, liksom det av förlåtelse avhängiga eviga livet. Till 
evangeliet i ursprunglig mening hörde även Paulus syn på renhet och broderlighet. 
     Förutsättningen för gemenskap med Gud var för Paulus den korsfäste och uppståndne 
Kristus. Det var genom dennes död och kroppsliga uppståndelse som tillträdet till Gud hade 
öppnats. Någon annan ingång såg aldrig Paulus. Därigenom hade Paulus ur Harnacks 
perspektiv å ena sidan förstärkt trons innersida å den andra sidan i viss mån fjärmat sig från 
evangeliet.  
     Paulus definitiva avståndstagande från lagreligionen var en nyskapelse av Paulus, något 
som i renodlad form blev till gagn för evangeliet. På samma sätt med hans tal om riket. Om 
Guds rike profeterade Paulus inte. Uppfyllelsen fanns redan i tron på Kristus. 
     Till Paulus helhetssyn hörde en skarp åtskillnad mellan Ande och kött, mellan inre liv och 
yttre liv, mellan död och liv, något som entydigt av Harnack sågs som ett uttryck för 
evangeliet. Till evangeliet hörde även det av Paulus förutsatta personliga tilltalet, trons 
utmaning, där svaret var endera ja eller nej. 
     Paulus gav evangeliet ett språk något som var en förutsättning för dess vidare spridning. 
Hans inflytande var så stort att han satte sin prägel på hela den västerländska kulturen. 
Dessutom var det på grund av Paulus som ny kraft gavs åt det sönderfallande romerska 
imperiet. 
     Paulus hade betydelse för att synen på Kristi gudomliga natur befästes, något som för 
Harnack visserligen kunde tjäna ett gott syfte, men inte höll utifrån hans syn på evangelium. 
     När Paulus i orden  ”han blev fattig för vår skull, han ödmjukade sig, han utblottade sig” 
snuddar vid innebörden i att Jesus blev människa, visar han enligt Harnack insikt. Paulus tog 
inte upp födelseberättelsernas under som underströk Jesu gudomliga natur. Han såg istället 
Jesu inträde i världen ur sedlig synpunkt. Felet med Paulus var emellertid, menade Harnack, 
att han lät frågan om inkarnationen bli en andrahandsfråga. Därigenom öppnade han för att i 
fortsättningen andra för evangeliet främmande sätt att se kunde bli de dominerande.2  
 
 
 
                                                
1 Jesus Herren, död och uppstånden. Harnack 1900, s 91, 97. Ställföreträdande lidande, död och uppståndelse. 
Harnack 1900, s 93 ff, 96. Upplevd religion, väntan på Jesu återkomst. Harnack 1900, s 91 f, 97, 101. Ett folk  i 
Jesus Kristus. Harnack 1900, s 111. Jesus livets furste utan förmedlingar. Harnack 1900, s 100. Jesu efterföljare, 
inte Jesus, stiftade församlingar. Harnack 1900, s 90. Medvetande om det översinnliga, samtidigt sedliga 
grundvalar. Harnack 1900, s 101.  
2 Paulus insats sammanfattad. Harnack 1900, s 105. Genom Paulus ny kraft åt romerska riket och grunden för 
den västerländska kulturen. Harnack 1900, s 106. Utan väsentlig skada på evangeliet, dock inte full samklang 
med Jesu ord. Harnack 1900, s 106. Himmelsk natur grundlagd av Paulus. Harnack 1900, s 109. Korsdöd och 
uppståndelse det avgörande. Jesu inträde i livet sedligt betingat. Harnack 1900, s 109. 



 78 

10:3:4 Omkring 200−talet. Katolsk dogm- och lagkyrka 
Harnack kommer därefter till det han benämner ”200−talets  katolska dogm - och lagkyrka.” 
Det som nu finns kvar av evangeliets själva kärna är en nu och då frambrytande känsla för 
evangelium. Det positiva Harnack har att säga om 200−talets kyrka är för övrigt att den 
bekämpat naturdyrkan, politisk religion, polyteism och en för evangeliet främmande 
religionsfilosofi. 
     Eländeshistorien är annars lång. Församlingarna, som ursprungligen var självständiga, har 
slutit sig samman till ett förbund som hålls samman av gemensam lära. De kyrkliga 
institutionerna har mot evangeliets mening förvandlats till religiösa storheter.  
     Av församlingarna har blivit ”kultusanstalter” ledda av präster där bönerna omvandlats till 
litanior. Skillnaden mellan präst och lekman har blivit definitiv. Kristna bröder har gjorts 
andligt omyndiga. Av andan har blivit lag och tvång. Av undren prästknep. Anvisningarna för 
levernet har flyttats ut ur läronormen och blivit en självständig storhet.  
     Den levande tron har omvandlats till bekännelse. Av hängivenheten till Kristus har blivit  
kristologi. Av hoppet om riket, odödlighets- och ”gudomliggörelse”lära. Profetian har 
omvandlats till lärd exeges och teologisk vetenskap. 
    Platonism har påverkat läran, vilket lett till att logoskristologin segrat. Jesus ges metafysisk 
betydelse. 1 
 
10:3:5 Den grekiska kyrkan 
Värre skall det bli. Bottenmärket nås av den grekiska kyrkan. Men även i denna kyrka fanns 
en kärna av evangelium bevarad, nu främst i enskilda kristna som lärt känna barmhärtighetens 
fader. Bland annat såg Harnack positivt på det grekiska munkväsendet. Där hade man flytt 
världen och var dessutom påfallande obunden av auktoriteter. Vigningar ges bland munkarna 
inte avgörande betydelse. Som något positivt bedömer Harnack även den grekiska kyrkans 
seger över hellenismen. 
     Kritiken av den grekiska kyrkan är så stark att Harnack t o m ifrågasätter om det i denna 
kyrka handlar om kristendom. Den grekiska kyrkan är mer en fortsättning på den grekiska 
religionshistorien än en gren av den kristna traditionen, påstår Harnack. Ingen utveckling har 
skett i den grekiska kyrkan. Fortfarande är den sig lik från den tid då kyrkan fick fäste bland 
befolkningen. Redan då lät sig kyrkan underordnas samhällets överhet och helt mot 
evangeliets syfte bli ett med det samhälle i vilket kyrkan verkade. Detta ledde till att den 
grekiska kyrkan redan från sin tillkomst kom att ses som en del av det rike i vilket den 
verkade. Nationalistiska ställningstaganden har varit legio i den grekiska kyrkan.  
     Själva hjärtpunkten i Harnacks kritik var trots allt att den grekiska kyrkan lagt huvudvikten 
vid att Gud i Jesus blivit människa. Som en följd av denna Jesu gudamänsklighet har man låtit 
trons innebörd bli människans gudomliggörande och odödlighet. Detta var för Harnack 
synsätt direkt främmande för evangelium. 
     I övrigt kritiserar Harnack den grekiska kyrkan för att ha byggt upp en hel kosmologi och 
för att den låter det heliga bindas vid ordalydelser och heliga formler. Sin aversion mot 
prästers skrudar, mot kult och helgondyrkan ger han också tydligt uttryck för.2  
                                                
1 Självständiga församlingar men gemensam läronorm och gemensamma regler. Harnack 1900, s 113. Klara 
besked om metafysik, kosmologi och historia. Harnack 1900, s 113. Anvisningar för levernet skilda från 
trosregeln. Harnack 1900, s 113. Kyrkorna omvandlade till kultusanstalter. Harnack 1900, s 113, 117. Skillnad 
mellan präst och lekman. Harnack 1900, s 113. Från levande tro till de troendes bekännelse. Harnack 1900, s 
114, 116. Statutbildningsprocess. Harnack 1900, s 116. Lära, kult, disciplin, katolsk kyrka. Harnack 1900, s 122, 
125. Helgondyrkan. Harnack 1900, s 119. Bekämpad naturdyrkan, politisk religion, polyteism, religionsfilosofi. 
Harnack 1900, s 114 f. Grekerdömets inströmmande. Harnack 1900, s 118−121. Trots allt fanns hos Clemens 
Alexandrinus känsla för evangelium. Harnack 1900, s 127 f.   
2 Grekiska kyrkan har ej ändrat sig. Harnack 1900, s 128. En fortsättning på och en slutprodukt av den grekiska 
religionshistorien. Harnack 1900, s 130 f, 135. Segern över hellenismen stordådet. Harnack 1900, s 128 f. 



 79 

 
10:3:6 Den romerska kyrkan 
Den romerska kyrkan bedöms mer positivt. Det är en kyrka med bredd och mångsidighet. Till 
skillnad från den grekiska kyrkan har den förmått hålla skillnaden mellan kyrka och stat 
levande. Fram till 1300−talet var den i väst, i sin egenskap av förlängning av det romerska 
imperiet en avgörande maktfaktor. 
    Det som för Harnack var mest positivt var att känslan för synd och nåd är central. För detta 
ges Augustinus äran. Den augustinska, d v s den av Paulus beroende fromheten, är levande i  
den romerska kyrkan. 
    Kritiken mot den romerska kyrkan som arvtagare av 200−talets katolska kyrka blev trots 
detta skarp. Det som 200−talets kyrka kritiserades för gäller också den romerska kyrkan. 
Fortfarande skiljs mellan lekman och präst.  Prästens ”vita religiosa” är något annat än 
lekmannens fromhetsutövning. Dessutom visar Harnack med exempel från den romerska 
kyrkan hur farlig för en kyrka bundenhet vid den viss kulturperiod är. 
    Som Harnack såg det var grundfelet i den romerska kyrkan var att den såg sig som en 
rättsanstalt. Den förväxlade yttre kyrklighet med gudomlig auktoritet. Dessutom är den en 
ritualismens kyrka.1 
 
 
10:3:7 Protestantismen 
När Harnack karakteriserar protestantismen blir allt annorlunda. I och med protestantismen i 
vid mening har evangeliet återupprättats. Det som Harnack gett beteckningen kyrkans kärna 
får åter sitt konkreta och ursprungliga innehåll. Skalet finns också där, men mestadels betjänar 
detta skal själva kärnan. 
     Av kristendomen har åter blivit en andlig religion som öppnar för den enskilda själens 
möte med Gud. Gud ses som Fadern, uppfylld av nåd, försyn och förlåtelse. Guds ord blir åter 
det centrala, ett ord som förkunnar Guds fria nåd i Kristus. Evangeliet blir åter enkelt fyllt av 
innerlighet och individualism. 
     Den gudomliga kyrkorätten är avskaffad och det skiljs ej längre mellan präst och lekman. 
Kyrkan har åter blivit en gemenskap i tron. Gudstjänsten präglas av lov och bön. Rätt 
gudstjänst blir inte minst att tjäna bröderna. 
     Av historiskt nödtvång har protestantismen tvingats anta bindande lagar. Dessutom har 
protestantismen kostat. Bland annat har den lett till splittring. Främst har detta berott på det 
allmänna prästadömet där var och en ges frihet att tolka Guds ord. Allvarligast är att den rätta 
läran så småningom blev en allt mera central föreställning och med den följde ämbetssyn och 
katolicering. Men förlusterna väger lätt i jämförelse med vinsterna, menade Harnack.  
    För Harnack var Luthers syn på Skriften problematisk. Huvudsakligen lät Luther evangeliet 
styra bibeltolkningen, men nu och då förföll han till biblicism. Även när det gällde 
sakramenten var Luther oklar. Sakramenten var för honom ett uttryck för ordet på sätt som 

                                                                                                                                                   
Kyrkan och nationaliteten ett. Harnack 1900, s 129 f, 133. Otaligt utan anknytning till evangelium, en hel 
kosmologi. Harnack 1900, s 130, 134. Det heliga bundet vid ordalydelsen, formen. Harnack 1900, s 132, 124, 
134, 139. Återlösarens gudamänsklighet det centrala. Harnack 1900, s 135 ff. Återlösningsläran svär mot 
evangelium. Harnack 1900, s 138, 140, 142. Munkdömet speciellt i positiv mening. Harnack 1900, s 141 f. Det 
finns de som lärt känna barmhärtighetens fader. Harnack 1900, s 143.  
1 Kulturbundenhetens problem. Harnack 1900, s 71. Överlägsen den grekiska kyrkan. Harnack 1900, s 145. 
Maktfaktor till 1300−talet. Harnack 1900, s 145. I det romerska världsväldets ställe. Harnack 1900, s 148, 155. 
Det religiösa och sedliga självständiga områden. Harnack 1900, s 146. Vita religiosa. Harnack 1900, s 48.  
Rättsanstalt och rättsanstaltens problem. Harnack 1900, s 147, 150 f. Augustinus fromhet central. Harnack 1900, 
s 152 ff. Ritualismens kyrka men även individuell fromhet med känsla för synd och nåd. Harnack 1900, s 153 f.  
Yttre kyrklighet med gudomlig auktoritet saknar samband med evangelium. Harnack 1900, s 155.  



 80 

Harnack ställer sig bakom. Men särskilt i nattvardsstridernas hetta förföll Luther till en oklar 
hållning, där han gav sakramenten en självständig ställning. 
     Tidstypisk är Harnacks bedömning av protestantismen som en tysk företeelse. Tyskheten 
såg Harnack positivt på. Denna hade uppfattat evangeliet och lett protestantismen mot det 
återfunna evangeliet.1  
 
10:4 Vad biskoparna ansåg om den liberala teologin  
     Reaktionen mot den liberala teologin var kraftig i de flesta herdabreven. Så kraftig att det 
är rimligt att med Runestam betrakta den teologi som följde på den liberala som något av en 
reaktionsföreteelse mot just den liberala teologin. Enligt Runestam hade subjektivismen i 
bland annat liberalteologin inte klarat sin uppgift utan vältrade över ansvaret på samtidens 
objektivism.2 Andræ såg det på liknande sätt. Den liberala teologins ”sterila 
förnuftmässighet” hade enligt honom bytts ut mot en fördjupad religionssyn, med plats för 
under och mysterium. Teologin gick numera i Kierkegaards och dialektikernas tecken. 
Individualismen trängs undan med växande insikt om samfundets och gemenskapens 
betydelse. Framtiden är sannolikt kyrkans tid enligt Andræ.3  
     Aulén ställer den liberala teologin mot Luther som talar om den fördolde Guden och var 
uppenbart likgiltig till en förnuftsmässigt godtagbar metafysik.4 De två evangelierna, ett om 
Jesus och ett om Kristus, som liberalteologerna förfäktade, tror sig Aulén dessutom ha 
punkterat. Det finns bara en dogm påstår han, dogmen om Guds kärlek i Kristus. Allt annat är 
inneslutet i detta enda.5  
     Runestam förband som vi observerat den liberala teologin med teologisk subjektivism. 
Denna härleder han till Schleiermacher liksom till den historisk kritiska forskningen, som 
gjorde Ordets objektiva grundvalar osäkra och tvang till religiös upplevelse. Vidare förband 
han den med en liberal−idealistisk människouppfattning och en optimistisk tro på människans 
självförverkligande.      
     Skolans undervisningsplan 1919 såg Brilioth som ett monument över den teologiska 
liberalismens inflytande på skolan.6 Deutsche Christen blev för honom i långa stycken en 
fortsättning på den teologiska liberalismen. Har man som liberalteologin förlorat den 
fullkomliga Gudsgärningen i Kristus ur sikte, kommer man enligt Brilioth ständigt under 
främmande herrar.7  
     Brilioth har observerat att den liberala teologin beskär och omgestaltar det kristna 
budskapet efter tidens krav. Samtidigt bekänner han att han tidigare stod på den teologiska 
liberalismens sida, men tvingats lämna denna ståndpunkt. Intressant är att han dock indirekt 
erkänner sitt beroende av denna teologi.  Man har inte återfallit till den före den teologiska 

                                                
1 En andliga religion. Harnack 1900, s 158, 167 f, 164. Guds ord och tron allt. Inkluderar även sakramenten, em 
ej alltid hos Luther. Harnack 1900, s 159 ff. 172. Evangelium så enkelt att det kan lämnas fritt till individen. 
Harnack 1900, s 162. Innerligheten och individualismen motsvarar evangeliet. Harnack 1900, s 167. Kyrkan en 
gemenskap i tron. Harnack 1900, s 167. Rätt gudstjänst. Harnack 1900, s 168. Församlingen. Harnack 1900, s 
160 f. Protestantismen inkluderar flera konfessioner. Harnack 1900, s 162 f. Inget nytt skede efter reformationen. 
Harnack 1900, s 176. Luther och bibelns bokstav. Harnack 1900, s 172. Reformationen och tyskheten. Harnack 
1900, s 166 f. Det historiska nödtvånget har pålagt skrankor och lagar. Harnack 1900, s 163, 173 f. Vad 
reformationen kostat. Harnack 1900, s 168 f, 171.  
2 Runestam 1938, s 48, 53. 
3 Andræ 1937, s 110. 
4 Aulén 1933, s 43. 
5 Aulén 1933, s 31. 
6 Brilioth 1938, s 142. 
7 Brilioth 1938 s 55 f. 



 81 

liberalismens genombrott rådande obskurantismen och den därtill hörande ohistoriska 
inställningen.1  
     Brilioth tillåter sig att vara nedlåtande när han prisar liberalteologen Emanuel Linderholms 
fromhet men ser ner på hans teologi. Att de två inte passade samman, förstod denne aldrig, 
skriver han.2  
     Ysander anklagar den liberala teologin för att försöka begripa Gud och han anser att den 
religiösa upplevelsen är det centrala för denna teologi.3  
     Stadener är enklare i sin kritik. Han gillar inte att liberalteologerna talar om Jesusanden. 
Det är hövdingen, husbonden, den uppståndne själv som står vid vår sida, hävdar han.4  
     Hur beskriver biskoparna mera sammanfattande den liberala teologin? Av Aulén  
framställs den sammanfattande som en sublimering av det mänskliga.5 Hans benämning av 
den liberala teologin blir följdriktigt den idealistiskt humaniserade teologin. Denna 
humaniserade teologi ledde enligt Aulén till en humanisering av det gudomliga och en 
idealisering av det mänskliga. Dess inre kännetecken var att den utgjorde en sammanbyggnad 
av idealism och kristendom.6   
    Av Runestam blir det för den liberala teologin karakteristiska bl a en popularisering och 
rationalisering av trosinnehållet7 och som stel förnuftsmässighet av Andræ.8  
     I sin huvudkritik koncentrerar sig Brilioth på den liberala teologins Jesusbild. Denna tog 
inte tillvara Jesu gudom på ett tillbörligt sätt och blev därför besläktad med arianism och 
humanism. Jesus fick en heroisk mellanställning mellan Gud och människa och förvandlades 
därigenom till en overklig fantom. En teologi med liberalt förtecken hotade på grund av detta 
att upplösas i humanism.9  
 
     Det är uppenbart att biskoparna, när de kritiserade den liberala teologin, inte hade sina 
ögon direkt riktade mot Kristendomens väsende. Den subjektivism, den rationalism och den 
humanisering av trosinnehållet som liberalteologins anklagas för, stämmer inte helt och fullt 
på Harnack.  För denne var människans livsval avgörande. Alternativet till ett liv med Gud 
var att leva ett meningslöst liv, inkrökt i sig själv. Och själens möte med Gud, som Harnack 
skildrar detta, kan rakt inte jämföras med något som liknar en sublimering av det mänskliga.           
     Däremot träffar biskoparnas kritik Harnacks individualism liksom hans avståndstagande 
från alla former av naturunder. Framför allt är biskoparna främmande för Harnacks syn på 
Jesu plats i frälsningshistorien. Harnacks principiella individualism, ställd mot biskoparnas 
kyrkosyn, visar också på olikheter, omöjliga att överbrygga.  
     Vad jag förstår förutsätter biskoparna att åtminstone prästerna väl känner till den liberala 
teologin. Därför behöver de inte ge sig in på några mer omfattande beskrivningar av 
liberalteologins trosuppfattning. De nöjer sig med att karakterisera den med några få ord. 
Hade de känt sig tvingade att säga något mera omfattande är jag övertygad att de refererat till 
den teologiska utvecklingen i Tyskland. Framför allt skulle de hänvisa till Harnack, Ritschl, 
Hermann, kanske till Troeltsch och för svensk del avgjort till Emanuel Linderholm.   
     Anmärkningsvärt är att biskoparna aldrig förbinder allmänt accepterat teologiskt 
nytänkande med liberal teologi. De nämner aldrig att mycket av det som just den liberala 
teologin gått i bräschen för blivit mer eller mindre allmän egendom. Så utgick, för att 
                                                
1 Brilioth 1938, s 54 f. 
2 Brilioth 1938, s 31. 
3Ysander 1937, s 109, 121. 
4 Stadener 1933, s 22−29, 55, 105. 
5 Aulén 1933, s 26, 30. 
6 Aulén 1933, s 43. 
7 Runestam 1938, s 48, 53. 
8 Andræ 1937, s 110. 
9 Brilioth 1938 s 55 f, 64 f.       



 82 

exemplifiera att den liberala teologin inte förgäves ställt sig på barrikaderna, teologin på 
trettiotalet allmänt från en historisk kritisk syn på bibeln och man menade sig behandla 
bekännelsen som historiska urkunder. Eller med Auléns sätt att uttrycka sig; teologin har 
blivit mindre fixerad vid jungfrufödseln och uppståndelsens ”hur” än tidigare och den 
”mekaniskt−juridiska synen” på Jesu livsverk och försoningsgärning har förlorat i terräng.1         
     Tendensen att som liberalteologin se tron mer som förtröstan än försanthållande är tydligt 
avläsbar också i herdabreven men aldrig med hänvisning till liberal teologi.  
    Liberalteologin anklagades för att anpassa sig till tiden mer än till tron. Men anpassade sig 
inte också biskoparna. Hur skulle man förresten kunna undvika att göra det!  
     Till detta kommer att stridslinjen var likartad. Liberalteologin måste förstås som ett försvar 
för kristen tro i en tid av avkristning. Försvara tron måste man även i fortsättningen. 
Biskoparnas herdabrev kan läsas som ett enda stort exempel på detta.  
    Det skall heller inte förglömmas att svensk liberalteologi i allmänhet under tjugu− och 
trettiotalet inte längre stack ut som tidigare. Dess företrädare hade åtminstone nödtorftigt låtit 
anpassa sig till rådande teologiska strömningar.  
     Slutligen, och det är ditt jag egentligen vill komma, tror sig biskoparna kunna konstatera 
att den liberalteologiska kultursyntesen havererat. Jag menar mig i denna undersökning kunna 
visa att biskoparna själva försökte skapa en kultursyntes som i långa stycken var besläktad 
med den liberalteologiska.  
      Men allt detta bortser biskoparna från i sina kritiska tirader mot den liberala teologin. 
Istället renodlar de liberalteologins rationalism, individualism och inomvärldsliga perspektiv 
och låter denna renodling stå för liberal teologi i sin helhet. Frågan är hur detta kan komma 
sig?  
     Jag gör inte anspråk på att kunna formulera ett slutgiltigt svar på den frågan. Jag nöjer mig 
med iakttagelser jag gjort när jag i Svensk teologisk kvartalskrift (STK) har läst vad Aulén 
skrivit om Nathan Söderblom i samband med dennes sextioårsdag samt efter hans död. Vidare 
har jag tagit fasta på vad Runestam hade att säga om Einar Billing som teolog i en 
minnesteckning som denne gjorde för STK efter dennes bortgång, liksom på Auléns 
perspektiv på Billing, redovisat i STK i samband med att denne fyllde sextio år. 
    Dessa av jubileum och minnesteckning påverkade uppsatser är skissartade och påtagligt 
subjektiva i tonen. De är därför extra tydliga exempel när man som jag efterfrågar det för  
författarna karakteristiska.  
     Vid läsningen har det slagit mig att liberal teologi, och då med hänvisning till främst 
Ritschl, Herrmann och Harnack, har funktionen av mörk bakgrundsteckning. Den liberala 
teologin blir i Runestams och framför allt Auléns texter med en metafor ett slags 
avskräckande motbild när de skall teckna sina teologiska förebilder, de andliga stormännen 
Nathan Söderblom och Einar Billing. När jag upptäckte det ledde det mig till att förstå 
teckningen av den liberala teologin i trettiotalets herdabrev på motsvarande sätt. I 
förlängningen fick jag också en tolkningsnyckel till min egen teologiska utbildning på femtio- 
och sextiotalen. 2  Vad liberalteologin egentligen stod för fick jag nämligen aldrig riktigt klart 
för mig under den tiden, bara att den var något i grund felaktigt som övervunnits  
                                                
1 Aulén erkänner detta i en annars kritisk uppgörelse med Linderholms ”Från dogmat till evangeliet”. Hammar 
1972, s 329. 
2 Aulén 1926. Rodhe 1932. Aulén 1931. Runestam 1940. Aulén 1931. 
     En närmare redovisning av de anförda artiklarna i STK inte bara belägger liberalteologins funktion som mörk 
motbild. En redogörelse av innehållet ger också viktiga svar på vad i Söderbloms och Billings teologi som 
attraherade de under trettiotalet nyvalda svenska biskoparna. Det finns därför anledning att här redovisa 
grundtankarna.  
     Att just Söderblom och Billing var biskoparnas förebilder är nämligen inget att ta miste på. Edvard Rodhe 
bekräftar och förstärker den bilden i sin recension i  STK 1932 av den nyutkomna antologin ”Nathan Söderblom 
in memoriam” liksom av Tor Andræs bok, ”Nathan Söderblom”. Rodhe talar om en slags protestantisk 



 83 

     Frågan blir då vad som träder fram mot av denna mörka bakgrund och som påstås vara 
alternativ till den liberala teologin. Jag försöker samla upp svaret på den frågan genom att 
ställa biskoparnas tolkningsnycklar mot den liberala teologins.  
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                   
kanonisering av Söderblom. Andræ påstås skriva ”något av solsång och stjärndröm” när han bland annat 
betecknar Söderblom som den svenska teologins och därmed också den svenska kristenhetens verklige 
reformator. (Rodhe 1932.)  
    Om Söderblom blir reformator i Andræs ögon, blir han storman för Aulén. Denne talar i samband med 
Söderbloms död om Söderblom som ”vår bortgångne storman, större än någon annan svensk i varje fall sedan 
Gustaf II Adolfs död vid Lützen”.(Aulén 1931 s 211)  
     Av Runestam röner Einar Billing motsvarande uppskattning. Runestam hävdar att det kommer att dröja länge 
innan ”vår svenska teologi upphunnit hans positioner”.(Runestam 1940, s 87) ”Ställföreträdande” hade Billing 
brottats ”med de väldiga problem, inför vilka tidsläget ställt den kristna tron”. ”Oss till godo” hade han sparat 
oss bekymmer som han tog på sig ”i vårt ställe”. (Runestam 1940, s 82)       
     Inför Billings sextioårsdag skriver Aulén att ”ingen har kunnat förkunna Ordet som Einar Billing”. (Aulén 
1931, 240) 
     När sedan Söderbloms teologi i sak skall bestämmas av Aulén färgar de egna idealen av sig  i 
formuleringarna. Denne vore träffsäker på ”det äkta religiösa”. Söderblom ”klarlägger religionens innebörd” och 
han vänder sig mot ”doktrinärt trångsinne”.(Aulén 1931, s 8, 19) Hans teologiska analyser lyfter fram den 
”kristna trons centrala innehåll”. (Aulén 1940, s 240)  
     I sin ekumeniska gärning framträder Söderbloms universalism men också hans svenskhet. Söderblom var 
evangelisk och svensk för att kunna vara ekumenisk. Allt i enlighet med Auléns egna ideal. 
    Runestam trycker på att Billing grundlagt ”den nyare svenska teologins lutherstudium” (Runestam 1940, s 86)   
I en tid när den lutherska teologin hotades av förflackning genom den liberala teologin hade Billing ”återgivit 
läran om försoningen dess centrala plats och uppvisat dess nödvändiga systematiska ort såsom ingen annan 
svensk teolog före eller efter honom”. (Runestam 1940, s 86) Runestam påpekar Billings beroende av Herrmann, 
men han betonar att han lämnat Herrmann bakom sig. Herrmanns betoning på ”Jesu inre liv” hade hos Billing 
ersatts av ”Jesus Kristus min Herre”, eller: ”syndernas förlåtelse”, eller ”rättfärdiggörelsen genom tron”.  
     Utkorelsetanken hos Billing ställs av Runestam mot naturkausalitetens, en naturkausalitet som underförstått 
den liberala teologin inte kunnat frigöra sig från. Bakom utkorelsen står en Gud som handlar med människan i 
historien. (Runestam 1940, s 84)  
     Än tydligare fungerar liberalteologin som avskräckande bakgrund hos Aulén. Söderblom var, påpekar Aulén, 
påverkad av liberal teologi, men poängen är att han gick vidare. Söderbloms horisont hade vidgats. Gentemot 
Ritschl, Harnack och Herrmann betonade Söderblom trons innersida och han hade ett i förhållande till den 
liberala teologin fördjupat trosbegrepp. Söderblom fattade ej som Ritschl uppenbarelsen statiskt som något vid 
en viss tidpunkt i historien avslutat. I stället fortgick för Söderblom uppenbarelsen, bland annat genom skapande 
snillen. Den enskildes nyskapelse såg Söderblom som ett tecken på Guds fortgående uppenbarelse.  
    För Söderblom uppenbarades enligt Aulén trons djup i Jesu ställföreträdande lidande. Det dög inte att som den 
liberala teologin ”försvaga och förnumstigt bortförklara kristendomens och frälsningens egentliga mysterium”. 
Korset var uttryck för kristendomens egentliga väsen.    
     Aulén betonar Söderbloms ”mäktiga kyrkosyn” som han ställer mot liberalteologins brist på kyrkotänkande. 
Söderbloms kyrkotanke var under ständig ombildning utifrån Guds fortsatta uppenbarelse i historien. Kyrkan var 
för Söderblom satt att i ord och gärning och sakrament förtälja och giva världen Guds nåd. Den svenska 
kyrkoorganisationens styrka låg i  att den var ett ”uttryck för Guds universellt riktade nåd”. (Aulén 1926 s 
13−18) 234 f  
     Aulén betecknar den ritschlska teologin som ”idealistisk−humaniserande”. Dess motsats en teologi av 
skolastisk typ, fixerad ursprungligen under ortodoxins tidevarv. Båda dessa ytterligheter ställs av Aulén mot det 
”klassiskt och monumentalt kristna”.(Aulén 1931 s 234 f) 
     Summa summarum är det ovedersägligt att såväl Aulén som Runestam i sina jubileums-och äreminnen över 
Söderblom och Billing har tecknat den liberala teologin tendentiöst. Den liberala teologin blir ensidigt till mörk 
motbild.  



 84 

11 Biskoparnas tolkningsnycklar och liberalteologins 
 
11:1 Den apologetiska bakgrunden 1  
Liberalteologin som jag tolkat den hade sagt ja till tidens ideal och tänkande. Utifrån detta ja 
försökte den nytolka den kristna tron. Den gör det i en tankekonstruktion som mynnar ut i 
föreställningen om ett den enskilda själens möte med en Gud som upprättar henne och ger 
henne del i evigt liv. Konstruktionen bygger i Harnacks fall på att Nya testamentet försetts 
med en huvudsynpunkt och att sedan såväl bibel som historia tolkas utifrån denna. Därigenom 
har liberalteologen skaffat sig redskap att döma över eget och andras liv samt att orientera sig 
i tillvaron. Den huvudsynpunkt liberalteologin driver och som man påstår sig ha hämtat från 
evangelierna befinner sig i långa stycken i samklang med tidens humanistiska ideal liksom 
med samtidens världsbild och vetenskapsuppfattning. Det inomvärldsliga perspektivet sprängs 
i Harnacks fall och för den delen också i Linderholms2  i och med att liberalteologen 
föreställer sig ett möte mellan den enskilda själen och Gud. 
    De biskopar vi här studerar vänder sig alla mer eller mindre entydigt mot liberalteologins 
kristendomstolkning och menar sig komma med alternativ till denna. Jag har hittills 
konstaterat att så visserligen var fallet men framför allt betonat förbindelsen mellan gammalt 
och nytt. I den fortsatta framställningen kommer jag att utveckla detta ytterligare.  
     För tydlighetens skull skall jag i denna inledning skissera den teologiska bakgrunden till 
biskoparnas ställningstaganden. Detta fortfarande med blicken öppen inte enbart för brottet 
med det gamla utan också för förbindelseleden. 
     Först om brottet. Den humanitära katastrof som första världskriget innebar punkterade tron 
på den goda människan och den allgode Guden och tvingade fram teologisk omprövning. På 
kontinenten skedde detta tydligast genom den dialektiska teologin, företrädd främst av Karl 
Barth, Emil Brunner och Friedrich Gogarten. Den dialektiska teologin vände upp och ned på 
det hela genom att på den den kärleksfulle Gudens plats ställa den oåtkomlige. Kvalitativt, 
betonar man, har Gud och Guds rike ingen förbindelse med värld och människa. Domen vilar 
tvärtom över mänskligheten. Till och med den fullkomliga kärleksgärningen, Jesu offer, står 
under domen. Jesu död ses som den yttersta konsekvensen av denna dom. Men i döden sker 
det paradoxala. Gud låter i sin nåd undret ske. Jesus uppstår till ett evigt liv, ett liv 
ojämförbart med det jordiska. Ur detta utvinner den dialektiska teologin en allmän sanning. 
Domen är förutsättningen för nåden. Medlet för detta är Gudsordet, ett budskap som drabbar 
människan ”senkrecht von oben” och ställer henne inför en obetingad avgörelse.3  
     Svensk teologi, tydligast genom den så kallade Lundateologin, följde efter. Visserligen 
gick man inte hela vägen. Den dialektiska teologin anklagades för att alltför skarpt ha skilt 
Gud från människan. Det fanns trots allt anknytningspunkter mellan himmel och jord och 
mellan Gud och människa. Men tagen är besläktade. Gustaf Aulén räknas, tillsammans med 
Anders Nygren och Ragnar Bring, som Lundateologins främsta företrädare. Auléns 
beskrivning av det teologiska läget, bland annat  i artikeln Den teologiska krisen i nutiden i 
STK 1927,4 är i det stycket belysande. En uppräkning av artikelns huvudpunkter räcker som 
belägg. Den gamla teologin, underförstått med sin spets i den liberala teologin, 
                                                
1 Översiktligt om det som behandlas i denna bakgrundsteckning i Sigudson 2005, inträngande i Skogar 1993. 
2 Svärd 2007. 
3 Bohlin 1925 1 och Bohlin 1925 2. Bohlin visar även på den dialektiska teologins beroende av Kierkegaard samt 
att man tolkar Kierkegaard ensidigt.  Den dialektiska teologin tar ensidigt  vara på Kierkegaards betoning av den 
absoluta kvalitetsskillnaden mellan Gud och männska, men glömmer hans personliga gudserfarenhet.  Att 
Bohlins tolkning av den dialektiska teologin vunnit allmänt gillande i samtiden tyder Auléns bedömning av 
Bohlins tolkning i Bohlin 1925 1 och Bohlin 1925 2 på. Aulén skriver om denna att Bohlin ger en ”god och 
säker handledning”. Aulén 1927 2 s 191 f. Se även Aulén 1931 s 236. 
4 Aulén 1927 1. 



 85 

kännetecknades av sin humaniserade gudsbild, sin monism, inomvärldslighet och sin 
antropocentricitet. Medan den nya utmärktes av sin upptäckt av heligheten, dualismen (en 
dramatisk totalbetraktelse av tillvaron) och sin betoning av gemenskapens betydelse. I sin 
utläggning av helighetens betydelse tangerar Aulén synsätt hemmahörande i den dialektiska 
teologin, men han markerar också avstånd. Den gudomliga heligheten kan som i Barths fall 
träda i den gudomliga kärlekens ställe, noterar han. Uppsatsen avslutas med att Aulén betonar 
att viktigare än allt annat är att det kristna grundmotivet, Guds suveräna kärlek, får 
genomtränga och prägla alla andra motiv. 
     Talet om grundmotiv för oss in på Anders Nygren. Denne ansåg sig i sin religionsfilosofi 
ha säkrat giltigheten i Auléns, och för den delen också i egna påståenden att Guds suveräna 
kärlek var kristendomens själva grundmotiv. Som bekant benämnde Nygren denna kärlek 
”agape”. Han gjorde det inte genom att ställa religionen inför sanningsfrågan. Istället inför 
frågan om religionens giltighet. Giltigt är det som har värde och värde i egentlig mening har 
först det som höjer sig över tidens och rummets begränsningar, med andra ord har ett evigt 
värde. Nygren och med honom Lundateologin fann att först korset  återspeglade agape i sin 
renodlade form. Därav följde kristendomens särställning.1  
     I och med detta hade Nygren genom sin religionsfilosofi, med Skogars sätt att uttrycka det, 
”timrat ett ramverk” runt Auléns religiösa anspråk på vad som var kristendomens grundmotiv 
liksom runt Auléns uttalanden om vad som var äktkristet respektive inte höll måttet.2 
     Så långt komna har vi noterat brottet med liberalteologin men också öppnat för att visa på 
likheterna. Liberalteologin föddes ur kristendomens kris. Den var ett försök att inför den nya 
tidens ankomst med sitt vidgade vetande säkra kristen tro. Man gjorde det genom att skilja på 
centrum och periferi och genom att låta centrum uttrycka helheten. Till detta centrum hörde 
att man trott sig ha säkrat bilden av den historiske Jesus. På denne förmodade historiske Jesus 
byggde man sedan upp sina trosföreställningar. 
     Denna förmodan visade sig inte hålla. Detta fann bland många andra även svensk 
universitetsteologi under tio− och tjugutalet, därtill påverkad av fortsatt exegetisk och 
religionshistorisk forskning. Ledande teologer, bland dem Albert Schweitzer, påstod att 
bakom evangeliernas trosvittnesbörd stod en domedagsprofet med tidens snara slut för 
ögonen. Men bilden var otydlig. Om den historiske Jesus vågade därför ingen längre tala.     
     Samtidigt hade man i Sverige med nya ögon börjat se på Luther. Dennes kamp för att finna 
en nådig Gud hade fört honom till nåden och tron, vilket i sin tur ledde till att han nytolkade 
bibelns vittnesbörd utifrån sin upptäckt. Kreativa svenska teologer som Söderblom och 
Billing förde nytolkningen vidare. I stället för att stirra sig blinda på den historiske Jesus såg 
man nu den himmelske Kristus och Guds i historien fortgående verk där Gud bekämpade 
ondskan utifrån sin suveräna kärlek. Slutligen kommer Aulén och Nygren och ställer till rätta 
med sina systematiseringar, sina grundmotiv och med talet om eviga värden.3 
     Dessa synsätt hade mer eller mindre tydligt påverkat samtliga av de under trettiotalet 
nyvalda biskoparna. 
     Vad är detta annat än apologi för den kristna tron, en apologi som liksom den liberala 
teologin, har valt ut och sovrat med det yttersta syftet att kristen tro skall fortleva som en 

                                                
1 Skogar 1993 bland annat s 125. 
2 Skogar 1993 s 131. 
3 Den gemensamma nämnaren är att man ser kristendomen utifrån en formande idé men att man endast selektivt 
tar hänsyn till historiska fakta. Genom att förlita sig på den fortfarande verkande Guden och den ännu idag 
handlande uppståndne Kristus dispenserar man sig från historiens kausalregler. I stället absolutifierar man den 
formande idén som man benämner ”det för kristendomen specifika”, ”den kristna typen”, det kristna 
”grundmotivet” eller dylikt. Fördelen med detta sätt att se är att man kan acceptera historiekritik och modern 
världsbild utan att detta verkar alltför störande. 
 (Ett likartat resonemang hos Skogar bland annat i Skogar 1993 s 102 f, 182 osv.)  



 86 

andlig kraft i samhället, eller om man så vill som en samhällets kultursyntes. Detta som en 
preciserande komplettering till min i inledningen redovisade förståelsehorisont.  
 
11:2 Luthers tolkningsnyckel också biskoparnas  
Från början av 1900−talet och framåt intensifierades lutherstudiet såväl på kontinenten som i 
Sverige. Man talar om en ”lutherrenässans”.1 I denna ”lutherrenässans” var de nyvalda 
biskoparna alldeles tydligt indragna. Bland biskoparna hade Runestam utmärkt sig som 
lutherkännare och Ljunggren ansågs av många som landets främste lutherforskare. För dem 
alla var Luther central. Luther får därför en framträdande plats i herdabreven. Undantaget är 
Eidems som är utformat som en bibelmeditation. 
     Herdabreven vittnar om att biskoparna fascinerats av hur Luther förstod den Heliga Skrift. 
Han såg den som ett vittnesbörd om Guds frälsningsgärning i Kristus. Allt förstod han utifrån 
denna huvudsynpunkt. Detta redovisade biskoparna i sina herdabrev under självklar 
anknytning till reformatorns synsätt. 
     Aulén använde t o m Luther som mall för en, som han såg det, rätt teologi. Luther var 
enligt Aulén inte biblicist utan gjorde sina bedömningar utifrån vad som drev Kristus. Han 
tillskapade sig dessutom aldrig en för förnuftet godtagbar men på längd och sikt ohållbar 
metafysik. När gudsbild och verklighet inte stämde överens försökte han inte lösa detta 
problem utan talade istället om den fördolde Guden.2  
     Även för Jonzon fungerade Luthers ställningstaganden som mall för vad som var rätt tro. 
Luther läste enligt Jonzon bibeln utifrån ”evangelii sanning”. Han hade färgade glasögon, 
glasögon som skärpte blicken. Kristus och Kristi frälsningsverk styrde all hans bibeltolkning. 
Kristus var för Luther Herre över Skriften.3  Vad som inte överensstämde med evangelii 
sanning lämnade Luther därhän. Det var inte Guds ord för honom. Samtidigt var det för 
Luther omöjligt att Skriften talade mot sig själv.  
    Enligt Jonzons luthertolkning gavs den som berörts av ordets sanning, lärd som olärd, en 
position. Utifrån denna position kunde han eller hon läsa bibeln rätt.4   Enda sättet att motstå 
sekter var enligt Luther och därmed också Jonzon, att hävda ”en kristens rättfärdighet”, d v s  
Kristus.5  
     Lutherforskaren Ljunggren gick på samma linje. Också för honom stod det klart att 
Luther förmedlade den rätta tron. Rätt tro var kort uttryckt att med Luther inse Guds helighet, 
mänsklig synd och nåden som människans enda möjlighet. Problemet var, menade Ljunggren, 
att nutidsmänniskan inte förstod detta.6  
     Rätt tro var vidare att inse skillnaden mellan bedömningar  coram Deo (inför Gud) och 
bedömningar coram hominibus (inför människor).  Arvsynden var en sanning coram Deo. 
Enligt Luther stod människan inför Gud som skyldig därför att hennes innersta grundvilja inte 
höll måttet. Om så inte vore fallet bure vi, var Ljunggrens kommentar, till sist inte skuld för 
någonting.7  
     Luther har visat att människan genom tron bedömer sig själv på ett nytt sätt. Hon löses från 
det falska kretsandet kring sig själv och får sin medelpunkt i Gud. Genom tron tvingas vi ”till 
en självbedömning av ett helt annat slag än den alldagliga och blott profana”. Antingen har vi 
vår medelpunkt i Gud eller också har vi det ej. Den religiösa bedömningen kommer således 

                                                
1 Bring 1931. 
2 Aulén 1933, s 40 f. Om Luthers normerande ställning för lundateologerna, se Bexell 1980, s 113. 
3 Jonzon 1938, s 89 f. 
4 Jonzon 1938, s 86 f, 89 f, 91 f, 93, 89. 
5 Jonzon 1938, s 123. 
6 Ljunggren 1935, s 42 f. 
7 Ljunggren 1935, s 55. 



 87 

för Luther i centrum, inte enbart den etiska, betonade Ljunggren.1 Organet för människans 
gemenskap med Gud var enligt Luther samvetet. Samvetet måste alltså väckas inför frågan 
om Gud. Samvetet måste ”bringas till sin rätta funktion”. Det var enligt Ljunggren om detta 
Luthers rättfärdighetslära handlade.2  
  Utanför sin uppenbarelse  var enligt Luther Gud  en fördold Gud.3 Rätt tro var att med 
Luther ”hålla sig till den ännu icke fullt förstådde, osynlige Guden”.  
     Luther har lärt oss, betonade Ljunggren, att blott ”Kristus kan i sanning övertyga oss om 
en gudomlig kärlek, som på en gång bär allt och vårdar  sig om varje enskild 
människovarelse”.4    
     Vidare har Luther enligt Ljunggren lärt oss att religionen är den personliga avgörelsens 
sak. Varje stund bär för Luther avgörelsekaraktär, något som förklarar den plats skuldtanken 
har i Luthers teologi. Enligt Ljunggren knyter det sig skuld ”till den förvända viljeriktning, 
som vi hos oss giva rum för”.5  Detta synsätt hos Luther har väckt anklang i nutiden, menar 
Ljungren, liksom det irrationella och det paradoxala.6      
     Runestams förebilder var Luther, som han enligt egen utsago var förankrad i och Einar 
Billing, som han lärt sig av. Dessutom betydde Oxfordgrupprörelsen mycket för honom. Den 
”uttalade vad som vävde sig i min egen själ”, vittnade Runestam.7 Men Luther måste läsas 
som den själavårdare han var, påpekade Runestam.8 
 

I själavårdande intresse kan Luther därför än betona tron, än liksom bagatellisera den, nämligen försåvitt 
tron själv göres till villkor för Guds nåd. Det ena som det andra får tjäna att underlätta evangeliets väg till 
människohjärtat och alltså att skapa kristen subjektivitet.9 

 
     Två meningsyttringar om luthersk teologi och tro från två biskopar under trettiotalet som 
stod långt ifrån varandra både teologiskt och personligt, understryker slutligen Luthers starka 
ställning. För Brilioth, Stadeners efterträdare på biskopsstolen i Växjö, stod det klart att den 
lutherska teologin och fromheten kommit djupast. Den hade borrat sig djupast in i 
kristendomens kärna.10 Den hade renare evangelium än andra och mer av Ordets helgd i 
förkunnelsen. Detta inte för att glänsa i förhållande till andra kyrkor utan för att vara ett 
berikande bidrag till helheten. (Brilioth månar om den lutherska gemenskapen och talar 
positivt om Lutherakademin i Sonderhausen.)11 
 
     Stadener å sin sida dömer dem hårt som övergett Luther eller den lutherska tron. Dessa 
skall bort, förkunnar Stadener. Han förkastar vidare  
 

broar byggda av åsiktstrafik, tankeutbyte och kulturblandning som åstadkoms genom ivrigt kongressande 
och resande.   

 
Det finns de påstår Stadener  

 

                                                
1 Ljunggren 1935, s 40−44, 47, 49, 51−55, 61. 
2 Ljunggren 1935, s 52 f, 55. 
3 Ljunggren 1935, s 40. 
4 Ljunggren 1935, s 41 f. 
5 Ljunggren 1935, s 53 f . 
6 Ljunggren 1935, s 41 f. 
7 Runestam 1938, s 8, 40, 42. 
8 Bexell 1981, s 18−23.  
9 Runestam 1938, s 71 f. 
10 Brilioth 1938, s 93. 
11 Brilioth 1938, s 75 f. 



 88 

som kommer att fortsätta med ett ordkram, i vilket inslag från alla väderstreck räknas som bevis på snille, 
men genom vilket ingen sökande människosjäl någonsin vare sig inhämtar trons grunder eller kommer till 
trons visshet.1 

   
     Riktade biskoparna kritik var det mot den lutherska teologin som den utvecklades efter 
Luthers tid. Enligt Auléns karakteristik saknade den traditionella lutherska teologin centrum. 
Den höll visserligen fast vid den lutherska frälsningsläran. Dock tilläts denna aldrig bli ett allt 
behärskande centrum. Biblicism hindrade detta liksom rationellt skolastiska drag som tog sig 
uttryck i försök att ge för förnuftet godtagbara svar på frågan om det ondas uppkomst och 
därigenom försökte skapa en metafysisk bild av Guds och människornas värld som man 
kunde hantera.2   
 
 
 
 
                                                
1 Stadener 1933, s 34, 36, 38. 
2  Aulén 1933, s 40 f.  
Om frälsningen talar biskoparna på traditionellt lutherskt sätt.  
I frälsningsgärningen tar Kristus enligt Jonzon på sig min syndiga person och bär min synd, död och 
förbannelse. Tro på detta och älska din nästa, då bli du salig, lyder Jonzons uppmaning. I denna tro är Jonzon 
förenad med såväl den heliga Skrift som Luther. Trodde blott påven så, skulle Luther falla ner för hans fötter och 
erkänna honom som den främste av präster, citerar Jonzon Luther.  
     En något annan ingång men i grunden samma grundförståelse har Eidem när han talar om Jesu död och den 
kristnes död och dödande som förutsättningen för livet. Eidem förutsätter nämligen att den gamla grunden håller. 
Mot synd och otro gäller bättring och tro, hävdar han.  
     Stadener lyfter på ett osofistikerat sätt fram försoningen som kristendomens centrum. Försoningen är en 
lovsång till Kristi slutförda och gällande försoning kort och gott.  
     Ysander tror att människorna är mottagliga för detta försoningsbudskap. Icke få människor famlar efter den 
kristna trons svar på livets frågor, menar han. Där finns hos henne också ett undertryckt medvetande om skuld 
som det är kyrkans uppgift att befria från.  
     Runestam påstår att folket vill att kyrkan skall förmedla frälsning. Samtidigt vet Runestam att det svåraste 
steg en människa har att ta är att erkänna sin egen skam. Detta erkännande är dock frälsningens förutsättning. Ett 
annat hinder är enligt Runestam människans vilja att vara viss om det andliga livets sanning innan man tar trons 
steg. På den vägen kommer man enligt Runestam aldrig fram.  
     Brilioth betonar på lutherskt sätt syndaförkrosselsen som själva förutsättningen  för förlåtelsen. Villkoret för 
vårt andliga liv är tron på Guds fullkomlighet och insikten om egen ofullkomlighet. Just i detta läge och inte i 
något annat ger sig nådens gärning till känna för den kristne. Denna Brilioths insikt i egen ovärdighet är på 
lutherskt sätt en ovärdighet coram Deo. Coram hominibus går Brilioth inte med krökt rygg. Vi skall till och med 
stämma in i Olaus Petris syndabekännelse med ”ett manligt behärskat tonfall”.      
     Till traditionell lutherdom hör också påverkan från pietismen. Denna påverkan observerar vi hos Stadener 
som skiljer mellan gudfruktiga, ogudfruktiga och falskt fromma. I sin beskrivning av dessa grupper passar han 
på att gissla dem som innerst inne inte bryr sig om de andliga frågorna, inte ger dessa någon tid, men också dem 
som faller i beundrar för from prakt, fromt tal och form försakelse. Kyrkokritiken ligger i öppen dager.  
     Till klassisk kristendom hör tron på personlig gudomlig bestämmelse. Brilioth bekänner sig tro på denna. 
Själv har han blivit överväldigad av en ofrånkomlig makt, som fattar utan att någonsin till fullo blivit fattad.  
     Betänklig är Ysanders tanke att de kristnas brist på böner för Il Duce hindrade Gud från att ingripa när Italien 
våldförde sig på Etiopien. På grund av vår försumlighet, trånga inställning och själviskhet förmådde inte Gud 
göra något.  
     Att Gud kan ta även själviskheten i sin tjänst är lutherskt allmängods. Runestam exemplifierar med 
arbetarrörelsens kamp för bättre villkor som han betecknar som bland annat själviskt betingad. Dock ligger 
därbakom  också respekt för rättfärdighet och osjälvisk kärlek.  
     Den kärva högtidlighet och den förfärande och välsignade ensamheten inför Gud som Brilioth förordar.är 
också förankrad i luthersk fromhet. Den tillhör väl också Brilioths personlighetstyp.  
Aulén 1933, s 40 f,  Jonzon 1938, s 69 f, 72 f.,, s 77, 125 f, 140 ff., Eidem 1932, s 43−48, 59−67, Stadener 1933, 
s 22−29, 67, 69, 71, 73, . Ysander 1937, s 53 ff, 69, 71. Runestam 1938, s 13, 116, 101 ff134 f,  Brilioth 1938, s 
4−7,  23 f, 115.) 



 89 

11:3 ”Den rena linjens teologi”  
     Aulén driver som den lundateolog han var i sitt herdabrev något han kallar ”den rena 
linjens teologi”, av mig hellre kallad ”egenartsteologin”, detta därför att Aulén ständigt 
återkommer till talet om den kristna trons egenart. Denna teologi ställer han mot den 
”traditionellt−skolastiska”, d v s gammal teologi liksom också mot den 
”idealistisk−humaniserande”, d v s liberalteologin.  
     Aulén härleder denna ”egenartsteologi” till den exegetiska och religionshistoriska 
forskningen. Den kännetecknas bland annat av att den tillägnat sig fördjupad insikt i 
kristendomens egenart och därmed också i kristendomens grundmotiv.  ”Egenartsteologin” 
skiljer enligt Aulén religion från metafysik. Tron skall vara tro och inte metafysik, hävdade 
Aulén. Och studiet av tron skall kunna hävda sig såväl religiöst som vetenskapligt. Aulén går 
så långt att han påstår att ”ju bättre denna teologi rent vetenskapligt löste sina problem desto 
mer tillfredsställande blev också resultaten religiöst”. Detta till skillnad från den 
traditionellt−skolastiska teologin och liberalteologin som enligt Aulén varken löser den ena 
eller den andra uppgiften tillfredsställande. Deras vetenskapliga brist var att de till skillnad 
från ”egenartsteologin” var apologetiska.1  
     Egenartsteologin var enligt Aulén ingen nymodighet. Företrädare för dem som 
koncentrerat sig på kristendomens grundmotiv och låtit grundmotivet styra teologin har 
tiderna igenom fått kämpa mot å ena sidan en moralistisk uppfattning å den andra mot en 
idealiserande. För Aulén blir Luther paradexemplet. Den nya lutherforskningen har visat att 
det som kännetecknade Luther var att han förstått det kristna gudsförhållandets egenart. 
Kristendomens grundmotiv var för honom levande och klart.2  
     Till denna kristendomens egenart hör att Gud blir ett allt behärskande centrum. Gud blir 
subjekt för allt gott verk. Denna teocentricitet föder enligt Aulén kristen realism. Man vågar 
tala om att människan är inkrökt i sin egen egocentricitet och man behöver inte dölja något av 
det onda i livet för att få livspusslet att gå ihop. Genom att blotta allt rycks människan desto 
lättare ur sin egen självupptagenhet för att ställas under Guds regemente enligt Aulén. Vi 
känner igen Luther i detta tänkande.3  
     Detta att Gud är utgångspunkten kommer igen i förståelsen av Kristus som, tvärtemot vad 
som är fallet i den liberala teologin, uppfattas utifrån sin Gudslikhet inte utifrån sin 
mänsklighet. ”Det är Gud själv, Guds väsen, det är Guds kärlek” som har ”tagit gestalt i 
Kristus” skriver Aulén och han fortsätter, ”i Kristus möter Gud oss och handlar mer oss”. 
Detta handlande har sin spets och sitt allt behärskande centrum i att Gud genom Kristus i en 
konkret gärning försonade världen med sig själv. Försoningen skedde mot bakgrund av 
”motsättningen mellan gudsviljan och fördärvets makter”.4 Gud är allt i Kristi 
försoningsgärning. Synen på Kristus och Kristi försoningsgärning blir sedan för Aulén 
åtminstone idealiter ett allt annat behärskande centrum. Den leder honom bland annat till 
frimodighet trots förhållandena i samhället, trots krisen för kristendomen, liksom trots det 
politiska läget i västvärlden. Genom Guds suveräna kärleksgärning, sammanfattad i Kristi 
försoning, har vi inget att frukta, vittnar Aulén.5  
     Ljunggren är inne på samma spår.  Han talar om det positiva som skett att religionen 
börjat hävda sin självständiga rätt. Detta i förhållande till tidigare när teologerna ”uppbjöd alla 
sina krafter för att demonstrera kristendomens kulturella och sociala nytta under fördunklande 
av dess egentliga uppgift”.6 

                                                
1 Aulén 1933, s 46 f, 49 f. 
2 Aulén 1933, s 48 f. 
3 Aulén 1933, s 52−55, s 56. 
4 Aulén 1933, s 26. 
5 Aulén 1933, s 4 ff, 9, 65−69. 
6 Ljunggren 1935, s 24. 



 90 

     När det gäller teologins ställning har Aulén uppseendeväckande ting att förtälja. Den 
teologiska krisen är passerad och principiellt övervunnen påstår han, detta till skillnad mot 
den allmänna och kulturella krisen som består. Vad är det då som hänt? Det som skett är att 
teologer, han säger inte vilka men han vet sig själv inbegripen, har funnit lösningen genom sin 
koncentration på det egenartat kristna. Detta har lett till en religiöst fördjupad betraktelse.1  
     Auléns teologi blir en teologi med vittgående konsekvenser. Den styr honom i hans syn på 
ekumeniken. Denna bör koncentrera sig på det religiöst centrala. Aulén talar om att 
gemenskapen kristna kyrkor emellan måste bygga på att man gått fördjupningens väg.2 Även 
kyrkans organisation påverkas. Stor frihet anbefalles blott organisationen underordnas 
kristendomens grundmotiv. Tidigare stridsfrågor elimineras.  Detta gäller bland annat frågan 
om kristendomen skall vara väckelsekristendom eller uppfostringskristendom. Den frågan blir 
meningslös när man förstått kristendomens grundmotiv, menar Aulén.3  
     Andræs kristendomsuppfattning som den framställs i hans herdabrev var besläktad med 
Auléns. Båda vänder sig mot den liberala teologin. Utgångspunkten var för bägge Guds 
handlande, inte människors. Tron blir med denna utgångspunkt något specifikt. Den ”kan 
aldrig helt begripas som ett historiskt faktum bland andra”. Och Kristus kan aldrig förstås på 
förnuftsgrunder eftersom han är den ende.4  
     Andræ skyggar inte för under och mysterium. Guds uppenbarelse går över allt förnuft. Det 
betyder att den liberala teologins förnuftsmässighet fått vika. Likaså har individualismen 
enligt Andræ undanträngts till förmån för insikten i samfundets och gemenskapens betydelse 
liksom av en fördjupad förståelse av vad kyrkan är.  
     Andræ hävdade att teologin numera ”står i Kierkegaards och dialektikernas tecken.”       
     Idealismens odödlighetstro hade fått sig en avgörande knäck i samtiden, vilket drev på 
tvivel och sekularisering. Även Andræ var skeptisk till denna odödlighetstro. För Andræ blir i 
stället gudsingripandets stora paradox det som Andræ förlitar sig till. Jesu uppståndelse såg 
han som ”en skapande handling av Gud, en parallell till världsskapelsens urunder”. 
Uppståndelsen förbinds alltså i Andræs kristendomskonception med tron på Gud, på Guds 
skapande allmakt. Tron på det eviga livet hade därigenom som han såg det blivit en 
alltigenom religiös fråga. Därmed anknöt teologin enligt Andræ till den första församlingens 
tro.5  
     Med den överblick Andræ som religionshistoriker ägde betecknar han religionen som den 
mest demokratiska av alla företeelser.  
 

Lärdom är för den varken villkor eller företräde, och den kan visa hela sin storhet likaväl i ringa 
förhållanden som på höjderna. Men den är också i en mening den mest aristokratiska av alla andliga 
makter. Där är det icke massan som betyder något, utan fåtalet…uppenbar för ett litet antal utvalda.  

 
Detta synsätt på religion var specifikt för Andræ. Inget annat herdabrev uttrycker något 
liknande. När han däremot hävdade att det inte var på grund av  
 

våra förtjänster, vår begåvning och utrustning som Gud givit oss kallelsen och uppdraget. Det är idel 
barmhärtighet. 

 
är han inte speciell utan talar precis som de övriga biskoparna.6  

                                                
1 Aulén 1933, s 13. 
2 Aulén 1933, s 93 f. 
3 Aulén 1933, s 89. 
4 Andræ 1937, s 125 ff.   
5 Andræ 1937, s 140 f, 143 f, 148. 
6 Andræ 1937, s 64, 8. 



 91 

    Även Ysander anknöt till den teologi som växte fram som reaktion mot den liberala 
teologin. Han reagerar mot försöken att begripa Gud mening och tolka dem. Detta begripande 
kan ”ske fromt och känslosamt, men lika gruvsamt beskäftigt ändå. Det kan ske intellektuellt 
ytligt, så att det onda förlägges utanför Guds maktsfär”.1    
     Ysander kan också han liksom Aulén tala om den kristna egenarten. Han gör det i samband 
med att han påstår att teologin inte förnekar uppenbarelsen, något som ger den möjlighet till 
en särskild insats ”i vetenskapens komparation och uppbyggande” och som dessutom 
onödiggör inrättandet av en menighetsfakultet.2  
     Korset var centrum även för Ysander och ”evangeliets djupaste försoningsfrukt är 
förlåtelseordet”.3 
     Ysander talar om nya friska impulser på bibelteologins område4 och han omnämner 
”lutherdiskussionen”. Däremot klagar han på den systematiska teologin som inte lyckats 
skapa konsensus kring ”kristologin” och ”försoningen”. Inte heller kring gudsbegreppet finns 
någon konsensus enligt Ysander.5  
 
11:4 Anknytningen till liberalteologin och avståndstagandet 
     Harnack och med honom liberalteologin hade sagt ja till sekelskiftets humanistiska ideal 
och historiesyn. Liberalteologin hade inte bara accepterat utan också tagit till sitt hjärta den 
dåtida vetenskapens världsbild. Den levde i och drog nytta av samtidens teknikutveckling 
liksom av de förbättrade kommunikationer som bjöds o s v.  
     Också de svenska biskoparna hade på flera områden tagit till sig sitt samhälles tänkesätt, 
världsbild och vetenskapsuppfattning. Inte bara sekelskiftets liberalteologer utan även 
trettiotalets svenska biskopar hade vant sig vid och accepterat att läsa bibeln historiekritiskt. 
Och de hade utan att tveka övergivit de bibliska skrifternas kronologi och världsbild för det 
som samtidens forskning hade att bjuda i det gamlas ställe.  
     För att komma till rätta med bibeln och kunna nytolka den efter sina syften hade 
liberalteologin försett Skriften med en huvudsynpunkt, evangeliet eller evangeliet om Guds 
rike. Utifrån detta centrum styrde de sedan sin bibelförståelse. I sak gjorde biskoparna något 
besläktat. Också biskoparna lutade sig mot en huvudsynpunkt i sin kristendomsförståelse. De 
hänvisade därvidlag naturligtvis inte till Harnack eller någon annan av liberalteologerna, i 
stället till Luther och till dennes betoning av just försoningsgärningen i Kristus.  
     Att Aulén försökte låta det framstå som att denna av Luther inspirerade teologi samtidigt 
var fullödig vetenskap, får man inte låta sig förvillas av. De kristendomens grundmotiv som 
Aulén talar om faller inte av sig själv ut ur det bibliska materialet, utan ur en 
”trosinterpretation”. I samtiden hade bland annat Ivar Harrie uppmärksammat detta.6      
     Genom att avgränsa budskapet till evangelium tolkat efter de samtida idealens mall kunde 
liberalteologin göra bibelns budskap uppbyggligt. Det dög, menade de,  att läggas till grund 
för fortsatt kristen kultursyntes i ett samhälle som annars höll på att sekulariseras. Biskoparna 
i sin tur försökte även de, men utifrån en huvudsynpunkt av annat slag, utlägga budskapet så 
att det möjliggjorde kristendomens fortbestånd och implicit att den kristna kulturdominansen 
överlevde i det svenska samhället. 
    Liberalteologin som Harnack och Linderholm förstod den utgick från den enskildes 
gudsmöte. Detta möte med evangelium förutsattes förnya människan. Ser man närmare på 
denna förnyelse var det en förnyelse utifrån tidens ideal. För biskoparna syftade det gudsmöte 
                                                
1 Ysander 1937, s 109. 
2 Ysander 1937, s 31, 155 f. 
3 Ysander 1937, s 90 f. 
4 Ysander 1937, s 158. 
5 Ysander 1937, s 157 ff. 
6 Harrie 1938, s 134–139. 



 92 

de pekade på inte  till förnyelse efter tidens smak. Dock såg de för sina ögon av Gud 
upprättade människor som var genomlysta av humanitet, medkänsla och demokratiskt 
sinnelag. Varför skulle de annars så entydigt och skarpt ha fördömt de totalitära tendenserna i 
tiden?  
     Slutsatsen blir att biskoparna, trots att de så häftigt reagerade mot liberalteologin, ändå 
levde i andligt släktskap med denna. Nog ville även biskoparna med Sveriges religiösa 
reformförbunds målformulering ”bevara en etisk−religiös livsåskådning och ett av denna 
bestämt folk och kulturliv”. Felet låg, som biskoparna såg det, i tillägget ”utan dogmatisk 
bundenhet”.1  
     Både liberalteologin och biskoparna måste förstås som försvarare av den kristna tron i ett 
europeiskt samhälle som hastigt höll på att sekulariseras. Deras försök var olikartade men 
ändå i grunden besläktade. Att biskoparna förnekar släktskapet förändrar inte saken. 
       Harnacks liberala teologi sprängde i sin kristendomsbetraktelse på en punkt definitivt de 
inomvärldsliga ramarna. Han och de liberala teologerna trodde på den enskilda själens möte 
med Gud. I övrigt var de skeptiska till det som förmenades bryta naturens lagar. Jesu gudom 
förnekade de. Det som utmärkte Jesus var istället hans unika närhet till Gud. Bibelns under 
trodde man över huvud taget inte på.  
     Med biskoparna var det annorlunda. Jesu gudom var en central föreställning för dem. Jesus 
sågs inte enbart som ”gudskännare”, han var mer än annat ”gudsuppenbarare”. Som 
”gudsuppenbarare” kom han med bud från Gud till människorna.2  
     Även för liberalteologin var Gud, åtminstone i Harnacks tappning, subjekt och människan 
objekt och tron uppfattades följdriktigt inte som krav utan som gåva. Med Jesus som 
”gudsuppenbarare” efter biskoparnas modell blev denna linje om möjligt ännu tydligare. 
Auléns uppfattning var klockrent teocentrisk. Det var Gud som i Kristus försonade världen 
med sig själv, påminde han. Det var Gud själv som hade tagit gestalt i Kristus.  
     Bohlin gick en något annan väg i sin trosspekulation. Han lät först uppståndelsen föra över 
i Kristi enhet med Gud. Utifrån denna sin position i Gud förmedlar Kristus sedan via Anden 
sin välsignelse till människorna.3 
     Biskoparna lämnade till skillnad från liberalteologin rum för undret och det övervärldsliga 
i sin kristendomssyn. Dock släpper de för den skull inte undret fritt. Alla underverk i bibeln 
sätter de inte automatiskt tilltro till. De har trots allt en historisk bibelsyn. Men under som står 
i Luthers tolkningsnyckels, Bohlins trostolknings respektive ”egenartsteologins” sammanhang 
tror de på. 
     Biskoparna tog inte avstånd från liberalteologins medmänsklige, barmhärtige och 
förlåtande Gud. Men de betonade Guds helighet och storhet tydligare än Harnack. Därmed 
blir också avståndet till människan tydligare, något som ger rum för det som Aulén kallar 
kristen realism. Man talar öppnare än liberalteologin och djupare om människans brustenhet 
och ger i slutändan förlåtelsen en vidgad plats.  
     Slutligen hade biskoparna tagit avstånd från den individualism som kännetecknade 
liberalteologin. Man gav rum för kollektivet, liksom för kyrkan och kyrkans gemenskap. Men 
mera därom nedan.   

 
 
                                                
1 Sveriges religiösa reformförbund tillkom på initiativ av Emanuel Linderholm, den liberala teologins mest 
kände företrädare i Sverige. Thidevall 2000, s 173.  
2 Detta enligt  Brilioth (1942), s 29 f.  
3 Hur Brilioth går på en liknande väg när han medvetet överordnar ”själva Kristushistorien över de historiska 
dokumenten” och därmed skapar sig frihet i sin bibelsyn. Själva gudstjänsten sågs av honom som ett konkret 
uttryck för Kristi fortsatta verk i historien. Hallencreutz 2002, s 69. 



 93 

12 När tron på själens odödlighet vacklade 
 
12:1 Idealismens bankrutt 
 En av idealismens grundpelare var tron på själen som bärare av eviga idéer och det ensamt 
väsentliga, eviga och oförstörbara i vårt väsen. Denna tro befästes i vårt land under den första 
hälften av 1800−talet i och med romantikens genombrott. För romantikerna var tron på själens 
odödlighet en huvudlära.  
     Idealismen levde sedan vidare under den andra hälften av 1800−talet, framför allt i den 
filosofiska traditionen i Uppsala. Från och med 1880−talet och framåt utsattes emellertid 
idealismen för allt häftigare kritik. Från början av 1900−talet betraktas den som besegrad. 
Med idealismens fall försvagades inte enbart i vetenskapliga kretsar utan på bred front 
föreställningen om själens odödlighet.  
     Om detta vittnade Andræ som hävdade att tron på själens odödlighet under trettiotalet för 
många, kanske för de flesta, mistat sin giltighet. Därmed vacklade också, påpekade Andræ, en 
av kristendomens grundpelare, tron på det eviga livet. Detta faktum såg Andræ som orsaken 
till att hans tid var fattigare än någonsin på äkta trosvisshet. Det andliga hade förvandlats från 
existentiell verklighet till normer och värden.1 
     Till detta kan fogas att efter första världskriget en teologisk omsvängning skedde såväl i 
Sverige som på den europeiska kontinenten. Kristendomen förstås på ett nytt sätt. Detta dock 
inte enbart på grund av idealismens försvagning utan också därför att man ansåg att den 
liberala kristendomstolkningen gjort bankrutt. Den liberala, kulturöppna, till människans ideal 
anpassade kristendomsförståelsen  hade inför krigets vedervärdigheter visat sig vara en 
kraftlös chimär utan inverkan på verkligheten. 
     Det nya som kom var en antiidealistisk teologi. Evigt liv motiveras inte längre av 
människans odödliga själ utan av ett gudomligt ingripande, tron inte längre av förnuft eller 
känsla utan av ett Guds handlande. Framträdande teologer skyggade inte som tidigare för 
under, underkände i fortsättningen inte, som den liberala teologin tidigare gjort, brott mot 
naturlagarna. Det människan inte kunde, förmådde Gud.   
     Extremt långt i denna riktning gick den under tjugutalet framväxande dialektiska teologin 
med Barth och Gogarten i spetsen. Traditionell fromhet underkändes. Dess gud var en avgud, 
en avspegling av hur människor ville att Gud skulle vara. På samma grund var man skeptisk 
mot fromhet, kristendom, kyrka, kultur liksom mot historiens vittnesbörd. De dialektiska 
teologerna deklarerade att det inte fanns något i historien som uppenbarade Gud. Allt 
inomvärldsligt, allt som kunde erfaras och kännas, allt immanent, ställde de under Guds dom.         
     Vad de dialektiska teologerna däremot sökte var Gud den transcendente. Mellan den 
transcendente Guden och människan rådde en absolut kvalitetsskillnad. Förbindelseleden 
mellan Gud och människa saknas helt i den dialektiska teologins kristendomstolkning. Så helt 
att människan omöjligen kan ha några begrepp om Gud och Guds evighet.  
     Frälsningen låter de dialektiska teologerna bero av paradoxen att Gud i Jesus blev 
människa. När Jesus dog på korset blev hans död också en betingelse för livet, Guds nej till 
Jesus i hans korsdöd var förutsättningen för hans ja i uppståndelsen. Detta ja innebar en 
motsägelsefull och för förståndet ogripbar vändning. Det betydde slutet på all historia, slutet 
på fromhet, kultur och gudstro. Det var slutet på immanensen och början på transcendensen, 
slutet på det inomvärldsliga och början på det eviga.  
     Detta under låter de dialektiska teologerna vara något även för den troende obegripligt. 
Hon märker inte av sin egen rättfärdiggörelse och är som rättfärdiggjord inte förändrad. 
Rättfärdiggörelsen ses uteslutande som ett Guds rättfärdighetsförklarande 

                                                
1 Andræ 1937, s 140 ff, 144−150. 



 94 

     I bland annat STK 1925 tar i olika artiklar både Bohlin och Aulén upp den dialektiska 
teologin till behandling. Både Bohlin och Aulén hade i tidens anda dragning till den 
dialektiska teologins teocentriska och objektiverande kristendomstolkning.  Däremot vände de 
sig med skärpa mot denna teologis abstrakt – metafysiska gudsbild och mot den absoluta 
gräns denna teologi drar mellan Gud och människa liksom mellan tid och evighet. Deus 
majestatis var för dem också deus caritatis. Rättfärdiggörelsen ser de visserligen som en 
forensisk akt men den påverkar också människornas leverne. Transcendensen kan inte ställas 
mot immanensen som de dialektiska teologerna gjorde. Immanenstanken såg båda, med 
Auléns sätt att uttrycka sig, som oupplösligt förbunden med kristustron och andetron. Bohlins 
och Auléns hållning visar sig vara allmän bland biskoparna, vilket den fortsatta 
framställningen kommer att visa.1  
     Cullberg betecknar teologin i sin samtid som extremt antiidealistisk. Teologin söker inte 
kontinuitet utan diskontinuitet. De ledande teologerna Barth, Brunner och Nygren strävar 
efter, och det är enligt Cullberg vällovligt, att befria det kristna tänkandet från den idealistiska 
dogmen om ”människoguden”. För att kunna göra det har de menat sig böra eliminera varje 
tanke på anknytning hos människan för gudslivet.2  
    Cullberg var påverkad av denna nya teologi. Det visar hans tolkning av det eviga livet. Han 
avvisar odödlighetstanken och förlitar sig på att den Gud som lät Kristus uppstå och som i 
Kristus skapar det nya livet hos människan  
 

efter döden på ett fullkomligt sätt skall fullfölja denna nyskapande verksamhet genom att helt göra 
människan delaktig av detta sin kärleks liv.  

 
Hos mig själv, skriver Cullberg,  
 

finnes ingenting, som förtjänar överleva döden; min själ är i sig själv lika förgänglig som kroppen. Men 
det evighetsliv, som Gud redan här kan skapa i mitt hjärta, innesluter löftet om en ny, personlig tillvaro, 
som icke vet av död och förgängelse…3 

 
     Dock vänder Cullberg sig mot den extrema antiidealism som i reaktion mot idealisternas 
upphöjande av människan till Gud istället gör henne till ett djur.4 Bryggan mellan de båda 
uppfattningarna finner han i människans samvete. Som samvetsvarelse kan människan till 
skillnad från djuren utkrävas ansvar. På detta faktum måste teologin idag bygga upp en ny 
slags idealism, hävdade Cullberg.5  
     Runestam var även han påverkad av det nya men samtidigt kritisk. Teologin har dragit sig 
tillbaka till positioner ”där den blivit isolerad från folk, skolade i modernt tänkande”. 
Teologin har blivit ”skrämd och finner det rådligast att kämpa under gamla fanor”. Det gamla 
(liberalteologin) har kastats över ända som uppkommet ur ett missförstånd och särskilt i 
lekmannavärlden har teologi och kyrka dragits till ortodoxi. Runestam beklagar detta som han 
kallar teologins återtåg.6  
 
 

                                                
1 Bohlin 1925, 1 s 156−176. Bohlin 1925 2 s 219−232. Aulén 1925 s 380−395. 
2 Cullberg 2 1940, s 29, 31 f, 35. 
3 Cullberg 2 1940 s 104 f. 
4 Cullberg 1 1940, s 35. 
5 Cullberg 1 1940, s 36. 
6 Runestam 1938, s 119 ff, 123. Göran Bexell har visat att det är skillnad mellan Auléns respektive Nygrens 
avvisande hållning till idealismen och Runestams liksom Bohlins. De sistnämnda är mera öppna för människans 
egna andliga förmåga. Bexell 1980, s 105−109. 



 95 

12:2 Helt kunde biskoparna inte undvara idealismens tro på människans 
inneboende andlighet   
Det finns alltså bland biskoparna frågetecken. Helt vill de inte försvära sig till den nya 
antiidealistiska teologin. Idealismen har förtjänster som kyrkan svårligen helt kan undvara. 
Om detta vittnar Brilioth, Cullberg, Jonzon och Runestam.  
     Brilioth känner behov av att lindra motsättningen mellan den antiidealistiska teologins 
betoning på Guds initiativ och den idealistiska ideologins tro på människans egna inneboende 
eviga idéer via sin odödliga själ. Han talar om en praktisk idealism som kyrkan i sin dagliga 
gärning kan räkna som sin värdefullaste bundsförvant.  
     Cullberg inser att en antiidealistisk teologi, som i sin kamp mot ”människoguden” 
eliminerar varje människans anknytningspunkt till Gud, gör ett misstag. Det finns en 
anknytningspunkt och den finner han som vi ovan noterat i människans samvete. Samvetet 
bör enligt Cullberg vara en ofrånkomlig gemensam förutsättning för såväl en idealistisk 
människotolkning och den kristna teologin.1  
     Jonzon förordar att kyrkan samarbetar över trosgränserna med människor som företräder 
tidens idealism och humanism och som på den grunden hävdar frihet på samvetets, tankens 
och ordets grund.2  
     Runestam tänker sig att människan i sig själv äger en viss naturlig inre mottaglighet för 
evangeliet. Följande citat illustrerar detta. ”När man är viss om att företräda sanningen, så 
tvivlar man icke på att det skall väcka gensvar i människornas själar”.3  
 
12:3 Omvändelse, personlig trostillägnelse 
Till frågan om idealism – antiidealism hör frågan om människans, respektive Guds plats när 
frälsning skall vinnas. I förlängningen måste också relationen mellan det subjektiva (det från 
människan utgående) och det objektiva (det från Gud utgående) i frälsningstillägnelsen räknas 
dit. Detta i sin tur för oss in på väckelsens och frikyrkorörelsens plats för biskoparna.  
     I Sverige kulminerade frikyrkorörelsen under trettiotalet. Denna rörelse lade huvudvikten 
vid omvändelse och personlig tro, d v s vid det subjektiva i tron, men nu huvudsakligen i 
betydelsen människans personliga tillägnelse. 
     De biskopar som yttrade sig i frågan om kristendomens objektiva, respektive subjektiva 
sida har alla förstått det nödvändiga i i religiös subjektivitet i betydelsen personlig  tillägnelse. 
Flera av dem var också påverkade av väckelsekristendom och betonade därför omvändelsens 
betydelse. Men de vet också att betona kristendomens objektiva grund i en som teologerna 
kallar det obruten gudsgärning. 
     I fortsättningen en genomgång av vad Ysander, Andræ, Jonzon, Bohlin och Runestam har 
att säga i frågan omvändelse, personligt trostillägnelse. 
     Ysander betonar vikten av omvändelse.  
 

 Varje kyrklig strävan, som döljer eller förbiser omvändelsen, är ytlig och fruktlös. Varje försök att 
betrakta omvändelsen som något subjektivt är en falsk och grund inställning. Den är själv Andens verk 
och i högsta måtto objektiv.4  

 
     Andræ vet att omvändelsen ofta har livsavgörande betydelse. Han hänvisar till en 
komminister i hans egen släkt. Dennes omvändelse leder Andræ till följande generaliserande 
kommentar:  
 
                                                
1 Brilioth 1938, s 57−60, Cullberg 1 1940, s 35 f. 
2 Jonzon 1938, s 170 f. 
3 Runestam 1938, s 32.  Bexell 1981, s 27 f.  
4 Ysander 1937, s 141. 



 96 

…den som fått en sådan personlig erfarenhet av det liv, som väckelsetiden på många håll tände i vår 
kyrka, har sin inställning en gång för alla klar.1 

 
     Skarpsynt redovisar han från en väckelse 1874 där en rad präster blivit gripna av 
väckelsevågen. Dessa präster var med om att skapa nya andliga strukturer utanför kyrkans 
domvärjo. Det gjorde det utifrån regeln att ”liv skapar alltid ny form”. Samtidigt ”förde de 
vapen mot eget läger”. När den första entusiasmen var över fick de i ”senare år inför 
händelsernas logik tillfälle att i grund revidera sin ståndpunkt”.2  
    Speciellt bekant är Andræ med den rörelse han mött i sin ungdom, nordöstringarna. Om 
dem säger han: ”Ingen religiös riktning jag känner har mera troget följt Rosenius´ intentioner 
än nordöstringarna. Det säger en del om vad deras rörelse historiskt betyder”.3 
     Andræ var den förste att erkänna att väckelsen verkade förvandlande ”på ett håglöst och 
onyktert släkte och kanska efterblivet släkte.” Väckelsen kännetecknades av trångsynt 
sektanda, menar Andræ, men den har ”förvandlats till vidsynt tänkande och djärv handling”.4   
     Jonzons far var omvändelsekristen. Jonzon själv vittnar om ett ögonblick av oförglömlig 
andlig förnyelse. Och han vittnar om vad ”grupprörelsen” betytt för honom. Hans inställning 
till Gud och människa, prisgivandet av jaget och viljan till gemenskap blev levandegjorda.  
 

(Gäller fadern). En kristendom utan omvändelse var för honom ingen kristendom… (Gäller Bengt Jonzon) 
Det var en regnig gråvädersdag. Men i dessa minuter blev det, som om solsken och fågelsång strömmat in 
i själen, såsom han aldrig förr förnummit det… Den konkreta inställningen till synden, till människorna, 
till Gud, prisgivandet av jaget och redobogenheten till gemenskap äro något äktkristligt, som tack vare 
inflytelser från grupprörelsen blivit välsignat levande.5  

 
    Till ”Grupprörelsen” stod Jonzon i  personlig tacksamhetsskuld  
 

…de urkristna motiv som i densamma blivit levande verklighet för många äro verklighet också i mitt eget 
liv.6  

      
Jonzon karakteriserar tron som hjärteliv.  
 

Kristendom är hjärteliv. Och hjärtelivets verkligheter kunna aldrig adekvat bringas på formler eller 
uttömmas av dem.7  

 
     Jonzon eggar på de egnas tro  
 

Huru kommer det sig, att vårt hjärta ofta lider av en famlande otrygghet både inför centrala ting i vår tro, 
såsom frågan om Guds ord och Skriften, och inför läget i vår kyrka och i tiden?  

 
Jonzon svarar med Luther. Det beror på klentro, otro. Det gäller alltså att på allvar ta itu med 
sin salighetssak. I kampen ger Gud sedan segern fritt och för intet.8     
 
     Bohlin kvalificerar den subjektiva erfarenhet som han anser ingå i alla former av legitim 
tro. Han gör det genom att redovisa betingelserna för andlig mottaglighet. Bohlin skriver:  

 

                                                
1 Andræ 1937, s 27. 
2 Andræ 1937, s 29. 
3 Andræ 1937, s 50. 
4 Andræ 1937, s 30. 
5 Jonzon 1938, s 14 f, 31 ff. 
6 Jonzon 1938, s 162.   
7 Jonzon 1938, s 192 f. 
8 Jonzon 1938, s 176. 



 97 

Denna mottaglighet träder i funktion i samband med en dubbel tendens i själslivet: människoväsendets 
åtrå att spränga allt betingat, relativt, ändligt− det finns något bort om bergen− samt det obetingade 
erkännandet att vårt handlande skall stå i harmoni med insikten om det rätta. Då kontakten slutes mellan 
de båda laddade polerna, Andens – uppenbarelsens – positiva och människoväsendets negativa pol, 
springer det personliga religiösa livets gnista fram.1  

 
     Den subjektiva erfarenheter var för Bohlin  inte enbart en nödvändig ingrediens i tron utan 
även i utformningen av trosläran. Även teologin var för Bohlin subjektivt betingad. I korthet 
resonerar han på följande sätt. 
     Tron ser Bohlin som något personligt. Den är en ”genom Kristus gestaltad reell personlig 
gemenskap mellan människan och Gud”. Troslärans utsagor i sin tur beskriver Bohlin som 
”reflexionsutsagor över tron utifrån den kristna erfarenhetens egen ståndpunkt”.        
     Till den troendes erfarenhet hör även teologens reflexion. Även teologens utformning av 
trosläran ser nämligen Bohlin som subjektivt betingad.  

 
Den historiskt kritiska analysen måste utmynna i ett syntetiskt förfarande, vilket även innesluter ett 
moment av religiös värdering. När det gäller att övergå från kritisk analys till den syntes, varigenom 
innebörden av det sant eller äkta kristna skall fastställas, måste teologens personliga religiösa erfarenhet 
komma med såsom metodologiskt hjälpmedel... trosläran bygger på en teoretisk−religiös funktion… Det 
ateoretiska momentet betingas av saken själv. Det yttersta föremålets egenart – tron själv – kräver en 
motsvarande egenartad metod.2  

 
12:4 Objektivt och subjektivt 
     Ysander, Jonzon och Runestam för med varandra besläktade resonemang när de berör 
förhållandet mellan objektivt och subjektivt i kristendomen. För Ysander fanns det något i 
tron som var oundgängligt subjektivt. ”Det oundgängligt subjektiva… människans svar på 
Guds bjudning, hennes ja till Herrens sökande och kallande”.3 Å andra sidan vilar inte tron i 
människans svar utan i Guds ord och löfte. 
     Det är i själva verket ”en sällsam kastning och oscillering mellan – eller om man så vill, 
förening av – det objektiva och det subjektiva, på den evangeliskes trosväg,” menar Ysander.4 
Faror hotar på båda sidor. Subjektivismens fara var för honom tvåfaldig. Den 
”subjektivistiskt” anlagde fromme hänger sig åt upplevelsetrygghet och självfrälsningsförsök. 
Dessutom lägger ”upplevelsefromheten större vikt vid trons kännetecken än vid tron själv”. 
Ytterst åtrår den att få njuta Gud. Själv skulle Ysander i andlig torrtid ”under andens oro, 
ovisshet och vånda dock ha händerna knäppta om Guds ord och löfte”, för att övervintra.5 
     Falsk objektivitet blir för Ysander en objektivitet som dispenserar från den egna aktiviteten 
i klarhetssökandet. Den ”falskt” objektive behöver inte själv ta itu med frälsningsfrågan. Han 
eller hon tror på och med kyrkan.6 
     Jonzon skiljer mellan två arter av fromma. Å ena sidan finns de som förlitar sig på den 
oförtjänta nåden, där allt annat blir medel för detta enda. Å den andra de som förlitar sig på 
sakramentens och ordets bruk i andakt, bön, innerlighet, disciplin och andlig övning. Dessa 
bruk förmedlar i sig gudsgemenskap, detta utan att Guds förlåtande kärlek bildar den allt 
avgörande medelpunkten och riktpunkten.7  

                                                
1 Bohlin 1935, s 99 f. 
2 Bohlin 1935, s 31 ff. 
3Ysander 1937, s 144. 
4Ysander 1937, s 131. 
5Ysander 1937, s 121 f, 128. 
6Ysander 1937, s 135−139, 143. 
7 Jonzon 1938, s 153. 



 98 

     Jonzon modifierar sig sedan genom att påstå att skiljelinjen egentligen inte går mellan 
kyrkor utan inom kyrkorna.1  
     Brilioth visste att korset och försoningen var kristendomens levande medelpunkt.2 Det 
kommer fram vid många tillfällen, bland annat i en gillande karakterisering av den teologi 
som bedrevs i Lund. I Lund låg tonvikten vid det objektiva i kristendomen, vid att fixera det 
för kristendomen väsentliga. Guds gärning i Kristus blev det grundläggande och man satte en 
gränslinje mellan denna gudsgärning och en åskådning som satte de eviga idéerna över den 
bibliska uppenbarelsen. Korset var med andra ord det huvudsakliga i Lund och man vände sig 
mot tron på människans självfrälsning i sin antiidealistiska teologi. Detta till skillnad från hur 
det var i Uppsala där intresset var inriktat på den mänskliga tillägnelsen. Brilioth ställer dock 
inte Lunds betoning på det objektiva  mot Uppsalas accent på det subjektiva. I synen på 
Skriften, försoningsläran, kyrkotanken, på det reformatoriska arvet liksom på lutherstudiet var 
det ingen skillnad mellan de båda lärosätena. Dessutom känner Brilioth behov av att även ge 
idealismen en plats i sin kristendomstolkning.  Han talar om ”den praktiska idealism, som 
kyrkan i sin dagliga gärning på många punkter måste räkna som sin värdefullaste 
bundsförvant”.3  
     Brilioth markerar sin anslutning till lutherrenässansen inom svensk teologisk forskning. 
Denna har enligt biskoparnas praktiskt taget samfällda vittnesmål skjutit på den teologiska 
utvecklingen i landet och verkat förenande.4  
     Runestam låter problematiken mellan gammalt och nytt i svensk teologi sammanfattas i 
problematiken objektivt och subjektivt. Betoningen på det objektiva var enligt Runestam den 
samtida kyrkliga teologins lösen medan den subjektiva betoningen tillhörde väckelse och 
frikyrka. Under trettiotalet hade den tidigare dominerande teologiska subjektivismen tvingats 
retirera och lämna plats för en allt mera betonad teologisk objektivism.        
      
Subjektivismens förutsättningar redovisar han i följande huvudpunkter:  
 

Den tidigare subjektivismen hade sina betingelser… den schleiermacherska teologin…den 
historisk−kritiska forskningens framfart, som gjorde Ordets objektiva grundvalar osäkra...tvang till 
religiös upplevelse… liberal−idealistisk människouppfattning…optimistisk tro på människans 
självförverkligande.  

     
”Med denna optimism är det nu grundligt slut”, betonar Runestam ”och upplevelsen visade 
sig icke stå ut med den bevisbörda den fick sig pålagd. I stället blev subjektet, för sitt eget livs 
skull och för att överhuvud kunna uppleva kristet, i allt starkare behov att få vältra av sig 
ansvaret på en objektiv makt”. 
     Subjektivismens svaghet var enligt Runestams mening självupptagenheten. Dessutom 
populariserade och rationaliserade subjektivismens företrädare trosinnehållet.5 Teologer med 
subjektivistiska förtecken hade han inte mycket till övers för. Åtminstone inte när deras 
subjektivism ledde dem att i så grad koncentrera sig på det subjektiva tros- och fromhetslivet 
att de ”ur subjektets religiösa erfarenhet vill avläsa det objektiva trosinnehållet”.6 
     Dagens betoning på det objektiva gällde inte enbart teologin utan i lika mån även den 
nyaste livsåskådningen och mentaliteten överhuvud, ansåg Runestam. Han exemplifierar med 

                                                
1 Jonzon 1938, s 153 f. 
2 Brilioth 1938, s 142. 
3 Brilioth 1938, s 57−60. 
4 Brilioth 1938, s 91. 
5 Runestam 1938, s 48, 53. 
6 Runestam 1938, s 35. 



 99 

den samtida betoningen på det överindividuella, det kollektiva, det objektivt auktoritativa. 
Individualismen har, menar Runestam, spelat ut sin roll.1  
     Runestam var klar över att ”objektivismen kommer som protest och reaktion mot en 
föregående subjektivism”.2 Vad kyrkan beträffar ser han den nya betoningen som ett 
kristecken. I stället för den ”förlorade kristna tron” lutar man sig mot ”en religiös−sedlig 
auktoritet”.3   
     Runestam kritiserar vad han kallar en dogmatisk objektivism. Därmed avsåg han kyrkliga 
riktningar som betonar det objektiva, det institutionella och det sakramentalistiska i 
kristendomen. Det för denna objektivism kännetecknande var  
 

att läran får vikt och vitsord framför Ordet eller att man förväxlar Ordet med läran… en förblivande kyrka 
eller kyrkoanstalt, som genom själva sin mäktiga objektivitet och sina handlingar … står för det kristna i 
människovärlden… (och han tillägger): Med denna sammanfaller väsentligen den sakramentalistiska, för 
vilken sakramentet ensamt är skickat att stå såsom det centrala i kyrkans gudstjänstliv…Frälsningen 
stannar i det objektiva, (den är) principiellt konservativ. (Den finner) ändringar onödiga…Den känner 
intet riktig behov att tala tidens språk och att genom någon sorts anpassning göra evangeliet lättare 
tillgängligt.  
Runestam påstår också att denna form av objektivism  ”kännetecknar läget i nutida teologi”. 4 

 
     Vad Runestam däremot uppskattade var Luthers objektivt giltiga andliga fundament, 
Ordet. I Luthers teologi var allt ”samlat kring Ordet, alltså kring det i denna mening objektiva 
i kristendomen”.5 Luther betonade det objektiva därför att det stod i subjektivitetens tjänst. 
Även för Runestam stod det klart att objektiviteten skulle betonas för subjektivitetens skull.6 
Ordet var även hans utgångspunkt. Genom detta Ord driver Gud ut det onda och börjar ta 
herraväldet i människans hjärta. Där så sker är Guds rike förhanden. Men Guds ingripanden 
uppfordrar till svar. Guds rike nöjer sig inte med att leva ovan människornas huvuden, Guds 
rike driver till avgörelse. 
     Därigenom blir objektivt sammanflätat med det subjektiva, något som omvittnas på varje 
blad av evangelierna.7  
     Själv definierade Runestam det i sann mening objektiva i kristendomen, respektive det i 
sann mening subjektiva, på följande sätt.  
 

Det objektiva i kristendomen vad Gud är och gör… vidare de verk och institutioner, i vilka Guds vilja och 
avsikter med oss ha skaffat sig organ och verktyg: kyrka, ämbete, nådemedel, sakrament… (Det 
subjektiva i kristendomen åter) är vad människan är och gör… är människans svar, i tro, hjärta, sinnelag, 
ord och handling.8  

     Utifrån detta blir såväl tidens antisubjektivism som antiobjektivism misstänkt. 
Antisubjektivismen uppstår där icke Ordet utan kyrkan, läran, sakramenten får utgöra 
kristendomens objektiva urdatum.9  
 
12:5 Odödlighetens försvinnande försvårande 
     Vi har i det här kapitlet fått inblick i hur biskoparna orienterade sig när den gamla, i 
samhället allmänt omfattade, idealistiska grundvalen för tillvaron från och med slutet av 

                                                
1 Runestam 1938, s 46. 
2 Runestam 1938, s 54. 
3 Runestam 1938, s 47. 
4 Runestam 1938, s 49−53. 
5 Runestam 1938, s 42. 
6 Runestam 1938, s 55, 68. 
7 Runestam 1938, s 56, 58, 64, 62. 
8 Runestam 1938, s 43 f. 
9 Runestam 1938, s 70. 



 100 

1800−talet krackelerade bland de intellektuellt ledande. Kort uttryckt trodde den intellektuella 
eliten inte längre på en odödlig själ och människans via själen naturgivna kontakt med det 
gudomliga. Till detta hade biskoparna att ta ställning. Samtidigt var de utmanade av 
väckelsekristendomens betoning på omvändelsen. Väckelsen betonade den subjektivt 
betingade omvändelsen som en nödvändig förutsättning för ett kristet liv. 
     Det visar sig att biskoparna i gemen direkt eller indirekt har tagit till sig och låtit sig 
påverkas av utmaningarna från båda dessa håll. Tron förankrade de inte i människans 
odödlighet och hennes odödliga själ utan i ett gudomligt ingripande. På detta gudomliga 
ingripande lät de hela salighetssaken bero. Biskoparna stod alltså i en kristen tradition där 
man med kultureliten låtit tron på själens odödlighet fara.  Samtidigt insåg flera av dem att det 
inte rakt av gick att avfärda alla former av idealism. Det dög inte att helt bortförklara 
människans inre, medfödda känsla för det gudomliga. Brilioth insåg att alltför mycket 
vardagsfromhet hängde på denna känsla. Det fanns dessutom skäl som talade för att 
människan ägde en subjektivt betingad mottaglighet för det gudomliga.  
   Utmaningen från väckelsen med sitt krav på omvändelse bemötte biskoparna  på ett 
uppskattande om än distanserat sätt. Flera av dem kom från väckelsemiljöer och förstod väl 
väckelsens inneboende kraft, vilket också påverkade deras ställningstaganden. Omvändelse, 
tolkad som personlig tillägnelse av tron, sade de odelat ja till. Den personliga tillägnelsen var 
en förutsättning för trons fortbestånd i ett samhälle där kristen tro inte längre var självklar. 
Samtidigt var man mån om att betona trons objektiva grundvalar i Ordet och sakramenten. För 
Runestam stod det klart att, i anslutning till Luther, slå fast att objektiviteten behövde betonas 
för subjektivitetens skull. Jag förmodar att övriga biskopar såg det hela på liknande sätt.  
     Bohlins syn på subjektivitetens plats i trons liv är värt att observera. Denne menade att den 
personliga erfarenhet skulle räknas in som en sanningsfaktor i den teologiska forskningen. 
Mig förefaller det rimligt att tänka sig att han öppet uttalade det som var den reella 
förutsättningen för alla här berörda biskopar. Detta oberoende av om deras teologiska försök 
hade vetenskapliga anspråk eller ej. 
     Den religiösa kursändring som redovisats i detta kapitel var en allmän tendens i tiden. 
Frågan är vad denna förändrade inriktning mot en alltmera teocentriska teologi betydde i 
relation till folk i allmänhet, till kulturliv och till en socialdemokrati på frammarsch. Andræs 
tal om att kristendomens grundpelare vacklade när tron på själens odödlighet havererade, har 
naturligtvis fog för sig. Detta kunde inte en teocentrisk teologi som förutsatte avgörelse och 
”trossprång” förhindra. Inte heller närmade man sig med sin nya teologi den socialdemokrati 
som vi lärt känna genom makarna Myrdal och Per Albin Hansson. Socialdemokratins 
frågeställningar låg, som vi sett, väsentligen på ett annat plan än biskoparnas. 
     I själva verket var förlusten av tron på en odödlig själ i ovan anförd betydelse ett av 
grundskotten mot kyrkans möjligheter att även i fortsättningen vara bärare av samhällets 
grundläggande värderingar. Skälet är bland annat att den tidigare dominerande 
odödlighetstron var något som människorna ägde automatiskt. Nu fick vägen till tro istället ta 
omvägen över ett trosavgörande som långtifrån var självklart. Detta trosavgörande hade 
dessutom att konkurrera med de tusentals andra avgöranden i tros- och värderingsfrågor som 
en ny tid tvingade fram. Det hela blev inte lättare av att kyrkan, inklusive 
trettiotalsbiskoparna, låtit sig identifieras med samlevnadsformer och livsmönster som inte 
enbart makarna Myrdal ansåg vara förlegade.  
     Det låg därför nära till hands att människor i allmänhet även på grund av den förlorade 
odödlighetstron i ökad grad började relativisera kristendomens betydelse som grundval för 
samhället. Alternativt att de sköt undan kristen tro som enbart en privat angelägenhet. 

 
 



 101 

13 Biskoparna och sanningen  
 
13:1 Kristendomen ryggar inte för sanningens krav 
     Kristendomen ryggar inte för sanningens krav. Tvärtom, ty Jesus står på sanningens sida. 
Dessutom är det inte möjligt att komma till sanningen om de väsentliga livsrealiteterna utan 
att vara personligen sann. Det är en teologernas uppgift att vända på människornas synsätt. De 
tror nämligen att hjärtats röst, som drar dem till tron, står i motsats till sanningens.1 Allt detta 
enligt Runestam. 
    Detta låter enkelt och klart, men skenet bedrar. Man behöver bara göra klart för sig att 
begreppet sanning är mångtydigt för att märka detta. Utifrån Runestams yttrande aktualiseras 
å ena sidan att sanning kan betyda sanning i formell mening, sanning utifrån mätbara kriterier, 
å den andra att begreppet sanning också kan betyda riktigt och i enlighet med livets innersta 
avsikt. I Runestams ord väger det över åt den sistnämnda betydelsen, men man anar att 
Runestam när han ställer hjärtats röst mot sanningens, inte utesluter uppenbar, verifierbar 
sanning. Runestam är med andra ord oklar.  
     Med biskoparna i gemen var det så att de i sin kristna tro menade sig ha funnit det för livet 
bärande, sanningen om livet, kort uttryckt med deras eget språk, evangeliet. Detta evangelium 
hade ärende både till person och till samhälle. Nu var detta evangelium hotat och det från flera 
håll. Ett av hoten kom från dem som menade att kristen tro svor mot verifierbar, uppenbar 
sanning. Ett annat från dem som inte tog bibelns övernaturliga ursprung för givet. Bibeln var 
en religionsurkund som andra och som sådan skulle den studeras med historisk kritisk metod. 
Först när så skedde kunde sanningen i bibeln prövas.  
    Får man tro herdabrevens utsagor i frågan ansåg biskoparna att man varken hade problem 
med den verifierbara uppenbara sanningen eller med historiekritiken. Den verifierbara 
uppenbara sanningen var åtminstone inte Ysander rädd för, han sade ja till allt ärligt 
sanningssökande. Och Brilioth förutsatte som självklart den teologiska forskningens 
intellektuella sanningskrav. Det gjorde också Jonzon som uttryckligen bejakade forskningens 
frihet.  
     För att närmare förstå vad dessa bejakanden står för behöver vi få klarhet i varför 
biskoparna yttrade sig som de gjorde. Vad Ysander beträffar hade han hävdat att trons 
postulat inte får fly områden som kultur och forskning genomarbetat. Postulaten hör inte 
hemma på de fortfarande vita fläckarna utan på verklighetens hela fält. Trons fäste är 
nämligen inte okunnighet. Det är mot den bakgrunden han hävdar att den kristna tron med 
glädje och frimodighet hälsar allt ärligt sanningssökande.2 När det gäller Brilioth ansåg han 
att kyrklig förnyelse behövde relateras till den fria teologiska forskningen. Den behövde den 
vakna teologiska forskningen med dess intellektuella sanningskrav som ett korrektiv.3 Jonzon 
var rakt på sak. Kristendomen måste få granskas av en fri forskning. Den får inte isoleras från 
tidens forskning och tänkande. Misstag och villovägar får inte vara anledning att sätta 
munkavle på forskningen. Sånt rättar till sig med tiden, menade han. Denna Jonzons 
meningsyttring var till allt annat också en trosutsaga. Jonzon var övertygad om att Gud var 
verklighetens Gud, varför Gud också tålde verkligheten. Fri forskning blev därför en 
förpliktelse och ett krav som låg i tron.4  
    Nu är det inte bara att säga ja och amen till denna argumentation. Detta främst beroende på 
att sanningsfrågan inte är entydig. Med den principielle ateistens trånga sanningsuppfattning 

                                                
1 Runestam 1938, s 121 f, 132. I ett föredrag 1953 anklagar Runestam ”Lundateologin” för att åsidosätta 
sanningsfrågan. Bexell 1980, s 105. 
2 Ysander 1937, s 67. 
3 Brilioth 1938, s 112. 
4 Jonzon 1938, s 62 f, 132. 



 102 

är sanning lika med av mänskligt förnuft verifierbar sanning. Biskoparna däremot har per 
definition ett vidare sanningsbegrepp. Med tron på Gud sprängs nämligen detta 
sanningsbegrepp för ett vidare. Inte enbart det av människor verifierbara kan vara sant. Det 
finns sanning också utanför det verifierbara, förutsatte de. Hur denna sanning skall kunna 
undersökas av en förutsättningslös forskning, har de ovan anförda biskoparna inte svarat på, 
inte heller hur denna vidare sanning skall relateras till verifierbara fakta och uppenbara 
sammanhang.  
    Vad man däremot, utifrån de ovan citerade biskoparnas uttalanden att döma, kan slå fast är 
att de tre biskoparna hade respekt för uppenbar sanning och att de kände sig förpliktade också 
till denna form av sanning. De påstod sig dessutom inte vara rädda för tidens intellektuella 
utmaningar utan var beredda att ta sig an dem med frimodighet.  
 
13:2 Den historiska sanningen 
     Så närmare om de sanningar som kan utforskas historiskt eller åtminstone bedömas med 
hjälp av historisk metod. Ett av den liberala teologins kännemärken var att man tagit till sig 
bibelkritiken. Bibeln skulle som andra skrifter studeras historiskt kritiskt. Detta ansåg inte 
bara liberalteologin utan även biskoparna. Aulén var visserligen kritisk till den historiska 
kritikens resultat, men metoden som sådan ställde han sig bakom. Han ansåg den t o m 
självklar. Bohlin gick så långt att han hävdade att historiekritiken var en förutsättning för 
trons överlevnad.  
     Att den historiska kritiken trots riktiga intentioner ändå i praktiken lett fel berodde, menade 
Aulén, på företrädarnas grundsyn. Dessa stod i den liberala teologins sammanhang med dess 
humaniserande och idealiserande syn på uppenbarelsen.  De var därför blinda för de 
eskatologiska och dualistiska motivens vikt, något som i sin tur ledde till att den gudomliga 
kärlek, som är ett grundmotiv i bibeln i deras ögon förflackades. Vidare hade 
liberalteologernas grundsyn falskeligen lett dem till att skilja evangeliernas Jesusbild från 
Paulus.1  Liberalteologerna själva hade naturligtvis en diametralt motsatt uppfattning. Utifrån 
deras perspektiv ledde deras inställning till sannare syn på bibeln, dessutom till en genuin och 
äkta fromhet.2  
     Bohlin vittnar om den religiösa nytta han hade av sin vetenskaplighet. Den historisk 
religiösa syn han tillägnade sig i Uppsala hade inneburit ett jordskred i hans själ,något som i 
slutändan lett till en genomtänkt livsbetraktelse. En sådan anser han på sikt nödvändig för 
trons överlevnad. En genomreflekterad tro på historisk religiös grund var trons själva 
förutsättning för såväl honom som andra tänkande människor. De historiska frågorna måste 
därför tas på allvar inte minst av prästen.  
 

Endast till ett sådant pris kan han nämligen vinna förutsättningar att förstå församlingens religiösa liv och 
svårigheter i dess helhet och att på ett fruktbart sätt möta även de reflekterandes, de frågandes, kritikernas 
och kyrkofiendernas andliga behov. 
 

    Bohlin går så långt att han visserligen inte portförbjuder den oreflekterade naiva fromheten, 
men den får inte tillåtas bli till polemisk dogmatism. Dess falska utgångspunkt vore till skada 
för tron i sann mening.3  
     Till detta kan följande läggas. En historisk läsning av bibeln kan naturligtvis inte blottlägga 
obevisbar sanning, som sanningen om Gud, Jesu uppståndelse och dylikt. Sanningar av sådan 
                                                
1 Aulén 1933, s 35 f. 
2 Man måste som en kommentar till Auléns kritik av den historisk kritiska forskningen fråga sig om inte Aulén  själv på 
motsvarande sätt kunde kritiseras. Den vikt Aulén lade vid kristendomens grundmotiv i sin forskning stod till allt annat också 
i apologetikens och rättfärdigandets sammanhang. Genom sin metod kunde han renodla kristendomen i av honom önskad 
riktning. 
3 Bohlin 1935, s 12, 26, 29, 43, 47. 



 103 

art måste överlåtas åt tron och föras till det jag här kallar personliga sanningar. Däremot kan 
en historisk läsning avslöja åtskilligt som inte av sig självt kan utläsas ur de bibliska texterna. 
Dock behöver man ha klart för sig att en historisk läsning sällan är värderingsfri. Forskarens 
övergripande värderingar och bedömningar verkar, vilket man avser det eller inte, som 
styrmedel på tolkningen. Däri hade Aulén otvivelaktigt alldeles rätt. Cullberg får här tjäna 
som exempel på sanningen i detta. Detta när han graderar betydelsen av de bibliska utsagorna 
om jungfrufödsel, uppståndelse och himmelsfärd. Jungfrufödseln skjuter Cullberg åt sidan 
som inte central. Det gör han även med himmelsfärden. Det är saken som är viktig, hävdar 
Cullberg, d v s inkarnationen liksom att Jesus genom himmelsfärden blev den upphöjde och 
därför alltjämt verksam. Uppståndelsen anser Cullberg väl betygad, dock inte som fysiologi.1 
Sorteringen är otvivelaktigt gjord utifrån Cullbergs personliga ställningstaganden till kristen 
tro. 
     Kan då några mera generella slutsatser dras av att sanningskravet bejakades av biskoparna 
på sätt som de gjorde, samt att de följdriktigt ställde sig bakom ett historiskt studium av 
Skriften? Naturligtvis att biskoparna därigenom kunde förväntas äga en mera 
”verklighetsnära” förståelse av de bibliska texterna. Men dessutom att de därigenom stod i ett 
sammanhang som var öppet för ytterligare nytolkning. Den historiskt kritiska metoden, 
tillämpad på bibeln, ledde nämligen ofta till att texter omvärderades, gavs nya sammanhang 
samt nytolkades. Ta dessutom de nya infallsvinklar som skapas när ny kunskap tillförs, nya 
historiska sammanhang upptäcks eller nya värderingar och övergripande ”sanningar” 
aktualiseras. Med litet fantasi kan man föreställa sig att variationsmöjligheterna när det gäller 
tolkning av bibeln är många. Fler åtminstone än vid en dogmatisk, ohistorisk läsning av 
bibeln där förståelsen blir låst av i förväg angivna förutsättningar.        
 
13:3 Det personliga sanningskravet 
    Så till det personliga sanningskravet, d v s enkelt uttryckt att det skall kännas sant och 
riktigt det man står för liksom att det man tror på skall man tro på med gott samvete. Bakom 
detta sanningskrav förutsätter jag att samtliga biskopar ställer sig. I herdabreven gör Andræ, 
Runestam, Bohlin och Ysander det uttryckligen.  
     Andræ talar om nödvändigheten av tron som upplevd personlig sanning men han vänder 
sig också till förnekelsens förespråkare och kräver det samma av deras förnekelse. Och här är 
egentligen Andræs poäng. Han gisslar dem som förnekar därför att andra gör det, framför allt 
de frigjorda intelligenserna och hela kulturens överklass.2  Detta samtidigt som han betygar 
”rationalismen” sin respekt. Rationalismen har enligt Andræ avigsidor, men för också något 
gott med sig. Dess förtjänst är ”friheten, upptäckarandan, som söker sanningen ända till 
dödsrikets portar och icke tvekar inför någon gräns”.3  
     Runestam har en annan ingång. Han menar att man inte får glömma människors 
sanningsmedvetande utan ha respekt för detta när man hjälper dem in på den kristna vägen.4  
     Ysander talar om att om kristna går samvetsvägen kommer flera som nu är främmande för 
tron att ansluta sig.5  
     Bohlin var personligt berörd av sanningsfrågan. Det egna samvetet måste vara med när vi 
tar ställning för eller arbetar med kristen tro, hävdar han. Man kan inte vara advokater mot 
insedd eller varsnad sanning. Den är vår bundsförvant. Den vissheten kan tron inte vara utan, 
anser Bohlin. Samtidigt förpliktar detta samvetets instämmande  till att tron tas på allvar. 

                                                
1 Cullberg 2 1940 s 101 ff. 
2 Andræ 1937, s 116. 
3 Andræ 1937, s 119. 
4 Runestam 1938, s 125. 
5 Ysander 1937, s 59. 



 104 

Bohlin drog t o m öppet in det egna samvetets avgöranden i den vetenskapliga teologi han 
bedrev.1  
     För Andræ har det personliga samvetskravet också konsekvenser för prästens relation till 
sin kyrka. Kyrkan måste tillämpa största möjliga lärofrihet. Prästerna måste få lufta sina 
invändningar mot tron och tron måste också få svara på sina grunder. Striden mellan tro och 
tanke har kämpat så länge tron funnits i världen. Så måste också få fortsätta.2     
Sanningskravet gäller för Andræ även trosundervisningen för barn. Det är ingen mening att 
försöka hålla barnen kvar i en ljuvt osann religiös sagovärld, hävdar Andræ.3  
 
13:4 Sanningen fogas till mening och sammanhang  
    Biskoparna bejakade att bibeln utforskades kritiskt och de trodde med gott samvete. Så kan 
man sammanfatta hållningen hos de biskopar som i detta kapitel kommit till tals. Vidare har 
vi fått demonstrerat för oss att man kan laborera med olika sanningsbegrepp, ett trångt som 
begränsar sanningen till verifierbar sanning och ett vidare som har med livets mening att göra. 
Biskoparna påstod sig underordnade den verifierbara sanningen samtidigt som de dessutom 
bekände sig till detta vidare sanningsbegrepp. 
      Vi har dessutom observerat att det föreligger en principiell skillnad mellan personlig 
sanning å ena sidan, historisk och verifierbar sanning å den andra. Historisk sanning behöver 
dessutom inte vara identisk med verifierbar sanning.  
     Helt åtskilda är dock de olika sanningarna icke. Framför allt färgar den personliga 
sanningen och de till denna hörande övergripande värderingarna, av sig på framför allt 
historisk sanning. Detta resulterar i att den kristna trons studium, som huvudsakligen är ett 
historiskt studium, får en mer eller mindre personlig och subjektiv prägel. Redan 
genomgången i tidigare kapitel av trettiotalsbiskoparnas bibel- och trostolkningar gjorde detta 
uppenbart. 
     Det subjektiva draget i teologisk reflexion över bibel- och livsfrågor har vi alltså fått 
bekräftat i detta och tidigare kapitel. Dessutom att kristen tro kan begrundas ur olika 
synvinklar beroende på utgångspunkt. Detta har inom parentes den teologiska reflexionen 
gemensamt med humanistisk forskning av de mest skilda slag. 
     Den flexibilitet som råder i sanningsfrågan kom biskoparna väl till pass. Flexibiliteten gav 
dem möjlighet att förena sin trosinterpretation med anspråk på att stå på den uppenbara 
sanningens sida och att dessutom framstå som vetenskapliga. 
     Slutligen har vi observerat hur påfallande samstämmiga biskoparna var i den här belysta 
sanningsfrågan. De som yttrar sig bekänner sig i likartade ordalag vara underställda 
sanningen. Förklaringen lär vara att teologerna i Sverige, och dit räknades biskoparna, 
utvecklat en gemensam grundhållning i sitt försvar för kristen tron och den kristna trons 
”sanning”.  
     Sanningsfrågan är alltså mer komplicerad än man i förstone tänker sig det. Utifrån 
biskoparnas behandling av den kommer tyngdpunkten mer att ligga på mening, sammanhang 
och att leva autentiskt och med gott samvete, än på sanning i formell mening. Detta betyder 
som vi sett inte att biskoparna tvekade att tillämpa historisk kritisk metod eller att de inte 
kände sig förpliktade till uppenbar sanning. 
     Det är värt att observera att de myrdalska sanningarna var besläktade med biskoparnas. 
Bakom makarnas förmenta vetenskaplighet fanns där som det starkaste incitamentet 
övertygelsen att de utformade sin familjepolitik och sitt samhällstänkande utifrån en ny 
samhällsformations behov. För dem gav framtiden det slutgiltiga svaret på om de hade tänkt 
                                                
1 Bohlin 1935, s 26, 28. 
2 Andræ 1937, s 114, 116, 122, 127. 
3 Andræ 1937, s 28.  
 



 105 

rätt eller ej. På motsvarande sätt förankrade biskoparna sin hållning i tron att verkligheten 
skulle visa om de stod på sanningens sida eller inte. Flera av dem var som vi sett övertygade 
om att ett framtida samhälle utan Gud skulle bli kaotiskt. 
    Varken biskoparna eller makarna Myrdal lär ha insett att deras respektive sanningar trots 
allt var besläktade. Därtill hade de för olika utgångspunkter. 

 
14 För att bibel och dogm skall bli brukbara 
 
14:1 Inledning 
Bibeln och dogmen har varit den kristna kyrkans följeslagare under den kristna kyrkans hela 
historia. Inom kyrkorna har fortlöpande ett arbete pågått som syftat till att för varje tid göra 
såväl bibel som dogm aktuella, bibeln genom nytolkning, dogmen genom nytolkning och 
kanske framför allt genom nybildning. Den dogmatiska nytolkningen och nybildningen har 
inte enbart skett i formella beslut utan kanske framför allt i predikan liksom i en oskriven 
traditionsbildning där bibliska och kyrkliga föreställningar smälter samman med samt 
påverkar och påverkas av aktuellt tänkande  
    Om tolkningsarbetet med bibel och dogm upphör och förkunnelsen allt mer förlorat kontakt 
med bibelordet och traditionell dogmbildning blir allt eftersom såväl bibeln som dogmerna 
skjutna åt sidan. Det blir andra krafter, ofta aktuella föreställningar utan inre samband med 
den bibliska och kyrkliga föreställningsvärlden, som övertar bibelns och dogmens roll som 
normgivare. Exemplen från kyrkohistorien på detta är många. 
    I föregående kapitel behandlade vi biskoparnas tolkningsnycklar och fann dem trots alla 
olikheter dock besläktade med liberalteologins. Nu går vi vidare på detta spår och undersöker 
hur biskoparna i sina herdabrev förhöll sig till bibel, förkunnelse och dogm. Hur betedde de 
sig i sina försök att göra dessa storheter brukbara inåt mot församlingen och utåt mot 
samhället. Uppgiften var inte lätt. På grund av sekulariseringen hade såväl bibel som dogm till 
synes ohjälpligt hamnat vid sidan om.  
 
14:2 Skriften är Guds ord och skall samtidigt bli det 
    Skriften sågs av biskoparna som trons själva grundval. Jonzon uttrycker detta genom att 
påstå att kyrkan står och faller med troheten mot Skriften. Bohlin å sin sida hävdar att Guds 
ord är den evangeliska trons osvikliga Herre.1  
     Frågan är bara vad detta konkret står för. Det visar sig att biskoparna genomgående på ett 
eller annat sätt villkorar när de försöker få fram vad som för mottagarna var ett fungerande 
Guds ord.  
     Andræ kommer in på ämnet bibeln som Guds ord i och med att han diskuterar 
översättningsfrågor.  Hans angelägenhet var att värna om bibeln som helig text. Att se att 
bibeln är helig text försvåras i den nya översättningen, hävdade Andræ. Det var den språkliga 
klangen det var fel på.2  
     Att detta dock inte var allt han hade att säga om bibeln märker man när han behandlar 
ämnet predikan. Om predikan säger han: 
 

Uppgiften består i att klart framställa den tanke och mening, som rymmes i texten, och att göra den levande i 
den enskildes nu  

 
För att det skall kunna ske förutsätts att vi måste 
                                                
1 Jonzon 1938, s 54 f, 59. Bohlin 1935, s 75. 
2 Andræ 1937, s 85. 



 106 

 
studera, tänka, forska, för att predikan måtte bli vad den skall vara: en utläggning av Guds ord... När detta 
skett och…verkligheten, innehållet, blir vår egen besittning, komma de rätta orden osökt och av sig själva. 

 
     Predikanten måste inbegripa sig själv i sin förkunnelse. ”Varje ärlig predikan måste bli en 
domedag med mig själv.” Samtidigt instämmer han med Emil Brunner när denne hävdar:  
 

Vi har svårt att göra oss en föreställning om hur främmande genomsnittsmänniskorna i vår tid blivit för 
bibeln.1 

      
     För Andræ gällde det att tränga in i det faktiska gudsordet för att finna ut aktualiseringarna. 
Han skriver inget om ett av Anden upplyst förstånd som villkor för förståelsen. 
     När Brilioth i sitt herdabrev tog upp bibeln betonar han att bibeln dels var mänsklig och 
relativ, dels att den ägde ett övernaturligt innehåll. Gör man inte denna åtskillnad utan tror på 
bibelns verbalinspiration profanerar man det gudomliga i bibeln, hävdade Brilioth.  
     Samtidigt förutsätter han en inre enhet i bibeln. Bibeln talar om  
 

den Gud, som handlar i rättfärdighet och kärlek med sina barn, och vars handlande ger en mening och ett 
mål åt mänsklighetens historia.   

 
I detta ligger en Ordets suveränitet som är räddningen undan upprivande teologiska tvister och 
diskussioner om kultens och kyrkordningens detaljer.     
     Brilioth betonade att bibelns levande medelpunkt var den levande Gudens son. En icke 
alltför djärv slutsats blir att denna trons utgångspunkt i Kristus styrt Brilioths tolkning av 
Ordets suveränitet, d v s vad som var Guds ord i egentlig mening. Hallencreutz bekräftar i sin 
biografi över Brilioth denna förmodan. Han påstår om Brilitoth att denne upphöjde 
Kristushistorien över de historiska dokumenten och på så sätt skapade sig ett relativt 
oberoende till dessa.2 
     Denna Ordets suveränitet hade sin fortsättning  och fick sitt förverkligande i förkunnelsen. 
Detta dock inte automatiskt. Brilioth var å ena sidan kritisk mot tidens vidgade ordflöde som 
gjorde att orden förlorade sin valör, å den andra hade han en närmast mytisk tro på Guds ords 
genomslagskraft.  
 

Den syndaflod av ord, som med användning av alla teknikens hjälpmedel skvalar över jorden, har sänkt 
själva ordets valör… kristna förkunnelsen om den är äkta förmår genomtränga bullret … uppbygga Guds 
kyrka.3  

 
     Brilioth definierar förkunnarens uppgift på följande sätt.  
 

Icke höga och vackra människotankar skall förkunnaren framställa till beskådande, utan Guds gärning till 
vår frälsning i Kristus Jesus.  

 
     Spänningen mellan ”Guds fullkomliga gärning” och ”människans ofullkomliga fattande” 
gör att predikan blir en svår konst som tvingar till tankens möda 
 
     ...det underliga sambandet mellan Guds fullkomliga gärning och människans ofullkomliga fattande, mellan 
det absoluta i trons föremål och det relativa i dess uttryck. Det är denna ständiga spänning, som gör, att han 
(förkunnaren) aldrig kan befrias från tankens möda.  
 

                                                
1 Andræ 1937 s, 77, 79 f, 82, 87 f.  
2 Brilioth 1938, s 63−67.  Hallencreutz 2002, s 69. 
3 Brilioth 1938, s 122. 



 107 

     Rimligen måste den tankemödan härledas till försöken att komma Guds fullkomlighet så 
nära som möjligt och därigenom beröra människorna.1  
     Speciellt för Brilioth var att han genomgående satte in predikan i gudstjänstens 
sammanhang. Därigenom lyfter han upp gudstjänstens betydelse i Guds frälsningsverk. 
Samtidigt parallellställer han Ordet och sakramenteten. 
     ”Det hör till den lutherska kyrkans sanna katolicitet, skriver Brilioth att hon återställt och 
bevarat predikan som en väsentlig del av gudstjänsten”. Predikan ”ett stycke av Guds eget 
handlande genom en fattig syndig människa” som har fått till uppgift att vara budbärare om 
frälsningen. ”Predikan skall innehålla verklig textuläggning, söka ta sikte på de problem som 
faktiskt oroa samtidens människor, ge näring åt det inre livet”. 
 

Liturgien har sin uppgift och sitt berättigande allenast som den yttre form, i vilken nådens medel, ordet 
och sakramenten, framträda och verka. Det är som en infattning för dessa två kostbara ädelstenar, som vi 
ha att betrakta och värdesätta den… Det hör till den lutherska kyrkans sanna katolicitet, att hon återställt 
och bevarat predikan som en väsentlig del av gudstjänsten… (Lutherska kyrkan) har vaktat sig för 
misstaget att lösa predikan ur liturgiens ram. Hon har därigenom kanske större möjligheter än andra 
grenar av den allmänneliga kyrkan att hävda den äktkristna predikans karaktär som det av en människa, 
med hänsyn till tidens krav framburna evangeliet, och tillika som en form för församlingens gemensamma 
andakt… Guds ord… predikan… ett stycke av Guds eget handlande genom en fattig, syndig människa, 
som han fått döma och upprätta, och så göra till budbärare om sin frälsning… (Guds ord) om än torftigt, 
dömer och upprättar ett nådehungrande hjärta… För den klassiska predikotypens renässans i vår kyrka har 
biskop Stadeners förkunnelse varit en faktor av största betydelse. Varje predikan skulle föra predikanten 
själv djupare i andelivets värld… (Predikan) skall innehålla något av verklig textutläggning,… söka ta 
sikte på de problem som faktiskt oroa samtidens människor,… ge näring åt det inre livet. (Bra om man tog 
vara på) möjligheten att predika över de epistolära texterna…(öppnar) för textutläggning.2 
  

     Brilioth förutsatte å ena sidan studium och samtidsanalys för att finna ut bibelns tilltal, å 
den andra ett närmande till en övernaturlig verklighet som inte självklart kunde uppfattas av 
det mänskliga sinnet.  
     Ljunggren såg predikan som det  ”ojämförligt förnämsta medlet när det gäller att nå fram 
till människorna med det himmelska budskapet”. Ljunggren hade en optimistisk syn på 
predikans möjligheter. Han hänvisar till radioprogrammen där ingenting kan tävla med de 
religiösa föredragen och gudstjänsterna.3  
     Cullberg såg prästen som förvaltare av ett uppdrag. Till detta uppdrag hörde att förkunna 
evangelium. Evangeliets innehåll var i sin tur Guds gärning i Kristus.4 
     Jonzon sökte i sin bibeltolkning efter det som var Guds ord i Guds ord. Han trodde sig 
nämligen veta att Gud inte är ordet men att Gud är i sitt ord. Han talade om bibeln i dess 
brokiga och ojämna rikedom liksom om att ordet, ofta det djupaste och klaraste gudsordet, är 
inbäddat och sammanvuxet med antropomorfismer och religionshistoriska relikt. Man måste 
äga en kompass för att andligen hitta rätt, en slagruta. Den slagrutan är för honom naturligtvis 
Kristus. Förutsättningen för att hitta rätt var vidare den troendes övertygelse att ordet är 
speciellt riktat till honom eller henne.  
     Samtidigt kan Jonzon tala om att ”det finns ett djupt frälsningshistoriskt sammanhang och 
en inre enhet i Skriften”.  
     Jonzon påpekade att Ordet aldrig talade utan Anden, och Anden aldrig utan ordet.5 Av 
denna anledning blev det för den som tog emot Guds ord också nödvändigt att äga lyhördhet 
för anden.  

                                                
1 Brilioth 1938, s 61 f. 
2 Brilioth 1938, s 120 f, 123 f, 126, 128 f. 
3 Ljunggren 1935, s 68. 
4 Cullberg 2 1940 s 61, 68, 69.  
5 Jonzon 1938, s 113. 



 108 

     Även Jonzon visar att tron på Skriftens bokstavsinspiration är en omöjlig hållning. Det 
duger heller inte att i sin bibelförståelse fly till kyrkans auktoritet.1      
     Förkunnelsen såg Aulén som det centrala i prästgärningen, en förkunnelse som var 
grundad på bibelns själva grundmotiv, försoningen.2  
Aulén var samtidigt mån om bibelns enhet. Han vill inte höra talas om liberalteologernas två 
evangelier, ett om Jesus och ett om Kristus. Denna syn på ett äkta evangelium inneslutet i ett 
av dogmer utbroderat evangelium, där Jesus omvandlats till den gudomlige Kristus menar han 
sig ha punkterat. Detta genom att påstå att det bara finns en dogm, dogmen om Guds kärlek i 
Kristus. Allt annat är inneslutet i detta enda.3  Av detta kan vi sluta oss till att dogmen om 
Guds kärlek i Kristus är Auléns tolkningsnyckel i hans läsning av Skriften som Guds ord.  
     Stadener säger inget i sitt herdabrev om det problematiska i att tolka bibeln, desto mer om 
dess tillämpning i förkunnelsen. Stadeners tro på det predikade ordet var i det närmaste 
obegränsad. Predikan hade för Stadener sakramental karaktär i ”dess egenskap av ett budskap 
från ovan, framburet på Guds befallning och på Guds vägnar”.4  
     Stadener förbinder det predikade ordet med Andens medverkan. ”Den helige Ande är den 
ande som verkar genom Guds ord”, slår Stadener fast och han kan t o m försäkra att ” den 
helige Ande” inte viker ”från kristenheten när denna predikar och driver ordet”.5      
     När han närmare skall reda ut vad det var i det predikade ordet som verkligen var Guds 
ord, talar han däremot inte om andens medverkan. Han säger att Guds ord är det ord som Gud 
själv talar och när han närmare skall bestämma detta påstår han att ”det bärande religiösa 
motivet, den andliga medelpunkten i det sagda” är Guds ord.6  
     Till riktmärkena för en rätt predikan hör anknytningen till reformationstiden. En rätt 
predikan skall utifrån behandla och beröra lärostycken  
 

om bättringen, gudsfruktan, tron på Kristus, trons rättfärdighet, samvetets tröst och hugsvalelse genom 
tron, trons övning, om bönen – hurudan den bör vara och att man må vara viss därpå att den är verksam 
och varder hörd – om korset, om överhetens och samt alla världsliga ordningars anseende och värde, om 
åtskillnaden mellan Kristi rike eller det andliga riket och världsliga saker och handlingar, om äktenskapet, 
barns uppfostran och upptuktelse, om kyskhet och om kärlekens alla plikter. Apol VIII 7  

 
     Angående tidsanknytningen har Stadener en hel del att säga. Predikan skall vara konkret 
och slående för att ge effekt. Stadener bedömer stämningen i tiden som  
 

realistisk, den har därjämte sinne för det gigantiska, den älskar aktivitet, och den har ett starkt behov av 
auktoritet.  

 
Detta leder till att också  predikan skall vara realistisk, d v s ej ta upp ”periferiska frågor och 
finesser”. Tydliga besked skall ges ”om själens allra nödvändigaste”. Predikan skall vara 
gigantisk, d v s ”inte hjärtnupen och villrådig”. Gud skall tillbedjas ”i enkla och kraftiga 
ordalag”. Svävande utsagor är ett oting. Predikan skall skall föra till något och lämna 
behållning.8  
     Reformationstiden får tjäna som förebild för den ideala tidsanknytningen. Tiden före 
reformationen var inte att tänka på. Då rådde ett oerhört förfall, enligt Stadener.  
 
                                                
1 Jonzon 1938, s 61, 63 f f, 109 ff. 
2 Aulén 1933, s 60−69, 76. 
3 Aulén 1933, s 31. 
4 Stadener 1933, s 77, 88. 
5 Stadener 1933, s 30 ff. 
6 Stadener 1933, s 73, 75 f. 
7 Stadener 1933, s 81. 
8 Stadener 1933, s 80, 15, 82−85. 



 109 

Reformationens predikan kombinerade Guds ord med psykologi. Reformatorerna  
 

uppsökte samtidens själ och avlyssnade dess andliga behov. Sedan visste de hur de skulle predika.1  
 
     Viktigast är dock kyrkobesöken, där förmågan att lyssna och minnas definieras som målet 
för kyrkobesöket. Höra och minnas betyder därvid ”förmågan att höra Guds ord d v s 
förmågan att verkligen höra Guds röst i ordet samt att minnas det predikade ordet”.2      
     Även för Ysander går det en rak linje från Guds ord till predikan. Ysander anser att 
”predikan är så betydelsefull, att dess vikt icke kan överskattas, därom måste vi likväl vara 
ense”. När han närmare skall beskriva varför och vad i en predikan som är så viktigt blir han 
både storslagen i sitt fromma anslag och vag.  
 

Vi skall predika Guds ord…Detta förutsätter en själavårdande realism som bakgrund…det är att predika 
Guds ords sanning – både om Gud och om själen …Predikanten måste döma så, att samveten känna, att 
det är till himmelen domen vill driva…Jag måste in under mödan, att Ordet varje gång skall ge mitt hjärta 
en predikan. 3  

 
Ysander påminner också om att predikan skall handla om sakramenten. ”Låt oss icke 
förtröttas att predika om sakramenten”, manar han.4  
     Bohlin talar om Guds ord som en handling i budskapets form. Dess verkan är att bygga 
upp ett rike i lyssnarens inre. Detta kan ske när budskapet tas emot i tro. Guds ord kan man 
alltså gripa endast i tro.5  
     Bohlin har som utgångspunkt för sin bibeltolkning Kristus och då Kristus som Guds son. 
Detta sonskap har han upptäckt dels genom egen bibelläsning, dels genom att ta till sig 
dogmernas formuleringar och Luthers vittnesmål. Inte minst har han funnit gudssonen genom 
egen andlig upplevelse.  
     Bohlin har dessutom mer att säga om Kristus. Han kan också förstå Kristus underifrån 
utifrån hans lydnad. Kristus ställde sig restlöst till Guds förfogande för rikets upprättande. 
Detta gjorde han utifrån att han ägde Guds ande utan mått.  
     Bohlin talade stundom med Luther om Kristus som Guds inre ord. Som sådan blir Kristi 
ande ”ett med avgrundsdjupet i Guds natur”. Följdriktigt kan Bohlin tala om Kristus som 
”alltigenom en Guds handling”.6 Detta hör samman med att Bohlin lät Kristi gudom 
fullkomnas i och med uppståndelsen. 
     Runestam behöver Guds ord som utgångspunkt för sin etik. Han finner vad han söker i 
Bergspredikans saligprisningar. Saligprisningarna blir alltså för etiken Guds ord i egentlig 
mening.7  
     När Runestam skall definiera vad som är Guds ord förbinder han Ordet med tron.  
 

Det som icke fattas medelst tro, är icke Guds Ord. Ordet och tron göra varandra. Liksom det är Ordet som 
väcker tron, så bekräftar tron själv Ordets sanning och dess rätt att vara auktoritet. Det är som hos Paulus: 
Ordets sanning betygas av var människas samvete.8   

 
 

                                                
1 Stadener 1933, s 80. 
2 Stadener 1933, s 120. 
3 Ysander 1937, 84, 89 f, 106. 
4 Ysander 1937, s 92. 
5 Bohlin 1935, s 75 ff. 
6 Bohlin 1935, s 77, 79. 
7 Runestam 1938, s 57. 
8 Runestam 1938, s 68.   



 110 

     Ordets verkan förbinder Runestam med förkunnelsen. Denna i sin tur måste få vara 
verklighetsnära. 

 
Predikanten måste gripa in med sin förkunnelse i de problem, som människorna dagligdags gå och stå i, 
inte i de stora problemen, inte i det allmänna fördärvet. 1 

 
     Eidem bemöter indirekt tidens misstro mot bibelns tillförlitlighet genom att ge sin syn på 
hur evangelierna, respektive Gamla testamentet skall förstås. Hans syfte är uppenbart. Det 
skall vara möjligt även för reflekterande människor att ta till sig bibelns budskap.       
     Evangelierna såg inte Eidem som exakt återgivning av yttre verklighet. Ett sådant synsätt 
leder till svårigheter omöjliga att forcera för en reflekterande människa, förutsätter jag att 
Eidem menade. I stället återspeglar evangelierna, särskilt de tre första, den äldsta 
församlingens predikan och undervisning om Jesu jordeliv.  Om Nya testamentet i sin helhet 
påstår Eidem att ”orden och tankarna i NT återspeglar vittnesbördet från omdanade och av 
anden pånyttfödda hjärtans vittnesbörd”. Med andra ord skall Nya testamentet ses som 
trosvittnesbörd, men inte trosvittnesbörd vilka som helst utan vittnesmål av människor 
påverkade av Gud. Eidem vinner så att säga ut evangeliernas trovärdighet bakifrån, via 
uttolkarnas tro. 
     Eidem anser att bibelläsningens syfte är uppbyggelse. Bruket av bibeln skall leda till att 
människorna får del av Skriftens välsignelse. För att få det förutsätts att bibelläsaren tar del av 
Gamla testamentet som en förberedande uppenbarelse. Bibelläsaren behöver inse att 
uppenbarelsehistorien genomgått en fortlöpande utveckling och att den gudomliga 
inspirationen nått sin höjdpunkt i och med Jesus.  Därför skall Gamla testamentet läsas med 
Jesu Kristi sinne och med hans budskap levande för sig.2  
     Eidems hela herdabrev är ett försök att i meditationens form föra läsarna till Gud. Han 
utgår från ett enda bibelord, Edert liv är fördolt med Kristus i Gud ( Kol 3:3). I sin 
bibelmeditation vrider och vänder han på detta bibelord för att därigenom utvinna olika 
ingångar för tolkning.  
     Eidem ställer det yttre mot det inre och det övervärldsliga mot det inomvärldsliga. Det 
övervärldsliga utesluter det inomvärldsliga. Endera har man sin skatt i himlen eller också på 
jorden. Himlen står för livet i Gud och jorden för den själviska viljan.3     
     Vart kommer då Eidem? Nära men inte ända fram, enligt honom själv Till en fördold 
gudsnärhet når han. Närmare når man inte på denna sida tillvaron, inser Eidem.  
     Eidems meditationsteknik  står i den mystiska traditionens sammanhang. Dess 
kännetecken är ”Gudsinnerlighetstankar” som enligt Eidem mitt i all yttre fördoldhet 
resulterar i något påtagligt i form av ”hängivenhet, förtröstan och lydaktighet” men också i ett 
”ännu icke”.  
     Eidems gudsrelation kännetecknades av innerlighet. På motsvarande sätt karakteriseras 
hans Kristusrelationen av samma innerlighet. Det är för läsaren svårt att i Eidems meditation 
sära relationen till Gud från relationen till något han kallar trons Kristus.4      
     Alla dessa referat visar hur biskoparna å ena sidan nalkas bibeln utifrån en grundsyn och 
utifrån den grundsynen gör för intellektet tillgängliga analyser av bibeltexten. Å den andra att 
de därtill förutsätter Andens ingripande för att Ordet skall fungera som Guds Ord och 
gudomligt tilltal.  
 
 
                                                
1 Runestam 1938, s 140.  
2 Eidem 1932, s 75−80.   
3 Eidem 1932, s 43−48. 
4 Eidem 1932 s 25, 27 f  29 f, 30−33, 38−42, 49−53, 75−80.  



 111 

14:3 Dogmen både absolut och närmevärde  
Biskoparna har i herdabreven genomgående sina läsare för ögonen. Detta går i dagen även när 
de behandlar bibel− och dogmfrågor. Bland kyrkfolk och präster var den inställningen 
levande att bibeln var grundläggande för tron. Detta utgick biskoparna från när de behandlade 
bibeln.  
     Synen på dogmerna var mer vacklande. Runestams mening var att ”läran och bekännelsen 
till sin verkliga innebörd är oförstådd av en ofantlig mängd människor”.1 Detta resulterade i 
att biskoparna i gemen trädde upp till dogmernas försvar. Detta gjorde de med glädje. 
Personligen vill jag betyga, bekänner Cullberg,  att ”Apostolicum med varje år blivit mig allt 
kärare och omistligare”.2 Enstämmig med Cullberg är i detta stycke Brilioth. Denne menar att 
den förnyade samlingen kring bekännelsen vara ”ett av de glädjande livstecknen”.3 Jonzon 
hävdar att en försvagad kyrka som inte riktigt vet vad den vill behöver en förstärkt 
bekännelse.  
 

Därför måste kyrkan hävda evangeliet och hävda bekännelsen, vilken intet annat är och vill vara än en 
bekännelse till evangeliet.4  

 
     Det i kyrkan förnyade talet om rätt lära hälsar även Andræ med glädje, men han hade sina 
reservationer. Han gillade inte kombinationen rätt lära – prästerlig härsklystnad. Det blir 
skolastik.  

Det är glädjande, att man åter börjar inse vad rätt lära betyder för kyrkan. Men knappt har det skett, förrän 
den gamla ofördragsamheten, härsklystnaden, frihetshatet vaknar och vädrar morgonluft. Rätt lära är 
naturligtvis ett fixt och oföränderligt begrepp, en samling satser, avslutande, färdiga och hopsummerade i 
kyrkans symboler och bekännelseskrifter... Den hopplösaste av all rationalism: skolastiken.5  

 
     Cullberg visar inte minst genom egna korta trosformuleringar hur naturlig 
dogmbildningen var. Här ett antal exempel från Cullbergs egen hand på formuleringar som 
skulle kunna bli utgångspunkt för ny dogmbildning. 
 

Gud har för alla tider s a s bundit sig vid Jesus Kristus… Cullberg 2 1940 s 17.  
Den Gud som träder Paulus till mötes i Kristus, är Kärleken. Cullberg 2 1940 s 13.  
Korset – försoningen… Blott i stilla tillbedjan ana vi dess outgrundliga rikedom. Cullberg 2 1940 s 14.  
Hur Kristi uppståndelse gick till…har jag icke skuggan av en hypotes. Men att här något skedde, som 
radikalt förändrade historiens gång, det är för mig höjt över varje tvivel…Korsets, försoningens gärning 
får sitt gudomliga insegel, den korsfäste träder nu fram som Segraren… Cullberg 2 1940 s 16.  
Kristus, den korsfäste, är den levande. Han lever med i vår, i min historia. Cullberg 2 1940 s 16. I centrum 
står korset. Cullberg 2 1940 s 100.  
Jag är borta från min Fader, jag glömmer Honom, jag glömmer min nästa i världen, jag tänker bara på mig 
själv…Då sker det otroliga. Min Fader vredgas icke på mig…Han sänder sin Son ut i världens ödemark 
att föra mig till rätta, han vill till varje pris vinna mig åter.  Cullberg 2 1940 s 15.  
Ur hans hand har jag mottagit mitt liv….han ställde mig på en viss plats… var jag än blir ställd, det må 
vara i en kyrka eller på ett slagfält, befinner jag mig alltså i Guds värld. Cullberg 2 1940 s 98. När jag ser 
din himmel… försynstro... innesluter vissheten, att jag även mitt under de svåraste lidanden och trångmål 
är i min Faders hand…medeltida kvinna sa ”trygg som en fjäder i stormen”. Cullberg 2 1940 s 99.  

 
     Brilioth känner behov av att ge de kristologiska formlerna en tolkning som står sig även i 
nutid. Han talar om att lösgöra de kristologiska formlerna från sin skolastiska tolkning och sin 

                                                
1 Runestam 1938, s 124, 126 ff. 
2 Cullberg 2 1940 s 84. 
3 Brilioth 1938, s 75. 
4 Jonzon 1938, s 187. 
5 Andræ 1937, s 118 f. 



 112 

historiska bakgrund och istället se dem som formler i betydelsen böneord som sträcker sig 
mot en överjordisk sanning, sanningen om Kristi person.1  
     Cullberg går på denna linje när han talar om trosbekännelse och dogmer. Han ser 
trosbekännelsen som en trohetsed till hövdingen Kristus, en bön som skall läsas vänd mot 
altaret där korset är rest. Vidare skriver han om dogmerna att dessa står i andra person,  i den 
personliga gemenskapens sammanhang och därigenom inte hamnar i konflikten mellan tro 
och vetande.2  
     För Andræ får bekännelsen inte bli en lagtext utan ”ett vittnesbörd om tro”.3  
 
    Runestam betonar att ”alla formler och läror bara äro närmevärden”.4 Som närmevärden är 
dock lagar, bestämmelser och läror oumbärliga. Därför behöver kyrkan exempelvis äga, 
utveckla och hävda en fast kyrklig bekännelse.5 Runestam går så långt att han om tros- och 
sedelagen kan säga följande 

 
Lagen, såväl i troslagens som i sedelagens form skall stå där som det högsta uttrycket för vad den djupaste 
kristna erfarenhet och tanke nått fram till såsom mänsklig tolkning av det gudomliga.6  

 
Dock kan tron aldrig uttryckas i någon formel av vilken tron uppkommer och lever.7 Lagens 
och för den delen också lärans främsta uppgift är att tjäna evangeliet. Vi måste förhindra, 
skriver Runestam att ”de höga läror som kyrkan ärvt från fäderna blir lag”. (i motsats till 
evangelium, min anm.)8 Lagen är nämligen enligt Runestam till allt annat också  
 

negativitetens princip, rättfärdigar dömandet av andra och alstrar den fariseiska uppbyggelse som består i 
falskt moraliskt patos och självgod ”sittliche Entrüstung” (harm).9       

 
     Bekännelsen ser Bohlin som ett hjälpmedel som ej får ges en ”bokstavsmässig eller 
juridisk tolkning”. Dess syfte är att ge oss  
 

samhörighetskänsla med den historiska fromhetstyp, som förkroppsligar den reformatoriska 
grunderfarenheten: vissheten om Guds oförskyllda nåd i Kristus…Sålunda skola bekännelseskrifterna 
vara en hjälp att rätt förstå evangelium.10   

 
     För Bohlin förutsätter tron ande och utan ande och tro blir inte ens den mest korrekta lära 
Guds ord. Omvänt kan enligt Bohlin Guds ande ”taga en i vissa stycken felaktig lära i sin 
tjänst”, nämligen när tron, d v s den helige Ande, är förhanden.11 Med andra ord är Guds ande 
en nödvändig förutsättning för allt trosliv, eller som Bohlin uttrycker det:  
 

Såsom kristna tro vi på Guds verkande i människosjälen genom den levande Anden. Anden är sannerligen 
icke någon quantité négligeable i kristustrons fördelsehistoria i en människosjäl.12  

 

                                                
1 Brilioth 1938, s 56. 
2 Cullberg 2 1940 s 96 f, 106. 
3 Andræ 1937, s 115, 117−119. 
4 Runestam 1938, s 124. 
5 Runestam 1938, s 127. 
6 Runestam 1938, s 127.  
7 Runestam 1938, s 127. 
8 Runestam 1938, s 124. 
9 Runestam 1938, s 126. 
10 Bohlin 1935, s 27. 
11 Bohlin 1935, se 57, 75, 77. 
12 Bohlin 1935, s 96. 



 113 

     Den andra sidan av verkligheten är att biskoparna i andra sammanhang har behov av att 
hävda bekännelsens absoluta värde.  Aulén får exemplifiera detta när han hävdar 
Kristusbekännelsens absoluta värde. Motivet bakom denna bekännelse anser han vara  
 

att det är Gud själv, inte något mellanväsen som handlar i och genom Kristus, alltså i en mänsklig, 
historisk gestalt, en vår broder.  

 
Utifrån ”objektiv religiös sanning” drar han den uppseendeväckande slutsatsen att genom 
denna insikt, som teologerna har delgett kristenheten, de två senaste århundradenas 
spänningar mellan kyrka och teologi övervunnits.1  
 
     Jonzon följer Aulén i spåren när han kommenterar de fornkyrkliga bekännelserna. Han 
säger om dem att deras syfte är att skydda Skriftens tro, att det verkligen var Gud som i 
Kristus försonade världen med sig själv 2 Kor 5:19.2  
     Cullberg hävdar att trosbekännelsen genombryter den moderna relativismen. ”Främst sker 
detta genom synen på Kristus såsom den Ende, den Ojämförlige”. Den moderna livssynen 
framträder i bjärt kontrast mot ”mot trosbekännelsens, dogmernas”.3 Av den anledningen är 
det enligt Cullberg omöjligt att vare sig anpassa eller avlägsna de för mänskligt tänkande så 
omöjliga dogmerna. 
 

Anpassning är omöjlig om därmed menas att kristendomen skall anpassas och bli acceptabel inom ramen 
av en inomvärldslig−relativistisk verklighetssyn.4  

 
     De reformatoriska bekännelseskrifterna tas upp av Jonzon och Stadener. Jonzon hävdar att 
de reformatoriska bekännelsernas huvudsakliga syfte var att hävda människans 
rättfärdiggörelse genom tron liksom konsekvenserna av denna tro. Stadener låter Stora 
katekesen framhäva Guds suveränitet och Gud som hjälparen i all nöd samt utesluta all egen 
berömmelse.5  
 
14:4 Den svåra uppgiften  
Nog var bibeln för de biskopar som här kommit till tals i en bestämd mening Guds ord men 
framför allt var den menad att bli det. Så kan biskoparnas mening sammanfattas när vi 
summerar deras utsagor om bibeln. Den sammanfattningen behöver emellertid kompletteras.         
     För att bibeln skulle bli det den är menad att vara, det vill säga ett bibelord med gudomlig 
verkan, var det enligt biskoparna nödvändigt att en rad villkor var uppfyllda. För att inte stupa 
i bibelläsningen behövde den kristne inse att bibeln i mångt och mycket var färgad av tid och 
omständigheter, sade en biskop. Att budskapet långt ifrån alltid var självklart uppbyggligt, 
påpekade en annan och det i samma syfte. Att bibeln skulle ses som trosvittnesbörd påstod en 
tredje. Att den kristne måste läsa eller lyssna på förkunnelsen med trons Jesus för ögonen, 
påstod Bohlin. Det förutsatte emellertid alla som hade något att säga i frågan, liksom att 
bibelläsning och förkunnelse förutsatte Andens bistånd för att bli till uppbyggelse.   
     Att bibelkritik satt spår i biskoparnas sinnen är alltså inte att ta miste på. Inte heller att 
biskoparna insåg att bibelns ställning var hotad och att dess betydelse i breda kretsar var 
relativiserad. Det var bland annat för att rida spärr mot det onda som kunde följa av detta som 
man tagit bibelkritiken på allvar och försökte hantera den på ett uppbyggligt sätt. Av samma 

                                                
1 Aulén 1933, s 13 ff, 29 f, 57. 
2 Jonzon 1938, s 96 f. 
3 Cullberg 2 1940 s 108.   
4 Cullberg 2 1940, s  93. 
5 Jonzon 1938, s 96 f. Stadener 1932, s 22−29. 



 114 

orsak lutade man sig också bildlikt talat mot ”trons Jesus” och ”Anden” i sin bibelförståelse 
och undvek att tala om en bibel som i alla sammanhang hade rätt. Man hade med andra ord en 
apologetisk inställning.   
     Bibeln ansågs alltså behöva förses med noggrann bruksanvisning för att bli det Guds ord 
den var menad att vara. Dessutom förutsattes Andens bistånd för att Ordet skulle nå fram.  
     Detta är den ena sidan av sanningen. Den andra är en mera trosviss inställning till bibeln, 
bland annat redovisad av Aulén. Aulén betonade bibelns enhet. Det finns inte två evangelier, 
ett om Jesus och ett om Kristus, hävdade han. Han gör det med anspråk på att framställa en 
objektivt bevisbar sanning. Brilioth å sin sida förutsätter en inre enhet i bibeln, också det med 
anspråk på att vara saklig. I själva verket måste förutsättas att både Aulén och Brilioth höjt de 
bibliska traditionerna över de historiska vittnesbörden och därigenom skapat sig rum för egen 
tolkning.  
     Den trosvissa inställningen till bibeln som Guds ord kommer tydligast fram i synen på 
predikan. Bibelns budskap är menat att levandegöras i förkunnelsen, ansåg biskoparna. I 
förkunnelsen blir Ordet till ett aktualiserat och levande gudsord, ett Ord som närmast kan 
liknas vid en gudshandling.  
     Så till avsnittet om dogmerna. Även biskoparnas syn på dogmerna står i ett apologetiskt 
sammanhang. Dogmerna, här i betydelsen trosformuleringar i kort form, var nödvändiga för 
att kristen tro skall kunna upprätthållas och hållas samman. Det insåg biskoparna. Därför stod 
de upp för dogmerna och gladde sig åt deras stärkta ställning.  Särskilt Cullberg, men även 
Brilioth, gör sig möda att förklara hur man skall se på och nalkas dogmerna utan att för den 
skull hamna i konflikt med bättre vetande. Liksom bibeln, kunde alltså dogmerna inte läsas 
rakt upp och ner. En viss inställning till dogmerna förutsattes för att dessa skulle bli till gagn 
för fromhetslivet.  
     Å andra sidan försvarar dogmen ”objektiv religiös sanning”. Det betyder att det 
vetenskapligt kan fastslås att en specifik dogm uttrycker något som tillhör kristendomens 
själva grundmotiv. Så var det enligt lundateologen Aulén med Kristusbekännelsen. Denna 
bekännelse hjälper oss att se att det är Gud själv som handlar i Kristus, inte ett mellanväsen. 
Cullberg är trots annan grundsyn inne på samma linje.1 För Cullberg var dogmerna per 
definition konfessionellt bestämda. Trosbekännelsen bryter enligt Cullberg den moderna 
relativismen och befrämjar den religiöst riktiga tron på Kristus som den ende. Eller som för 
Jonzon och Stadener där de reformatoriska bekännelseskrifterna utan krumbukter rent faktiskt 
försvarar bibelns huvudbudskap, läran om rättfärdiggörelsen genom tron. När på detta sätt 
dogmens objektivt religiösa sanning hävdas liksom bibelns inre enhet måste detta ses som 
trosutsagor, inte som för förnuftet uppenbara sanningar. Detta även om motsatsen hävdas. 
     Det var alltså ingen lätt uppgift biskoparna hade i och med att de alla, mer eller mindre 
uttalat, gått bibelkritikens väg. För att bibel och bekännelse mot den bakgrunden skulle bli 
brukbara var en alls inte självklart genomförd aktualisering ovillkorligen nödvändig.  
     Detta gjorde det i sin tur inte lätt att få brett genomslag hos svensk allmänhet för sin syn på 
bibeln som Guds ord. Det dög inte att mana folk att läsa som det står. Tillägget, låt oss 
samtidigt kommentera och ställa till rätta, var nödvändigt. Med andra ord förutsattes en stark 
och enhetlig tolkningstradition från kyrkans sida för att bibelns budskap skulle nå fram. Men 
denna enhetliga tolkningstradition fanns inte. I Sverige stod tolkningstradition mot 
tolkningstradtion.2     
     Det blev inte lättare av den höga synen på förkunnelsen. Redan på trettiotalet stötte 
förkunnelsen oundvikligen på både konkurrens och prövning i det flöde av ord som enligt 
Brilioth sköljde över landet.  
                                                
1 Persenius 1987, s 71. 
2 Dahlén 1999.  
 



 115 

     Ett kritiskt sätt att se på bibeln var, som jag ser det, på sikt en nödvändighet och hade varit 
det sedan länge. Det krävde bland annat hänsynen till uppenbar sanning. Samtidigt innebar 
alla former av bibelkritik en försvagning av den arsenal av åtgärder som fanns tillgängliga i 
kampen för att vidmakthålla en kristen kultursyntes i Sverige. Inte heller befrämjade det den 
kristna kultursyntesen att förkunnelsen hotade att dränkas av omgivningens mångahanda.  
 
15 Trons förunderliga öga   
 
15:1 Inledning 
Den historiskt kritiska forskningen, som biskoparna i gemen hade tagit till sitt hjärta, hade 
åstadkommit att allt mindre med säkerhet kunde sägas om den historiske Jesus. Detta betyder 
inte att biskoparna övergick till att tala om sin frälsare med mindre bokstäver. Tvärtom tycks 
det. Nya möjligheter öppnades för dem när den liberala teologin från tjugutalet och framåt 
tvingades retirera för en teologi som vänt sin blick från människan till Gud med betoning på 
Guds suveränitet och väldiga gärningar. I den nya teologins spår följde att teologerna inte 
längre utgick från människan Jesus utan från den gudomlige Kristus. Jesu gärning kom att 
förstås huvudsakligen som en gudshandling. Därmed var vägen öppnad inte för den historiske 
Jesus utan för trons Kristus. Och om denne kunde man säga mycket.  
     Bohlin tycks ha haft mest att förtälja. Han talar, nästan i självbekännelsens form, om vad 
man kan se med trons öga. Han talar om mänskligheten indragen i ett förunderligt gudomligt 
drama där Kristus spelar huvudrollen, ja där den avgörande kampen mellan gudsherradömet 
och demonismen utspelas i Kristi inre för att sedan nå ut till mänskligheten.  
    Övriga biskopar som yttrar sig är mer återhållna. Dock tänker de i långa stycken som  
Bohlin. ”Trons Kristus” var också för dem utgångspunkten och det gudomliga dramat 
förutsatt. 
     Tillåt mig belägga med ett mer utförligt referat av Bohlins trostolkning för att sedan med 
exempel från några av de övriga biskoparna visa att Bohlins trostolkning var i linje också med 
deras tänkande. 
 
15:2 Bohlins trostolkning  
     Bohlin grundande medvetet sin kristendomsförståelse i sitt herdabrev på en i långa stycken 
subjektivt betingad trostolkning. I denna trostolkning var försoningen det centrala. Ordet 
försoning förekommer endast sparsamt i NT, påpekar Bohlin. Ändå blir det om försoning hela 
bibeln handlar, detta på grund av Bohlins trostolkning.1  
     I denna sin trostolkning fogade Bohlin samman hela Kristi livsverk till ett enda drama. 
Kristi livsverk blev till en kamp som kulminerade vid korset där Kristus ”mitt i det 
ögonskenliga nederlaget” stod som segraren.2   
     Till trostolkningen hörde vidare att Kristus enligt Bohlin förstod sig vara ”Guds särskilda 
redskap för gudsherradömets upprättande i världen”. Genom att fullfölja sitt verk gav han 
människorna den plats i skapelsen där de rätteligen hörde hemma.3  
     Bohlin tog inte upp frågan om uppståndelsens hur. Han fixerade inte sin syn på den 
kroppsliga uppståndelsen. Detta främst, menar jag,  för att inte störa trosinterpretationen. Ett 
ställningstagande i ena eller andra riktningen skulle lätt förskjuta intresset från det centrala i 
Kristusdramat.4  

                                                
1 Bohlin 1935, s 83. 
2 Bohlin 1935, s 80. 
3 Bohlin 1935, s 78. 
4 Bohlin 1935, s 87. 



 116 

     När Bohlin i sin trostolkning kommer fram till uppståndelsens konsekvenser, låter han 
Kristi uppståndelse föra över i Kristi enhet med Gud. Kristus inte bara har Anden utan är 
Anden i denna sin nya existensform. Det råder en personlig enhet mellan Gud och den 
uppståndne. Denna Kristi nya livsform betecknar Bohlin t o m som ”hjärtpunkten i trons 
kristustolkning”. En följd av detta blir att Bohlin närmar sig en teocentrisk teologi som i det 
stycket överensstämde med övriga biskopars.1  
     Även i synen på Anden blir trosinterpretationen tydlig. Bohlin tyglar Anden genom att i 
likhet med traditionell teologi låta Andens budskap bli identiskt med ”det budskap och den 
kraft som Jesus Kristus är”. ”Det är icke fråga om en ny gudskännedom och 
människokännedom, oavhängig av kristusuppenbarelsen” som Anden förmedlar, menade 
Bohlin.2   
     Denna Bohlins trostolkning betecknar Bohlin, därtill påverkad av sina  Kierkegaardstudier, 
som ett riskfyllt språng, där det blott finns ”två möjliga livslägen, det ena tillit till den Evige, 
det andra livsångest. Därvidlag ser Bohlin livsångesten dels som ”ett tecken på en själslivets 
desorganisation” dels och framför allt röjer den emellertid ”vårt väsens högsta, heliga 
förhoppning”. Ångesten blir så förstådd ”den religiösa livsmöjligheten själv”.3 Till Bohlins 
trostolkning hör alltså selektiv anslutning även till Kierkegaard.  
 
 
15:3 Vad trons öga hos Bohlin såg  
     Bohlin ägde eller hade åtminstone erfarenhet av något han kallar ”trons öga”. Trons öga 
var upplyst av den fortfarande verkande anden, eller med Bohlins uttryck, kristusanden. Det 
är ett livgivande verk denne Ande i dag utför. Bohlin talar om en fortsatt skapelsegärning som 
sätter liv i den annars jordiskt förankrade människan. Åtminstone förstår jag honom så när 
hans skriver.  
 

Den helige Ande, den i församlingen verksamma kristusanden, fullföljer den gudomliga 
skapelsegärningen. Med skapelsegärning åsyftar jag i detta sammanhang närmast den gudomliga gärning, 
varigenom det själsligt – biologiska råstoffet blir bärare av ett mänskligt liv.4 

 
     Med trons öga kunde människan se Gud i tillvaron och upptäcka att bakom bibelns 
begränsning och ofullkomlighet dolde sig ett drama, ett drama som handlade om  
 

Guds kärleks handlingar med mänskligheten… Trons öga upptäcker…konungasonen bakom 
uppenbarelsens pilgrimsdräkt.5  
 

     Ja hela tillvaron var ett drama där kampen stod mellan gudsherradömet och demonismen 
och där den avgörande kampen, under över alla under, skedde i Kristi inre. Bohlin påstod 
detta utifrån sin övertygelse att Kristi prövningar var historisk verklighet. De var reella, inte 
några låtsasprövningar.   
 

Vi måste räkna med att Kristi hela jordeliv var fyllt av frestelser som det kostade honom det yttersta att 
övervinna på varje punkt.  

 
 
 
                                                
1 Bohlin 1935, s  88 f.   
2 Bohlin 1935, s 93. 
3 Bohlin 1935, s 99. 
4 Bohlin 1935, s 98. 
5 Bohlin 1935, s 28. 



 117 

Men, framhävder Bohlin, han motstod som den ende frestelserna.  
 

Medan tillvarons demoniska makter ha sitt tag – helt eller delvis – hos oss alla, kan denne ensam med 
rätta vittna, att i honom finnes intet som hör denna världens furste till Joh 14:20.  

 
    För Bohlin blev den religiösa slutsatsen att den avgörande striden mellan gudsherradömet 
och demonismen alltså  
 

i sista hand utspelas på den osynliga valplats, som Kristi innersta är.1  
 
     Till Bohlins trostolkning hörde alltså både förmodanden om den historiske Jesus och om 
Jesu livs kosmiska inverkan. Till denna inverkan hörde, för att fortsätta Bohlins utläggning, 
att Kristi segrar i livet och på korset kvalificerade honom för upphöjelsen. Hans resonemang 
lyder som följer. Kristi seger manifesterades genom att       
 
 

Gud lät honom uppstå, eftersom det icke var möjligt, att han skulle kunna behållas av döden.  
 
Bohlin citerar här från Apg 2:24. Bohlin markerar att kors och uppståndelse hör samman. 
”Påskdagens under är inneslutet i Långfredagens seger”, skriver Bohlin och han fortsätter:  
 

Ty det är just emedan Gud segrat på varje punkt i Kristi jordeliv, som Gud kan upphöja honom.  
 

     Bohlin kvalificerar alltså Jesu segrar över frestelser och ondska och gör dem till villkor för 
upphöjelsen.2  
     Till Bohlins trostolkning hör vidare att Bohlin lät Gud själv bli delaktig i Sonens lidande.  
 

Den gudomliga kärleken går lidandets väg…. Den Evige lider själv med i Sonens lidande – denna slutsats 
tvingar sig på den reflekterande tron. Lidandet uppenbarar, hur mycket det kostar Kristus, kostar Gud, att 
förbli gudomlig kärlek, denna självförglömmande godhet, som är den oförsonliga motsättningen till 
demonismen. ….. den Evige, som är helig godhet.3 

      
Den troende, d v s den som begåvats med Anden eller ”trons öga” levde enligt Bohlin på 
övertygelsen att den gudomliga uppenbarelsen innebär en konkret insats i mänsklighetens liv, 
detta i tre tempus,  
 

i det levande förgångna, i det evighetsfyllda närvarande och i hoppets futurum.4   
 
Framför allt ser hon att det bibliska dramat inte enbart är ett drama i historisk tid utan också 
bär på en inre samtidighet.  
 

Försoningen genom Kristus har också en aktuell−individuell innebörd, ty den får frälsningsbetydelse för 
oss blott därigenom, att vi var och en för sig varda samtidiga i vårt inre med gudsgärningen i Kristus…  
Ingen andlig seger kan jämföras med denna. Den vanns i det förflutna en gång – men den är samtidig med 
varje trons släktled – den är liksom vunnen i dag.5  

 

                                                
1 Bohlin 1935, s 79, 80, 82 f. 
2 Bohlin 1935, s 88. 
3 Bohlin 1935, s 86. 
4 Bohlin 1935, s 93 f. 
5 Bohlin 1935, s 84 f.    



 118 

     Det är, menar Bohlin, när en människa upplever denna samtidighet med Kristus som hon 
inser sin ställning som en frälsningsbehövande syndare.  
 

Sålunda gömmer Kristi kors en tyst dom – känd och erkänd av envar, som blir samtidig därmed i sitt inre. 
Just här lär jag mig bättre än någonstädes eljest vad Luther kallar den svåraste av alla konster – att bli en 
frälsningsbehövande syndare.1  

 
     För Bohlin fanns det enbart en väg att nå sin bestämmelse, vägen genom Kristus. Det var 
den väg Gud utkorat för all sin mänsklighet. Bohlin sammanfattar sin tro i följande magnifika 
sats:  
 

I Kristus, i honom, som ensam känner Fadern, har gudsanden funnit den historiska förmedling, som icke 
låter överbjuda sig, med vilken intet annat tål en jämförelse.2  

 
     Dessutom påstår han:  

 
Genom Kristus har profetdömet upphävts i princip och en ny tidsålder brutit in – Sonens…nu är de (d v s 
dagens profeter)  kallade att vara vittnen.3  

 
Samtidigt erkänner Bohlin något motsägelsefullt en gudsuppenbarelse även utanför Kristus. I 
all ursprunglig religion är Gud verksam, understryker Bohlin.4  
 
     Bohlin tänker sig vidare att det finns en anknytningspunkt mellan människan och Kristus. 
Mötet innebär ett igenkännande.  Därigenom blir Kristustron varken  
 

ett naket tankepostulat eller ett opersonligt bejakande av en yttre auktoritet och betygar sig på detta sätt 
som gudomlig sanning.  

 
Detta igenkännande är dock inte det enda. När en människa upptäcker Kristus innebär det 
både ett ”igenkännandets glädje” och ”bävande förundran”.5  
 
     Bohlin förutsätter som ett trons postulat att möjligheten till ett personligt gudsförhållande 
är givet alla. Anden är alltså något alla kan få del av, undantaget den som lider av kroppslig 
och mental defekthet. I sådana fall förutsätter Bohlin att möjligheter ges efter livet.6  
     Bohlin beskriver hur tron på Kristus tänds. Det kan vara genom  
 

den i församlingen predikade Kristus… (eller genom) de självförglömmande gärningarnas tysta 
vittnesbörd…(Det kan också vara) genom den evangeliska berättelsen såsom sådan eller det 
nytestamentliga vittnesbördet.  

 
Allt detta kan föra tron till människans hjärta.7  
 
     Tron är för Bohlin inte identisk med  trosupplevelsen. Trosupplevelsen kommer och går.  
 

Endast samvetslydnaden mäktar skänka fasthet och sammanhang åt det kristna troslivet.1 

                                                
1 Bohlin 1935, s 78−89, 98.  
2 Bohlin 1935, s 100. 
3 Bohlin 1935, s 91. 
4 Bohlin 1935, s 90 f f, 100 f. 
5 Bohlin 1935 s 101. 
6 Bohlin 1935, s 98 f. 
7 Bohlin 1935, s 93, 97. 



 119 

 
     Människan stöts ur trons gemenskap när människan gör uppror mot Gud. Detta sker när 
människan  

 
tilltror sig kraft till tro och kraft till otro… Människan tilltror sig att i kraft av sina egna ideella tillgångar 
kunna genomföra sin evighetsbestämmelse−  prestationsreligionens väg – eller hon lämnar tanken på 
evighetsbestämmelsen mer eller mindre medvetet åsido – den öppna eller förstuckna gudsförnekelsens 
väg. 2 

 
15:4 Andra biskopars vittnesbörd  
    Övriga biskopar var inte lika konkreta i sina beskrivningar av det mänsklighetens drama 
som trons öga uppfattar och i vars mitt Kristus stod. Men att exempelvis Cullberg tänkte i 
samma riktning som Bohlin anar man redan när Cullberg postulerar att den mänskliga 
tillvarons drama försiggår på två plan  
 
     nedre planet jordelivet och det övre den gudomliga verksamheten.3  
 
     Runestam framställer tron som en ny utgångspunkt. Han beskriver denna nya 
utgångspunkt på följande sätt. Med tron finner vi inte frimodigheten i oss själva utan  
 

i  Jesus Kristus; i den nya verklighet han uppenbarar, i den sanning han står för.       
     
Som Kristi tjänare lever vi inte  

 
på självet, utan på självets överlåtelse, på överflyttningen av livets tyngdpunkt till Guds sfär.  

 
Detta innebär i sin tur att vi förstår att tron i första hand inte innebär  
 

förändring i människans psyke, utan, …förflyttning i en ny situation, ett nytt läge, där hon blir seende 
eller få en ny utsikt över livet.  

 
Om detta har stora kristna män i historien vittnat. De skildrar sin omvändelse  
 

som en ny syn, ett plötsligt avslöjande för själens blick av ett nytt verklighetsinnehåll.  
 
Varaktigheten i omvändelsen består enligt Runestam i att ständigt återvända till denna nya 
utgångspunkt, där en egocentrisk syn byts ut mot en teocentrisk.4 Vi känner igen Bohlins 
”trons öga” i detta sätt att resonera.   
     När Runestam positivt skall uttrycka vad kristen tro står för går han gärna till Luther. Vad 
Luther beträffar blev han fri, skriver Runestam, när han  
 

lyckades bryta sig ut ur ”självupptagenhetens ” trollkrets och rikta blicken på något som var utanför 
honom, Kristus, Ordet.  

 
     Runestam konstaterar vidare att ”friheten ligger i Gud, och Gud är större än vårt hjärta”.  
Gud är något ”extra nos”, en förlåtande och barmhärtig Gud  
 

som tar sig an människans förblivande synd− och skuldproblem.1  
                                                                                                                                                   
1 Bohlin 1935 s 102. 
2 Bohlin, 1935, s 70, 76, 83. 
3 Cullberg 2 1940 s 107. 
4 Runestam 1938, s 27, 30, 73 f.f. 



 120 

 
     Vad Runestam vill i sitt möte med människor är att visa människor tillbaka till Gud. Han 
gör det i vissheten om  

 
att innerst i tillvaron bor en makt, som gläder sig mer än ett faders- och modershjärta över att den 
förlorade återkommit, och har famnen full av håvor för den återvändande.  

 
Detta gör han desto hellre som han vet att  
 

prästens hela uppgift är att förmedla Guds kärlek till olyckliga människor.2  
 
     Ljunggren tar upp tron ur en rad aspekter. I grunden ligger där övertygelsen om att det 
Kristus verkat lett över i trons möjlighet. Denna tro har människan fått som en gåva, en gåva 
som förutsätter aktivt gensvar. Tron blir så förstådd gåva som leder över i aktivitet.  

 
Tron måste alltså verkas i oss och givas såsom gåva från ovan… Gåvan måste mottagas och mottagas 
under aktivitet av allra personligaste slag… När människan tror, sker det alltså något med henne och hos 
henne... Människan blir inte god av att göra goda gärningar, utan att hon måste fastmer vara god för att 
göra goda gärningar.3  

 
     Trons gensvar kan te sig som ett språng.  
 

När vi vågar trons språng in i det osynligas värld, då framstår Gud såsom realiteten över 
alla realiteter.4  

 
     Tron innebär lydnad.  
 

Tron är alltså till sitt innersta väsen ingenting annat än lydnad, lydnad för ordet eller – såsom det också 
ofta heter − för det första budet i lagen, vari hela Guds vilja är sammanfattad och som i sista hand 
omfattar även de övriga buden. 5 

 
     Tron leder till relation.  
 

Den relation som genom tron sättes mellan människa och Gud. Den är av alltigenom personligt −aktiv 
halt, fylld av sedligt innehåll och därigenom också mäktig av sedlig kraftverkan utåt.6  

 
     Det är ej möjligt få fram en bild av den historiske Jesus, ansåg Jonzon. Vi måste sätta vår 
lit till trons Jesus. Detta kan ske desto lättare som den kristnes förstånd enligt Jonzons mening  
var upplyst av tron. Jonzon skiljde nämligen på ett förstånd i vanlig mening och ett förstånd 
upplyst av tron.7  
     Jonzon betonade, med tidens teologi bakom ryggen, Jesu höga anspråk och hans 
enastående självmedvetande. Det är Jesu gudom Jonzon vill komma åt genom denna sin 
betoning. Detta därför att Jesu gudom för Jonzon var avgörande för människornas frälsning. 
Så lärde Luther, undervisar Jonzon, som hävdade att tron på Kristi gudom och den frälsande 

                                                                                                                                                   
1 Runestam 1938, s 66 f. 
2 Runestam 1938, s 135. 
3 Ljunggren 1935, s 60, 61, 63. 
4 Ljunggren 1935, s 57. 
5 Ljunggren 1935, s 61 f.   
6 Ljunggren 1935, s 62. 
7 Jonzon 1938, s 135, 104. 



 121 

rättfärdiggörelsen betingade varandra. Rättfärdiggörelsen genom tron var på den grunden 
själva nyckeln och kompassen för Luther och var det likaledes för lutheranhängaren Jonzon.1  
     I samma anda var Jonzon mot anpassning av evangeliet efter ett modernt 
kulturmedvetandes krav. Kristendomen måste få förbli den kristendom den varit i nitton 
århundraden, hävdade han.2      
     Detta är emellertid bara en sida av verkligheten. Den andra kommer fram när han talar om 
”evangeliet i evangeliet”. Detta evangelium är inte trångt, hävdade han.3 Det kristliga är det 
humanas frälsning och fullkomning, kan han i annat sammanhang säga.4 Eller Guds ord har 
en bundsförvant i varje mänskligt hjärta eftersom Gud skapat människan till sig.5 
 
15:5 Trons förunderliga öga både tillgång och hinder 
Jag avslutar detta kapitel med en redovisning av hur jag utifrån min förståelsehorisont ser på 
Bohlins religiöst dramatiska verklighetstolkning  som den framträder i detta kapitel.  
     Traditionell kyrklighet utmanades även i Sverige från andra hälften av 1800–talet och 
framåt  av en bildad allmänhet. Teologer lät sig påverkas av utmaningen. Resultatet blev i 
första skedet en liberal teologi, vars betydelse kulminerade vid sekelskiftet 1900. Denna 
teologis betoningar har jag ovan gett exempel på i min redovisning av innehållet i 
Kristendomens väsende. I sin renodlade form tvingades liberalteologin snart lämna plats för 
nya strömningar som, i reaktion mot liberalteologins människotillvända inställning, betonade 
tron på en verkande Gud som i sin suveränitet sprängde mänsklig begränsning. Samtidigt 
stannade mycket av liberal teologi kvar på sätt som jag i tidigare kapitel lämnat exempel på. I 
denna dubbla idétradition levde Bohlin liksom för den delen även de övriga 
trettiotalsbiskoparna.  
     För Bohlins del kan vi i hans herdabrev avläsa resultatet. När han skall redovisa sin och 
kyrkans tro låter han Kristus under sitt jordeliv utkämpa en kamp på liv och död mot frestelse 
och ondska, men också som uppstånden ingå som själva hjärtpunkten  i ett kosmiskt drama 
som sprängde tid och rum. Därvid är att märka att inomvärldsliga mirakler och under inte ges 
någon plats i Bohlins framställning. Till och med Jesu kroppsliga uppståndelse ställer sig 
Bohlin tveksam till. Samtidens vetenskapliga inställning, liksom påverkan från den liberala 
teologin, har här satt sina tydliga spår.  Tillvaron utanför tid och rum kunde däremot inte nås 
av den vetenskapliga kritiken. Den uppståndne, det vill säga den med Gud förenade Kristus 
ges fritt spelrum att påverka människors hjärtan och samveten. 
    Bohlin lade ut trons konsekvenser på bred front. I själva verket på så bred front att den 
berörde även den politiska verkligheten. Det Per Albin Hansson och makarna Myrdal hade att 
förtälja, och som vi ovan tagit del av, var ingenting som låg utanför Bohlins intresseområde. 
Nu kan det Bohlin såg med ”trons förunderliga öga” inte utan möda förenas med makarna 
Myrdals och Per Albin Hanssons betydligt nyktrare ”trosögon”. Mot Bohlins kosmiska 
kristusdrama står socialisternas konkreta ideal. 
     Inspirationen till Bohlins trostolkning har kommit från flera håll. Bohlin hade liksom 
övriga biskopar liberal teologi i bakhuvudet. Det vet vi. Så även det teologiska tänkande som 
följde efter den liberalteologiska epoken.  Bohlin var självfallet också influerad av det 
allmänna tidsläget liksom av i hans närhet rådande fromhet och förkunnelse. Han hade lärt av 
eget bibelstudium liksom av egen forskning, inte minst av sina Kierkegaardstudier.  
     Utifrån sina tillflöden gör Bohlin sedan sin personliga tolkning utifrån egna 
troserfarenheter. Resultatet blev en kristendomsförståelse som inte enbart visar vad kyrkan 
                                                
1 Jonzon 1938, s 135, 137, 83 f. 
2 Jonzon 1938, s 132 ff.  
3 Jonzon 1938, s 167 f. 
4 Jonzon 1938, s 205. 
5 Jonzon 1938, s 175. 



 122 

står för, utan framför allt äger en personlig touche. Herdabrevet ger intryck av personlig 
trosbekännelse. Läsaren får en känsla av att Bohlin delar med sig av en tro som uppfyller hans 
inre och  hjälper honom att tolka och hantera den verklighet han möter i sitt liv som biskop, 
medmänniska och som samhällsmedborgare. 
     Till dessa tankar om Bohlins trostolkning kan följande reflexion fogas. Om Bohlin 
exempelvis hade levt under det av romantik präglade första hälften av 1800−talet hur hade då 
hans kristendomsförståelse sett ut?   
     Det är värt att lägga märke till att tron ses som något exklusivt i Bohlins och för den delen 
också i övriga ovan apostroferade biskopars kristendomsförståelse. Det ”trons öga” såg var 
förvisso inte var mans egendom. Förutsättningen för att kunna se var för Bohlins del enligt 
eget vittnesbörd ytterst ett vågsamt ”trossprång”, dessutom ett eklektiskt förhållningssätt till 
de kristna sanningarna. Till detta kommer att tron av Bohlin liksom av övriga biskopar sågs 
som resultatet av personlig avgörelse, en avgörelse som inte var given utan beroende av 
främst Andens medverkan.  
     Å andra sidan betonar Bohlin explicit, övriga biskopar implicit, att tron var någonting som 
alla kunde få del av. Om inte detta kunde ske på grund av personliga defekter, fick människan 
enligt Bohlin sin chans att ta ställning till tron på den andra sidan tillvaron. Dessutom, och det 
betonar Bohlin, upplevs inte mötet med Kristus som något främmande. Det finns anklang i 
människans inre för detta möte. 
    Alltså, å ena sidan exklusivitet å den andra inklusivitet. Å ena sidan ett inomvärldsligt 
perspektiv, påverkat av tid, rum och omständigheter, å den andra tro på ett kosmiskt drama 
som spränger mänskliga gränser. Båda dessa ytterligheter lever parallellt inte bara hos Bohlin 
utan även hos övriga biskopar, åtminstone om man har trettiotalets herdabrev som källa. 
Bohlin är bara så mycket tydligare än de andra. 
     Exklusivt och inklusivt på en och samma gång. Kan något så komplicerat få förtur i ett 
framtida Sverige med ständigt växande valmöjligheter. Jag tvivlar på det. 
 
16 Kyrkosynen 
 
16:1 Inledning 
Inledningsorden till En bok om kyrkan, som kom ut 1942, är skrivna av Gustaf Aulén. I denna 
motiverar denne varför just kyrkofrågan aktualiserats i Sverige. Det berodde, påstår han, på 
den evangeliska kyrkosynens sedan länge pressade läge på grund av sekularisering och 
frikyrklighet. I detta läge lanserade Einar Billings i början på 1900−talet den religiöst 
motiverade folkkyrkotanken. Det originella i denna konception låg i ”att det yttre 
organisatoriska djärvt sammanknöts med det mest centralt religiösa... syndernas förlåtelse”. 
Den gudomliga nåden blev därigenom ”bärare av den levande, ständigt fortgående gudomliga 
uppenbarelsen”. Svagheten i denna Billings folkkyrkotanke var för Aulén den bristande 
anknytningen till Nya testamentet. Detta i sin tur var en viktig anledning varför kyrkotanken 
återigen behövde aktualiseras. Målet var, som Aulén uttrycker det, att ”utifrån kristendomens 
egna förutsättningar och mänsklighetens faktiska livsvillkor, klarlägga den kristna kyrkans 
förhållande till ´världen´ ”. I detta arbete måste allt sådant vika som inte var sakligt motiverat. 
Målet var att kyrkan skulle ”framträda sådan som den verkligen är”.1  En from förtröstan 
måste man säga, särskilt som Aulén låter det svårbestämda ”mänsklighetens faktiska 
livsvillkor” spela med i förutsättningarna.  
     Min angreppspunkt är delvis en annan. Jag har inga ambitioner att demonstrera innebörden 
i någon förment äktkristen kyrkosyn. Däremot försöker jag i mina referat nedan i anslutning 
till Auléns tal om sekulariseringens och frikyrklighetens betydelse, läsa mellan raderna. Detta 
                                                
1 En bok om kyrkan 1942. 



 123 

för att få tag i vad kyrkans försvagade ställning kan ha betytt när biskoparna talade om 
kyrkan. Jag frågar mig vad det betydde för synen på kyrkan att greppet om folket höll på att 
förflyktigas. Detta när man samtidigt ville hålla fast vid det gamla, d v s en kyrka som 
omfattade hela folket? Vidare, vad utmaningen från den under trettiotalet kulminerade 
frikyrkorörelsen med sina troendeförsamlingar hade för verkan? Eller vad det betydde för 
kyrkosynen när kyrka och kristendom inte längre var samhällets självklara förutsättning och 
där den politiska ledningen inte längre med självklarhet såg sig som en del av den kristna 
församlingen. Eller när socialisterna ständigt trummade på med sitt budskap om religionen 
som privatsak.  Rimligen måste dessa frågor ständigt ha malt i de nyvalda biskoparnas 
huvuden och påverkat deras ställningstaganden. 
     I mina försök utgår jag från att verkligheten låter sig speglas i kyrkosynen. Inte enbart 
verkligheten om vad kyrkan egentligen är eller är menad att vara, i stil med Auléns ansatser 
ovan. Mer än så. Jag tror att ett närstudium av biskoparnas kyrkosyn även avslöjar hur man 
positionerade sig för att kyrkan skulle kunna bibehålla sin ställning. För mig är det med 
kyrkosynen som med Bohlins ”trons förunderliga öga” där det visade sig att omgivningens 
påverkan  i hög grad inverkat på  trons innehåll.   
 
Uppgiften är svår och svaren långtifrån självklara. Visserligen underlättar det att biskoparna i 
stort tänkte i samma riktning. Detta måste i sin tur förstås utifrån att de alla levde under 
liknande betingelser, att de kände varandra och att deras kulturella och religiösa tillflöden var 
besläktade. De kom från likartade kyrkliga, oftast lantliga miljöer och de hade en akademisk 
bakgrund. Sedan kanske viktigast av allt; Einar Billing och Nathan Söderblom var stora namn 
för dem. Framför allt hade Billings nationellt förankrade folkkyrkosyn påverkat dem alla. 
Folkkyrkosynen var i sin tur direkt förbunden med ungkyrkorörelsen. Denna akademiskt 
förankrade väckelse med sina nationella och samtidigt kyrkliga aktioner var i stort gemensam 
egendom i trettiotalets biskopskollegium.1 Billings folkkyrkosyn har enligt min mening 
framför allt samband med det allmänna talet om folkkyrkan som blivit populärt bland kyrkliga 
företrädare under det tidiga 1900–talet. Begreppet folkkyrka var ett lämpligt slagord när 
kyrkans hotades plats i folket skulle räddas.2 
     Till deras referensramar hörde även kännedom om och påverkan av Söderbloms 
internationella perspektiv liksom av tankar om kyrkan som går utöver Billings. Dessa hade en 
av sina viktigaste rottrådar i i uppsaliensisk exegetik under Anton Fridrichsen. Till detta 
kommer att det som benämns ”den nya kyrkosynen” kom att ha en av sina företrädare bland 
deras egna. Jag tänker på Gustaf Aulén, som redan i sitt herdabrev 1932 uttrycker tankar som 
kom att bli kännetecknande för den nya kyrkosyn.3 som fortfarande under trettiotalet långt 
ifrån var färdigutvecklad.  
     Mot denna gemensamma bakgrund är det inte underligt att huvudlinjen i biskoparnas 
kyrkosyn går igen hos dem alla. Vad var då detta gemensamma?  Utan tvekan den av Einar 
Billing lanserade folkkyrkosynen med sina associationer till den svenska 
sockengemenskapen4 och med den därtill hörande religiösa motiveringen. Folkkyrkans 

                                                
1 Den rikhaltiga litteraturen om folkkyrkosynen och ungkyrkorörelsen finns förtecknad i Brohed 2005, s 406 f. 
2 Claesson 2004, f a sidorna 102–109. 
3 Översiktligt om den nya kyrkosynen i Tegborg 1982, s 52 f, liksom i Brohed 1982, s 147 f. Grundläggande är 
Persenius 1987. Persenius är i sin framställning inkännande gentemot det nya kyrkotänkandets ledande 
företrädare 
4 Med församling menar Stadener i första hand landsförsamlingen. Det är den riktiga församlingen. Det blir 
felbedömningar anser Stadener om man bedömer allt utifrån förhållandena i städerna, påpekar han också det 
polemiskt. Stadener 1933, s 45 f.  
     Stadener ställer sig bakom det sig i tiden allt mer utvecklade församlingsarbetet som är en ”vida förgrenad 
arbetsapparat av föreningsväsendets art”. Stadener 1933 s 120. 



 124 

avgörande kännetecken var enligt Billing att vid konflikt måste alla andra hänsyn än hänsynen 
till evangeliet vika. Billing menade att det kristna evangeliet konstituerade folkkyrkan.1  
     Att folkkyrkosynen med sin specifika renodling av nådestanken i själva verket hade drag 
av skapelse anpassad efter just de omständigheter jag ovan redovisat, utsägs aldrig mer än 
indirekt och då enbart i ett av herdabreven.2 Utifrån mina utgångspunkter är det uppenbart att 
de yttre omständigheterna haft en avgörande betydelse för utformningen. Folkkyrkotänkandet 
är till allt annat också en tankekonstruktion som gör det lättare att även fortsättningsvis tänka 
sig kyrkan som en fortsatt viktig faktor i det svenska samhället.  
 
16:2 Idealiseringen av Billings folkkyrkosyn  
     När Brilioth påpekar att han framför allt påverkats av Einar Billing och Nathan Söderblom 
var han inte ensam om detta. För Brilioth stod det klart att Billing och Söderblom mer än 
andra hade satt sin prägel på Svenska kyrkans självförståelse under trettiotalet, Billing genom 
sin ”genialiska brottning med historiens och Skriftens problem,” Söderblom genom att han 
öppnade Brilioths blick för den allmänneliga kyrkan.3  
     Flera av biskoparna kunde ha uttryckt sig på liknande sätt, bland annat Cullberg. Einar 
Billing var i Cullbergs ögon en föregångsman. Billing upplevde enligt Cullberg med sällsynt 
intensitet de problem och svårigheter, som under de senaste decenniernas andliga 
brytningsskede tornade upp sig för kristen tro och tanke.4 Han hade inga snabba lösningar till 
hands. Billings svar tycktes Cullberg  återspegla ”något av kristenlivets egen dyrköpta seger 
över hårt motstånd.”.5 Cullberg påstod om Billings kyrkosyn att denna var rent religiöst 
betingad. Kyrkan hade sitt uppdrag givet av Gud 

 
att bära fram syndaförlåtelsens evangelium till Sveriges folk…Kyrkans seger i folklivets sammanfaller 
med evangeliets, med Kristi seger, 
 

 travesterade Cullberg Billing.6  
 
     Jonzon vittnar om att hans lärare Nathan Söderblom och Einar Billing betytt mycket för 
honom.7 Det hade även korstågsrörelsen gjort. I denna gavs Bengt Jonzon  
 

hjälp till en ny levande syn på uppenbarelsen och på Kristus, på vad syndernas förlåtelse är i Luthers 
mening, och vad tron på den levande Guden betyder, här skänkes också den centralt religiösa 
folkkyrkosyn, varförutan prästkall och kyrkligt arbete skulle saknat sin djupaste inspiration och 
frimodighet…8  

 
     Ysander prisar Einar Billing som ”ställföreträdande brottats med problemen” och han 
kallar Söderblom ett kärlekens geni. Närmast stod han dock professorn Edgar Reutersköld 
(prof teol pren o teol encyklopedi 1919−1928 i Uppsala, biskop i Växjö 1928−1932) som han 
dagligen umgåtts med under sina tjugu år i Uppsala.9  
     Liknelsen om ogräset bland vetet används av Ysander dels för att rättfärdiga 
folkkyrkosynen dels för att öppna människors ögon för fromhet även utanför församlingen.  

                                                
1 Thidevall 2000, s 154. 
2 Andræ. Se sid 94 
3 Brilioth 1938, s 32, 34, 36. 
4 Cullberg 2 1940 s 23. 
5 Cullberg 2 1940 s 23. 
6 Cullberg 2 1940 s 24. 
7 Jonzon 1938, s 27. 
8 Jonzon 1938, s 27. 
9 Ysander 1937, s 31, 61. 



 125 

 
Vi behöver tålamod, som Herren Kristus ville lära oss, då Han talade om hur ogräset och vetet skola växa 
tillsamman. Vi få klarare blick för, att mycket ogräs, växer tillsammans med vetet även innanför kyrkans 
mur, och kanske klarsyn för, att något vete kan växa tillsammans med snärjgräset även i själar utanför 
muren.1   

 
     Ysander antyder att han var skeptisk till talet om kyrkan och då specifikt Svenska kyrkan 
som det väsentliga. Guds kyrka ser han inte begränsad till Svenska kyrkan. Den finns  
 

överallt – inom eller utom svenska kyrkan – där ordet och nådemedlen efter Herrens befallning brukas och 
förvaltas.  

 
     Svenska kyrkan var för Ysander ”ett medel att bygga Guds kyrka genom fulltonigt 
förkunnande av Guds rike”. Själv säger han att den kyrka han tillhör inte i första hand är den 
svenska kyrkan, utan den kristna σωµα Χριστου.  
     Dock föreligger ingen tvekan om var Ysander hade sitt hjärta. Den Svenska kyrkan var för 
honom  

 
Guds dråpliga gåva och instrument. Den är Guds not, kastad i folkhavet genom skilda tider och skilda 
nejder i mitt land. Varje liten maska i denna Guds not är en socken eller kyrkoförsamling i mitt land, med 
det vita templet i sin mitt som en knäböjande brud.2  

 
      En  
 

fördjupad kyrko−  och samfundssyn framträdde hos oss i den ungkyrkliga rörelsen, långt innan man visste 
något om totalistiska strävanden i politik och statsliv,  

 
skriver Andræ.3 Därmed antyder Andræ att han kände frändskap med de nya tankar om 
kyrkan som växte fram i reaktion mot den liberala teologins individualism.  
     Att folk slutar gå i kyrkan oroade Andræ. Andræ insåg att gudstjänstgemenskapen 
förmedlade andlig kraft. Han talade om att anden verkade i gemenskapen.  Utan kyrkobesök, 
ingen församling, blir Andræs slutsats.4  
     Trots allt bekänner sig Andræ till folkkyrkan. Den är  
 

den samfundsform, som bäst ger uttryck åt Guds sökande och förekommande nåd, och därför i nuvarande 
tid den, som kan föra kristendomens budskap längst och vidast bland vårt folk.  

 
Med dessa korta ord visar Andræ att han insåg att folkkyrkotanken inte var orubblig teologisk 
sanning utan hade sin plats här och nu. Just nu svarade folkkyrkan bäst mot Guds vilja. Det 
betyder inte att Andræ ansåg förhållandena i folkkyrkan ideala. Ansvarsfördelningen måste 
ses över. Prästerna skall inte hålla i allt. Dock är det gott ”att den kristna anden hos oss kan 
tala med skilda stämmors samklang”.5  
     I enlighet med sin tolkning av folkkyrkosynen blir utträden ur kyrkan för Andræ en 
anomalitet. Andræ skriver:  
 

Fritt utträde skulle beviljas den som så önskade... Det är en ny och främmande tanke, ty fasthåller man 
följdriktigt vid folkkyrkans idé, kan medlemskap i kyrkan – då varken dop eller bekännelse eller 
deltagande i kyrklig gudstjänst uttryckligen fordras – endast betyda, att man som svensk, med eller mot 

                                                
1 Ysander 1937, s 69. 
2 Ysander 1937, s 132 f,  48. 
3 Andræ 1937, s 110. 
4 Andræ 1935, s 73 f. 
5 Andræ 1937, s 38, 40, 42. 



 126 

sitt vetande och sin vilja, är föremål för kyrkans omsorger och uppsökande verksamhet. Från detta 
medlemskap kan ingen utträda.1  

 
     Andræ gör ett antal avgränsningar och markeringar mot tendenser i hans tids kyrka. 
Diskussionen om betydelsen av att den norska och danska statskyrkan till skillnad från den 
Svenska kyrkan inte har del av den apostoliska  successionen irriterar honom. 
 

Han (Jesus Kristus) är den evangeliska trons auktoritet. Endast i honom har kyrkan auktoritet…och denna 
sin andliga myndighet skulle nu Kristus i ett för oss ofattbart godtycke ha överlämnat åt ett visst 
kyrkosamfunds präster att förvalta, under det han nekat den åt andra! ... verklighetsfrämmande, 
hemmagjord katolicism.2   

 
     Kyrkan var för Jonzon ett trosföremål. Han såg den som ”Guds i historien begynta och 
fortsatta frälsaregärning”. Prästens kall blir följdriktigt att förkunna denna frälsaregärning 
med ord, sakrament och kärlekens gärningar.3  
     Jonzon markerar mot katolikerna när han hävdar att evangelium kommer före kyrkan. Med 
Luther påstår han att om kyrkan valt andra skrifter än den gjorde , hade kyrkan upphört att 
vara kyrka. Det är alltså skrifterna som legitimerat kyrkan inte tvärtom. Samtidigt betygar 
Jonzon sin vördnad för kyrkans helighet i följande ord.  
 

Om jag ser på min egen eller på min nästas person, så är kyrkan aldrig helig; ser jag åter på Kristus, som 
helgar och renar sin kyrka, så är hon fullkomligt helig, ty han har borttagit hela världens synder.4  

      
     Jonzon definierar folkkyrkan utifrån trohet mot historiens Gud, evangeliets universalitet 
och Guds förekommande nåd. 
  

Svenska folkkyrkan...är grundad i troheten mot historiens Gud och i evangeliets egen inneboende 
universalitet, i Guds allt mänskligt förekommande nåd.  A och O i vår uppgift: budskapet. I detta allena, 
fattat och levandegjort i dess gudomliga rikedom, ligger lösningen innesluten.5  

 
     För Jonzon var prästen kallad att vara Guds mun. Målet var att inte tala om evangelium 
utan tala evangelium. Egna tycken och tankar skulle inte komma över hans mun utan Kristus 
och trons rättfärdighet. Det duger inte att predika för andra om man inte samtidigt predikar för 
sig själv.  

Jag vanliga, syndiga lilla människa skulle tjäna Gud till mun! Och ändå hänger prästens kall på denna 
tro… Ingen kommer utöver gränserna för sin utrustning....förspörja vi någon gång under en predikan en 
helig kraft, en evighetsnärhet, en sakramental gripenhet, som är något helt annat än när man fängslas av 
ett snilles ordkonst.....men han talade icke om evangelium, utan talade evangelium. …Jag skall förkunna 
icke mina tycken och tankar, utan Kristus och trons rättfärdighet i honom. ….Jag kan i längden inte 
predika för andra om jag icke predikar för mig själv.6  

 
     Kyrkans uppgift uppfattades av Ljunggren såsom främst religiös. Kyrkan skall ställa 
människorna ”inför den Guds kärlek såsom den enda hållbara lösningen av tillvaron gåta”. 
Den skall bringa ”människorna budskapet om Guds upprättande och förlåtande kärlek”.7  

                                                
1 Andræ 1937, s 38. 
2 Andræ 1937, s 117. 
3 Jonzon 1938, s 50, 52. 
4 Jonzon 1938, s 77−80, 82.  
5 Jonzon 1938, s 160 f. 
6 Jonzon 1938, s 59, 174 ff, 226. 
7 Ljunggren 1935, s 64 f  
 



 127 

     Med den betoning på det personliga gudsmötet som Eidems meditativa herdabrev 
kännetecknas av ges inte så mycket plats för den från trettiotalet allt mer aktuella 
kyrkotanken. Eidem nöjer sig med att definiera kyrkan som ett organ för Kristus och att en 
evangelisk kyrkosyn är oförenlig med en hierarkisk prästkyrka. Och han påminner om de 
kristnas inbördes förpliktelser mot varandra.1  
      Eidem var däremot utförlig när han kom in på vad man kunde förvänta av en präst. 
Prästens fromhet såg han som en förutsättning för andlig förnyelse. När han räknar upp 
önskvärda, ja nödvändiga, prästerliga egenskaper får man på köpet inblick i Eidems egen 
trosvärld. Eidems uppräkning blir en hel liten ”eidemsk” theologia regenitorum, där trons 
förutsättning i slutändan  beskrivs som hängivenhet och överlåtelse till Gud.  
     Vad Eidem påstår är följande. Prästerna är förebilder i församlingen. Av detta följer att 
prästerna skall vara äkta och ärliga, att de förutsätts äga en ”samlad kristen personlighet” samt 
att de etiskt håller måttet. Framför allt förutsätts av prästerna en personlig övertygelse. Den 
religiösa livsfrågan skall vara verklig för dem. Prästerna handskas med ett budskap som ger 
”verklig mening och verkligt innehåll åt livet”, d v s vad man skall göra ”för att bli frälst”.  
     Prästerna skall således ha sin koncentration vänd inåt, deras strävan skall ha en ”exklusivt 
religiös inriktning”. Denna exklusivitet får dock inte göra dem ”påträngande, kategoriska, 
taktlösa och självsäkra”, inte ”myndiga” och de förutsätts vara försonliga mot dem som brutit 
med kyrkan. I sitt umgänge med församlingsborna skall de ”gå in i den andres nöd och bära 
hans börda med honom”.2 
     Det som Aulén skriver om kyrkan i sitt herdabrev är visserligen kort. Trots detta speglar 
det en helhetssyn. Denna ansluter till den billingska folkkyrkosynens men spränger dess 
gränser. Följande referat visar detta tydligt.   
 
16:3 Auléns kyrkosyn 
     Aulén var övertygad om att i sin syn på kyrkan befinna sig på rätt väg, detta genom sin 
nya utgångspunkt i kyrkotänkandet. Detta nya ägde en sådan styrka att ”de gamla 
frågeställningarna upphört att existera”.3    
     Kyrkosynen hade enligt Aulén tidigare från och med upplysningen varit individualistisk. 
Den hade tagit sig uttryck endera i en föreningskyrklig eller en institutionalistisk modell. 
Outsagt syftar han på den frikyrkliga församlingssynen och den lundensiskt högkyrkliga. Som 
ett mellanting mellan de båda betecknar han den lågkyrkliga modellen som vacklade mellan 
dessa båda. Här är det närmast den uppsalienska lågkyrkligheten han har i åtanke. Felet med 
såväl den ena som den andra kyrkosynen var att man ”läst in främmande sentida synpunkter 
vid studiet av det nytestamentliga materialet”. Vad Aulén vill komma åt är att synen på 
kyrkan blivit något vid sidan om. I stället vill Aulén foga även kyrkosynen till evangeliet och 
därigenom göra den till en centralt religiös fråga. Han talar om en religiös syn på kyrkan.4  
     Aulén betonar det samfundsskapande i evangeliet. Evangeliet låter ”gemenskapsmotivet få 
en fullkomligt vital betydelse”. Därigenom blir individualismen övervunnen. Kyrkan blir en 
skapelse ovanifrån, en Kristi kropp i vilken vi inlemmas. Som Kristi kropp skall 
organisationen kyrkan gestaltas efter tjänandets princip. Guds kärlek genom Kristus skall 
återspeglas i kyrkans liv. Organisationsfrågorna blir sekundära varför de yttre formerna kan 
växla. Huvudsaken är en inre levande gemenskap, skapad ovanifrån, som för Kristi 
kärleksgärning vidare.5  

                                                
1 Eidem 1932, s 86 f. 
2 Eidem 1932, s 59–67 ff,  71, 73. 
3 Aulén 1933, s 17−21. 
4 Aulén 1933, s 17−21. 
5 Aulén 1933, s 17−21. 



 128 

     Uppfattningen av prästämbetet följer av kyrkosynen, hävdade Aulén. Prästen skall föra 
fram budskapet om försoningen, han skall göra det centralt kristet. Detta var desto viktigare 
som tiden kännetecknades av andligt kaos. Förkunnelsen såg Aulén som det centrala i 
prästgärningen.1  
     Enligt Aulén hade kyrkotänkandet tillförts nya dimensioner. Aulén var inte ensam om 
denna upptäckt. Också Brilioth var påverkad av detta nya men i en konception som mer än 
Auléns kom verklighetens förhållanden nära. Brilioths kyrka var förankrad i såväl nutid som  
historia, i såväl svenska som internationella förhållanden.  
 
16:4 Brilioths kyrkosyn 
     Hur tedde sig då denna Brilioths kyrka i hans herdabrev?  Sammanfattningsvis gjorde den 
å ena sidan anspråk på att vara kyrka fullt ut, å den andra på att helst också fungera som 
samhällets andliga grundval.  
     Kyrkan var för Brilioth en för ögon och öron gestaltad yttre gemenskap, samtidigt som den 
var en del av evangeliet. Brilioth skriver:  

 
för oss har det blivit klart, att kyrkan är något mer än en tillfällig byggnadsställning kring individens 
andliga liv. Vi har lärt oss att däri se en del av evangeliet självt.2  

 

     Genom denna definition kunde Brilioth rida spärr mot en spiritualistisk kyrkosyn, där 
kyrkan förlorat sin yttre form och blivit en renodlat andlig storhet. Denna fara hotade vid 
extrem statskyrklighet.  Samtidigt gav honom betoningen på evangeliet möjligheter att låta 
kyrkans yttre former bero av omständigheterna. Huvudsaken var ju att evangeliet på bästa sätt 
befrämjades. Kyrkan blev för Brilioth ”ett sällsamt samfund” utan synliga gränser på grund av 
”Andens fördolda verk i mänskliga hjärtan”. Denna gemenskap var dock synlig, den 
gestaltades utifrån sitt centrum ”som är Guds Andes verk genom ord och sakrament”.3  
     Detta föranleder mig att redan här inflika: Att kyrkans yttre form kunde bero av 
omständigheterna, liksom att låta kyrkan definieras utifrån sitt centrum, må vara kristet 
religiöst bäriga sanningar. Till detta kommer att det passade väl att lyfta fram dessa sanningar 
just här. Det rättfärdigade nämligen till allt annat den svenska kyrkans aspirationer på att 
innesluta alla trots samhällets allmänna avkristning.  
     Brilioth var liksom de flesta övriga biskopar påverkad av det nyvaknade intresset för den 
konkreta kyrkan. Denna antogs vara en organiskt uppbyggd storhet, en nödvändig beståndsdel 
i Guds frälsningsverk med människan. 
    Gränsen mellan den yttre och den inre kyrkan tonades ned i Brilioths förståelse av kyrkan. 
Såväl det yttre som det inre förutsattes indraget i evangeliets verkningskraft.  
     Brilioth drog inte, som Einar Billing hade behov av att göra, några absoluta gränser vid 
sockengränserna. Kyrkan innefattade såväl församling som kontrakt och stift. Följden av detta 
blev att Brilioth såg på kontraktet som mer än en förvaltningsmyndighet och att han betonade 
den andliga sidan av kontraktsprostens gärning. Detta mot bakgrund av den nyligen skedda 
nyorganisationen av domkaptilen, som för övrigt till stora delar var ett Brilioths verk.  
    Även domkapitlet gavs i sin nya form en andlig betydelse, betonade Brilioth. Detta gällde 
även stiftsråd och stiftsmöte. Dessa organ var ”uttryck för stiftets av yttre normer bundna 
religiösa medvetande”. Stiftet var inte främst en administrativ nivå utan en andlig enhet 
ingående i organismen kyrkan.   
 

Jag skall här ej dröja vid de andra verksamhetsformer, som i våra dagar gjort stiftet till en levande andlig 
enhet, medan tidigare kyrkans liv väsentligen var innestängt inom sockengränserna…Hembygdskalendern 

                                                
1 Aulén 1933, s 60−69, 76. 
2 Brilioth 1938, s 83. 
3 Brilioth 1938, s 70. 



 129 

och tidningen Kyrka och hem äro värdefulla uttryck för detta nya stiftsmedvetande ….Stiftsadjunkterna, 
på vilka ansvaret för den frivilliga verksamheten till väsentlig grad vilar.1  

 
     Brilioth redovisade sin, som han såg det, lutherska syn på prästämbetet. Alla döpta var i 
”princip berättigade att utföra alla kyrkliga handlingar”. Det fanns inget monopol ens för 
sakramentsförvaltningen. För ordningens skull hade Ordets ämbete överlåtits åt speciell.  
     Detta var den ena sidan av verkligheten. Den andra var att Augsburgska bekännelsen 
betonade den rätta kallelsen och att prästämbetet var en tjänst för livet. Brilioth markerade 
stolthet över ”ett hela livet ovanefter givet uppdrag”. Dock reserverade sig Brilioth från den 
magiska föreställningen om ingjutandet ”av en hemlighetsfull kraft”.2  
     Om biskopsämbetet hade Brilioth inte mycket att säga. Han nöjde sig med att uttrycka sin 
förhoppning att ”jag för mina ämbetsbröder skall kunna bli en uppmuntrare och rådgivare”.3  
     Brilioth menar att kvinnans säregna begåvning bättre borde tas till vara i kyrkan. Därför 
förordade han ett kvinnligt ordets diakonat. Frågan om kvinnliga präster var enligt Brilioth 
knappast aktuell.  
 

...viktigt med en form för kvinnans tjänst i församlingen….. ett kvinnligt ordets diakonat. Frågan om 
kvinnans tillträde till prästämbetet har knappast varit på allvar aktuell för oss. Vad som här ligger i 
kyrkans intresse, är icke, att kvinnan får exakt samma ställning som mannen i kyrkans tjänst, men väl att 
kvinnans säregna begåvning på ett helt annat sätt än hittills tas i bruk i församlingen. 4 
 

     Brilioth frågar sig dessutom om det vore ”otänkbart med ett vitt förgrenat lekmannaämbete 
− ordets diakonat”.5  
     På likartat sätt diskuterar Runestam i sitt herdabrev. I debatten om kvinnas ställning i 
kyrkan förordade Runestam ett kvinnligt diakonat. Kvinnans uppgift såg Runestam 
väsentligen vara att prägla andan i hemmet. Följande citat får belysa hans inställning.  
 

Intresset att bereda henne en fastare plats i kyrkotjänsten har ju på sista tiden hastigt stegrats, hos oss 
liksom i andra länder….. Kvinnorna äro våra barns uppfostrare, och det är de som väsentligen prägla 
andan i våra hem….. Den kvinnliga diakonins kall…synes mig också vara den väg, som närmast bör 
beträdas. 6 

 
     Kyrkan var förvisso mer än enbart Svenska kyrkan i Brilioths ögon. Även 
frikyrkosamfunden inneslöt han i kyrkogemenskapen. Samtidigt beklagade han den svenska 
kyrkosplittringen och han gillade inte frikyrkornas föreningskyrkotyp.   

 
De egna samfunden skola icke bli mindre, utan mer betydelsefulla, därför att de äro uppenbarelseformer 
av Kristi allmänneliga kyrka. Men de få icke tillsluta möjligheten, att den uppdelning av Sveriges kristna 
folk, som nu finnes, … icke skall vara beständig…7  
 

     Att Brilioth inte heller hade mycket till övers för kyrkliga föreningar visar följande citat.       
 

Där det kyrkliga livet är lugnt och starkt, räknar man över huvud taget icke medlemmar, grundar inga 
föreningar.8  
 

                                                
1 Brilioth 1938, s 16, 18 f.  
2 Brilioth 1938, s 93, 171 ff .  
3 Brilioth 1938, s 15. 
4 Brilioth 1938, s 178.  
5 Brilioth 1938, s 177. 
6 Runestam 1938, s 153 ff. 
7 Brilioth 1938, s 84. 
8 Brilioth 1938, s 158. 



 130 

     Varför mot föreningar vare sig de är frikyrkliga eller kyrkliga, kan man fråga. Brilioths 
personlighetstyp betyder naturligtvis en del, liksom hans kyrkosyn. Dessutom, måste jag 
tillägga, att föreningar och slutna grupper inte med Brilioths mått mätt stod lika naturligt i den 
kristna kultursyntesens sammanhang som den svenska folkkyrkan. 
 
     Framför allt var kyrkan i Brilioths tänkande en internationell storhet, vars omfång inte 
begränsades av det egna landets gränser. Brilioth tillhörde dem som deltagit i arbetet på att 
bilda ett kyrkornas världsråd. ”Det har varit mig förunnat att själv ta del i utformandet av 
planen på ett kyrkornas världsråd,” vittnar Brilioth.1 Detta hans arbete låg i linje med hans 
historiska och organiska syn på den Svenska kyrkan. Han såg Svenska kyrkan som en gren i 
en allmännelig och internationell kyrkas gemenskap. Denna svenska kyrka ”är icke färdig 
eller avslutad. För så vitt hon förblir trogen sin uppgift, ligger framtiden framför henne”. Hon 
står i en helig tradition. Denna heliga tradition har särskilt de fromma svårt att förstå sig på.  
 

Ofta är det den djupa och äkta fromheten, som hårdast är bunden vid fäderneärvda former, och har svårast 
att låta blicken gå ut över gränserna.2   

 
     Till den lutherska grundval som den Svenska kyrkan vilade på hörde traditionellt att 
relativisera auktoriteter och ämbete, dock inte eliminera den. Den linjen fullföljer Brilioth. 
Han vet att  
 

idealet är den fria, kristna människan, utan varje behov av medlare och vägvisare, den mogne kristne, som 
själv vet att döma om vad rätt är.  

 
     Men Brilioth visste också att de var få som når ”fram till denna det kristna livets fulla 
mognad”.3 Därför behövs auktoriteter. Han vet också att ”En strängt uniformerad enhet med 
hänsyn till trons uttryck kan och bör man icke kräva av en evangelisk kyrka”.4  
     Brilioth värnade om en kyrka som omslöt alla inom sin verkningskrets. I den egenskapen 
skulle den också kunna fungera som en samhällets kristna kultursyntes. Att den gör det är 
däremot långt ifrån självklart. En av den kristna kultursyntesens grundbultar var skolan. Men 
skolan gick enligt Brilioth inte längre att lita på. I fortsättningen måste därför kyrkan själv 
vakta över sin egen fostrargärning. Dock såg Brilioth lovande tecken i skyn.  Han gladdes åt 
söndagsskolans tillväxt och att 90 % av kullarna deltog i konfirmationsundervisningen. Den 
kyrkliga ungdomsverksamheten såg han som en av de största gåvor kyrkan i denna tid fått 
motta och han värnade om studieverksamheten. Brilioth var mån om att 
konfirmationsundervisningen, förutom kunskap, förmedlade personlig påverkan och att 
djupare undervisning skulle innebära ett  ”fortsatt inträngande i den helgade tankens värld”.5       
      
16:5 Något om Stadeners ideal  
I detta stycke var Stadener och Brilioth på samma linje trots att de sinsemellan var så olika. 
Vad Stadener efterlyste, förutom prästerlig förkunnelse och själavård, var just  
 
 
 
 
                                                
1 Brilioth 1938, s 77. 
2 Brilioth 1938, s 9 f. 
3 Brilioth 1938 s 164. 
4 Brilioth 1938, s 54. 
5 Brilioth 1938, s 145 f, 148, 150 f, 153, 157.  
 



 131 

trosundervisning. Stadener ville  
 

tydlig trosundervisning om Gud som leder till trygg visshet som gör oss dugliga till dust med livet i dess 
vedervärdigheter.1  
 

     Till församlingarnas tjänst och stöd stod framför allt biskopen, hävdade Stadener. 
Biskopen var ”kyrkosamfundets äldsta och alltjämt verksamma officiella organ för ledning 
och stöd åt församlingarna”. Stadener definierade biskopens uppgift i följande formulering. 
”Biskopens uppgift idag är snarast att man kan med honom tala i frågor som angå 
församlingarnas andliga och sedliga behov.”2       
     Till den förstärkning av församlingen som Stadener ställer sig bakom hörde även reform 
av domkapitlen. Stadener skrev sitt herdabrev 1933 alltså före domkapitelsreformen. Han vill 
också se frivilliga distriktsstyrelser, stiftsadjunkturer och han uppmuntrar människor att starta 
studiecirklar. Han gladdes också över Diakonistyrelsens tillkomst. Dess uppgift ser han vara 
”en rikare utveckling av församlingslivet och den kristliga kärleksverksamheten”.  
     Dessa reformer skall också ses samman med att Stadener hade kyrkorättsliga intressen. 
Han betonar i sitt herdabrev att det är stor skada att det kyrkorättsliga studiet legat nere i den 
svenska kyrkan.3  
     När Stadener skulle definiera prästens uppgift betonade han att det var prästens roll som 
själasörjare som var den främsta.  
 

…. Inte främst uppbygglig predikant, inte främst rättskaffens väsen, inte främst kommunalman, han skall 
visserligen trofast sköta sina borgerliga ärenden, men främst själasörjare.4  

 
     Själavård och förkunnelse var dock i långa stycken två delar av samma sak. Det visar bl a 
följande yttrande ”en evangelisk predikares värv att steg för steg införa församlingen allt 
djupare i Guds ords kännedom”. Guds ord förbinder Stadener med det som Kristus lärde om 
Guds ord och tron och lutherska män skrev eller i citat ”såsom Kristus därom lärde och 
lutherska män därom skrevo”.5  
     Allt i syfte att på förment luthersk grund vitalisera en kyrka som höll på att förlora sitt 
grepp, blir min kommentar. Stadener och Brilioth må ha varit olika. Gemensamt var dock att 
de ville värna om en tidigare allomfattande kyrka som höll på att förlora sitt inflytande. 
 
16:6 Bohlins öppna kyrkosyn  
Bohlins hållning till den evangeliska kristendom som han frimodigt företrädde var öppen.  
Det låg inte för Bohlin att, typ Aulén, definiera någon evangelisk idealtyp. Det betyder inte att 
han var oförmögen att se skiljelinjer evangeliska kyrkor emellan. Bohlin visste väl vad som 
exempelvis skilde lutherdomen från metodismen. Lutherdomens” befrielse till” är inte 
detsamma som metodismens ”Christian perfection”, konstaterade han.6  
     På samma sätt var det med synen på den egna kyrkan. Vad han ville var en öppen och 
generös kyrka med kännedom om och erfarenhet av såväl den egna kyrkans som andra 
kyrkors gåvor. En kyrka som dessutom brottades med tidens problematik och tog 
sanningsfrågan på allvar skulle vara en ovärderlig kraft i samhället även i framtiden, ansåg 
Bohlin. Åtminstone förstår jag Bohlins herdabrev i den riktningen. 
                                                
1 Stadener 1933, s 22−29. 
2 Stadener 1933, s 13, 22−29, 44 ff, 58−64, 66, 119 f. 
3 Stadener 1933, s 63. 
4 Stadener 1933, s 51 ff. 
5 Stadener 1933, s 38. 
6 Bohlin 1935, s 105 f, 110. 
 



 132 

     För Bohlin personligen var kyrkan det samma som folkkyrkan. Om hur han upptäckte 
denna folkkyrka berättar han följande. 
 

Året innan hade den unge studenten varit med om korstågstankens genombrott inom Uppsala kristliga 
studentförbund….. en personlig−kristlig väckelse− låt vara under lugna former och med stark 
viljebetoning – och upptäckten av kyrkan, stats−folkkyrkan, såsom redskapet framför andra i vårt land för 
förverkligandet av Guds tanke med Sveriges folk. För många av oss innebar upptäckten i viss mening 
endast, att det bragtes till klarhet och fördjupning, som vi redan dessförinnan hade burit med mera 
oreflekterat eller ägt latent.1  

 
     Folkkyrkotanken framträdde enligt Bohlin med anspråket att just den klarare än någon 
annan kyrko− eller församlingstanke gav uttryck åt den nytestamentliga grundtanken: ”Guds 
alla sökande, förekommande nåd.” Dessutom tillkommer folkyrkan något egenartat:  
 

här predika också själva stenarna, kyrkomurarna, själva församlingsorganisationen om universaliteten i 
denna gudomliga kärlek, som söker oss människor, redan innan vi söka den.2  

     
När folkkyrkoförsamlingen gjorde anspråk på att vara en församling var detta enligt Bohlin en 
trosutsaga.  
 

Den tror, att något av de heligas gemenskap verkligen finnes till inom den yttre församlingens gränser. 
Den grundar denna förvissning på att evangelium, Guds levande ord 1 Petr 1:23 är verksamt inom 
församlingen.  (Man är förvissad om att) Guds egen ande genom kristusbudskapet skapar levande tro och 
de heligas gemenskap – i själarnas dolda värld. I denna förvissning är det som vi våga kalla 
folkkyrkoförsamlingen en kristen församling och folkkyrkan en Kristi kyrka. 3  

     
Men Bohlin var som folkkyrkoanhängare självkritisk. Det rådde enligt honom  
 
ett beklämmande stort avstånd mellan ideal och verklighet. Alla förutsätts ju ställas under påverkan 
av evangelium, vilket inte sker.4  

 
     Dessutom insåg han att folkkyrkan inte kunde göra anspråk på att äga monopol på att 
vara Kristi församling. Guds rike här på jorden kunde ta sig många uttryck. Eller som 
han själv uttrycker det: 
 

Nej, överallt där evangelium frambäres på sådant sätt, att Guds ande kan utföra sitt verk inom 
kyrkoorganisationen, där vågar tron räkna med att något av Kristi församling verkligen finnes.5  

 
     Ser man närmare på Bohlins kyrkotänkande observerar man att han dessutom inte 
ensidigt hävdade folkkyrkosynen utan även hade en positiv syn på 
trosförsamlingsmodellen. I själva verket försökte han i sin kyrkosyn förena de båda 
modellerna. Bohlin insåg nämligen att trosgemenskap var något oundgängligt för en 
kristen församling. Han skriver: Det säger sig självt att det ”icke kan finnas en kristen 
församling, utan att det finns kristna människor”.6  
     Dessutom trodde hans sig veta att det gick en obönhörlig gräns mellan kristustroende 
och icketroende. En konsekvens av detta blev för Bohlin att ingen mot sin vilja skulle 
hållas kvar inom kyrkan.  

                                                
1 Bohlin 1935, s 47 ff. 
2 Bohlin 1935, s 58. 
3 Bohlin 1935, s 56 f. 
4 Bohlin 1935, s 58. 
5 Bohlin 1935, s 57. 
6 Bohlin 1935, s 58. 



 133 

     Konsekvensen blev att Bohlin i praktiken förenade de båda modellerna. Detta gör 
han genom att betona vikten av ”innerligare personlig gemenskap” inom folkkyrkans 
ram. Han säger uttryckligen att 
 

det finns en inre, etisk−religiös gräns mellan kristustroende och icke-troende som med all makt 
skall hållas klar genom vittnesbördet om den personliga trostillägnelsens nödvändighet.1  
 

     Bohlin skilde dessutom mellan samfundets själ och samfundets kropp. Bohlin slog 
nämligen fast att man ingenstädes i den evangeliska världen förväxlar  

 
samfundets själ – det gudomliga liv, varav samfundet andligen lever – och samfundets kropp, dess 
faktiska historiska gestaltning.2  

 
     Frikyrkans kännetecken var för Bohlin personlig tro liksom uteslutning av uppenbart 
ogudaktiga. Det betyder att frikyrkan så långt det var möjligt försökte låta församlingen 
synliggöra de heligas samfund. Vill man se kyrkan som Kristi kropp i egentlig mening måste 
man erkänna frikyrkans konstruktion som den rätta. Den frikyrkliga församlingen motsvarar 
dessutom den paulinska.3  
     Dessutom kan även den frikyrkliga församlingssynen motiveras utifrån dess 
ändamålsenlighet. Den dag kan dessutom komma när sekulariseringen gått så långt att man 
måste sätta gräns mellan värld och kyrka.4  
     Trots denna positiva teckning av den nytestamentliga församlingsprincipen gjorde Bohlin 
gällande att frikyrkan ej kunde göra anspråk på monopol på en rätt församlingssyn. Sådana 
monopolanspråk vore antingen godtyckliga eller tydde på ”en mer eller mindre lagmässig 
bibeluppfattning”.5  
     Folkkyrkan motiverade Bohlin som sagt utifrån den förekommande nåden som 
kyrkoprincip. Enligt folkkyrkans församlingsprincip var en yttre organisatorisk gräns mellan 
kyrka och värld nödvändig så länge man befinner sig i ett förberedande evangelisatoriskt 
stadium. Den etablerade kyrkans barndop leder däremot till folkkyrka.6      
    EFS som ju i långa stycken liknade frikyrkan i sin uppbyggnad bedömde Bohlin positivt. 
Han vet dock att det kan uppstå intressekonflikter mellan missionsföreningarna och ”de 
medvetet kyrkliga livsrörelserna i församlingarna”.7  
     Slutligen säger Bohlin om förhållandet mellan kyrka och frikyrka.  
 

Å ömse håll har under dessa årtionden vuxit fram en allt mera oavvislig känsla, att det som enar ligger 
djupare än det som skiljer, att den andliga gemenskapen – trots allt – är långt större än motsättningen.8  

 
     Bohlin graderade aldrig samfunden utifrån förträfflighet. Han talade heller inte specifikt 
om de lutherska samfunden utan nämner dem alla evangeliska. Hans huvudsynpunkt var att 
de evangeliska samfunden kompletterade varandra utifrån sina respektive gåvor. Han ville 
inte sudda ut respektive samfunds särarter utan använda särarterna i berikande syfte. 
Samtidigt behövde samfunden enligt Bohlin ha klart för sig  
 

                                                
1 Bohlin 1935, s 55, 61 f. 
2 Bohlin 1935, s 62. 
3 Bohlin 1935, s 54. 
4 Bohlin 1935, s 52. 
5 Bohlin 1935, s 57. 
6 Bohlin 1935, s 54. 
7 Bohlin 1935, s 42. 
8 Bohlin 1935, s 49−56. 



 134 

att kyrkolärans formuleringar icke äro ofelbara, tidlöst giltiga sanningar, utan att den gudomliga 
uppenbarelsens ljus bryter sig genom prismat av mänskliga begrepp och föreställningar.1  

 
Bohlin ansåg:  

 
Uniformitet är ur kyrkans synpunkt intet eftersträvansvärt ideal, och mångfald i fråga om 
trosuppfattningar och samfundsordningar är icke av ondo. Uppgiften för varje samfund måste vara att 
vinna en allt större klarhet över sin andliga egenart och en allt redbarare trohet mot sin särskilda kallelse.2  

 
     De historiskt betingade olikheterna samfunden emellan jämför Bohlin med  
 

individualiteternas mångfald på personlighetslivets område. I den mån samfundens olikheter i fråga om 
trosåskådning och författning motsvara historiskt framvuxna förhållanden med ett däri inneslutet 
sanningsförvärv, motsvara nationella egendomligheter och väsentliga folkpsykologiska data, utgöra de en 
analogi till individualiteternas mångfald på personlighetslivets område.3  

 
     Vad varje samfund måste se till är att de ständigt är stadda i rörelse för att ”på ett 
innerligare sätt tillägna sig kristusuppenbarelsens innehåll och för att uttrycka detta innehåll 
med hjälp av varje tids mest användbara begrepp och föreställningar”.4  
     Bohlins utläggningar om den evangeliske prästen var inbördes motsägande. Å ena sidan lät 
han gränslinjen mellan präst och lekman bli så liten som möjligt. ”Gränslinjen går egentligen 
mellan dem som tjäna församlingen vid sidan om sin borgerliga kallelse och dem för vilka 
den religiösa kallelsen även blivit den borgerliga”. I annat sammanhang kan han tala om att 
prästen har sitt särskilda uppdrag  ”kallelsen att tjäna församlingen med förkunnelse av 
evangelium”. Och han påstår om att det är av ordningshänsyn som ”församlingen förbehållit 
sakramentsförvaltningen åt prästen ensam”. Detta gäller ”försåvitt icke extraordinära 
förhållanden föreligga”. 
     Å andra sidan lät han prästen få en osedvanligt stark ställning och avgörande betydelse. 
Det var han som skulle vara föredömet, ledaren och initiativtagaren i församlingen. Dessutom 
förutsätts han vara herden. I detta herdeskap består prästtjänstens egenart, påstod Bohlin. 
Dessutom skulle han som förkunnare svara för att skilja mellan det som ”tillhör 
Kristusuppenbarelsen och vad som är främmande för dess väsen”. Kan man tänka sig en 
större och mer särskiljande uppgift ? 5 
 
16:7 Folkkyrkosynen otillräcklig 
Folkkyrkotanken går som en röd tråd genom hela detta kapitel. Direkt eller indirekt ställer sig 
alla biskoparna bakom den. De motiverar också varför genom sitt sätt att lägga ut sina tankar 
om kyrka och församling. Vad biskoparna i sak säger är följande. Evangeliet är ett uttryck för 
den förekommande nåden och därigenom bärare av den fortgående uppenbarelsen. Det som 
gäller evangeliet gäller också kyrkan. Ty kyrkan är ett uttryck för evangeliet, inte något vid 
sidan om. Därför skall Svenska kyrkan vara en folkkyrka där den förekommande nåden bäst 
kommer till uttryck. 
     Även kyrkans prästämbete är underställt detta Guds fortgående verk genom evangeliet. 
Man observerar att den tid ännu inte kommit när vare sig biskops- eller prästämbete höjts upp 
till ett oavvisligt kännemärke på en rätt kyrka. Men den tiden skulle komma.6 
                                                
1 Bohlin 1935, s 68. 
2 Bohlin 1935, s 67. 
3 Bohlin 1935, s 67. 
4 Bohlin 1935, s 68. 
5 Bohlin 1935, s 22−24, 30,32, 38, 40. 
6 ”Auléns framställning om kyrkans konstitutiva faktorer i Den allmänneliga kristna tron hade förändrats från 
den tredje upplagan 1931 till den fjärde 1943. Förmodligen efter påverkan från exegetikens resultat räknades 



 135 

     Detta sätt att se på kyrkan får inte tas som en intäkt för att kyrkosynen inom den Svenska 
kyrkan därför skulle ha varit enhetlig. Detta var långt ifrån fallet. Folkkyrkotanken var de 
facto en ingrediens bland flera i en mångfasetterad kyrkosyn. På sina håll i landet hade 
folkkyrkosynen ingått förening med schartauanskt och gammalkyrkligt färgad fromhet. På 
andra håll med lågkyrklig eller av frikyrklighet påverkad reflexion över kyrkans väsen. Åter 
på andra, och då särskilt bland prästerskapet, med tänkande influerat av den högkyrkliga nya 
kyrkosynen med sin betoning på ämbetet som tillhörande kyrkans ”esse”.1 Men detta framgår 
inte mer än antydningsvis i biskoparnas herdabrev. Biskoparnas i långa stycken gemensamma 
bakgrund skänker en enhetlighet i synsätt som inte motsvarar läget i landet.   
     Svenska kyrkan omfattade fortfarande på trettiotalet formellt praktiskt taget hela 
befolkningen, detta samtidigt som kyrkan förlorat mycket av sin tidigare dominerande 
ställning. Svenskt tankeliv hade tagit banor som i långa stycken fjärmade sig från traditionell 
kristendomsuppfattning, så också synen på hem familj, skola och uppfostran. I detta läge 
ansåg Andræ att folkkyrkan var  
 

den samfundsform, som bäst ger uttryck åt Guds sökande och förekommande nåd, och därför i nuvarande 
tid den, som kan föra kristendomens budskap längst och vidast bland vårt folk.  

 
Att övriga biskopar kunde instämma i detta yttrande råder ingen tvekan. Alla var dessutom 
överens om att deras kyrkotänkande var religiöst motiverat, alls inte en produkt av anpassning 
till det kyrkopolitiskt gångbara. 
     Själv förmodar jag att såväl föreställningen om den förekommande nåden som 
folkkyrkosynen renodlats i den förmodligen omedvetna avsikten att kunna motsvara tidens 
andliga krav på en kyrka som strävade efter att innesluta alla. Samtidigt fungerade den som ett 
redskap i kampen för att även fortsättningsvis kunna upprätthålla samhällets kristna 
grundläggning. Slutligen var den ett försvar mot en frikyrklighet som på trettiotalet nådde sin 
numerära höjdpunkt och som gjorde anspråk på att ensam äga en rätt församlingssyn.  
     Thidevall låter Billings religiöst motiverade folkkyrkotanken vara ”en medveten teologisk 
modell för en kyrka i möte med det moderna samhället”,2 en modell som var långtifrån 
självklar ens för det medvetna kyrkfolket. Även där behövde folkkyrkotanken lanseras.3 Min 
undersökning visar att trettiotalsbiskoparna var bland dem som gick i spetsen för denna 
lansering.  
    Om biskoparna i gemen gick in under den folkkyrkliga ramen betyder dock inte detta att de 
därför alla talade med samma tunga. Särskilt Aulén, Brilioth och Bohlin uttrycker i 
herdabreven tankar om kyrkan som pekar utöver folkkyrkosynen i mer trång mening. Auléns 
och Brilioths åt ett håll, Bohlins åt ett annat. 
     Hos Aulén sker detta genom hans sätt att förstå och betona gemenskapsmotivet. Kyrkan 
var för Aulén en skapelse ovanifrån, en Kristi kropp i vilken vi som kristna är inlemmade. 
Redan genom att definiera kyrkan på detta sätt anar vi konturerna av en kyrkosyn som inte är 
beroende av sin kontakt med en hel befolkning, utan i bestämd mening lever sitt eget liv.  
     Så i än högre grad hos Brilioth med hans internationella perspektiv. Brilioth låter dessutom 
inte enbart den lokala församlingen, socknen, vara kyrkan i egentlig mening utan även hennes 
övriga organ.  
    Den som verkligen sticker ut är dock Bohlin i och med dennes erkännande av den 
frikyrkliga församlingssynen med sin troendegemenskap. Detta erkännande skedde medvetet 
                                                                                                                                                   
ämbetet 1943 in bland de konstitutiva faktorerna, en uppfattning Aulén vidhöll fortsättningsvis”. Citat från 
Persenius 1987 s 96. 
1 Se Persenius 1987. 
2 Thidevalll 2000, s 30. Urban Claesson låter folkkyrkotanken svara mot ett behov. När den gamla kyrkliga 
enheten var uppbruten fanns behov av ”en kyrka för folket. Claesson 1996, s 29. 
3 Thidevall 2000, s 171 f.  



 136 

eller omedvetet mot bakgrund av att Bohlin insett nödvändigheten av täta andliga 
gemenskaper för det andliga livets överlevnad i ett sekulariserat samhälle. Visserligen ställer 
han, som hängiven folkkyrkoanhängare, bestämda villkor på de mer eller mindre slutna 
gruppernas kristna. Dessa tillåts aldrig se sig själva som eller agera som en över folkkyrkan 
stående elit. 
     Jag låter dessa tre kyrkosyner vara profetior om en tid då folkkyrkosynen, med sin ensidiga 
betoning av den förekommande nåden och med sin konsekvens i renodlad barndopsteologi, 
har spelat ut sin roll. I en sekulariserad tid förutsätts kyrkan synliggöras och relateras till 
omgivningen på nya sätt. I detta nya samhälle blir kyrkan en kraft bland många, inte med 
nödvändighet som folkyrkosynen i sin dröm förutsätter, något som håller hela samhället 
samman. 
     Slutligen en reflexion med anledning av att Brilioth så tydligt, oftast indirekt, värnade om 
den svenska kristna kultursyntes som han såg hotad. I och med Brilioths kyrkosyn togs, helt 
mot dennes avsikt, ytterligare steg bort från ett av kristen livshållning präglat samhälle. Detta 
av den enkla anledningen att Brilioth så markerat såg kyrkan som något i sig och inte som en 
samhällsfunktion bland andra. Framför allt att han gjorde det i en tid med fortskridande 
sekularisering. Därmed öppnade han oavsiktligt dörren för att det svenska samhället skulle gå 
sin egen väg. Något som svenskarna för den delen gjorde, vare sig Brilioth öppnat för det eller 
inte.           

 
17 Kyrklig förnyelse  
 
17:1 Dopet inget aktuellt debattämne 
     Två av biskoparna, Brilioth och Runestam, tar antydningsvis upp dopet i sina herdabrev. 
Bägge delger sina läsare synpunkter laddade med sprängstoff. Brilioth skriver:  
 

Uppfattningen om dopet… svänger mellan en känslosam ytlighet, som icke i dopet ser annat än en vacker 
och rörande namngivningsceremoni, och dunkelt magiska föreställningar… De gamla orden om dopet 
som nyfödelse, om inympande, upptagande i det nya förbundet skulle åter kunna bli levande och 
meningsfyllda.1  

 
Runestam har en helt annan infallsvinkel. Men även det han säger skulle kunna vända upp och 
ned på förhållandena i Svenska kyrkan om de tagits på allvar. Runestam skriver: 

 
Bör en kristen sed sådan som barndopet bibehållas i ett folk, som i grunden vänt kristendomen 
ryggen?..Ingen av oss skulle säkerligen vilja vare sig uppge barndopet eller skilja konfirmationen från 
tillträdet till Herrens heliga nattvard. Men saken är allvarlig.2  
 

     Nu stannar det med dessa antydningar. Dopet var inget aktuellt debattämne i en kyrka som 
satsat på folkkyrkotanken, vilken i sin tur hade sin förankring i en barndopsideologi som lade 
huvudvikt vid dopet som tecknet framför andra på Guds föregripande nåd. Denna ideologi 
lade förmodligen locket på för all mer ingående debatt om dopet utifrån andra synpunkter. Det 
var därför ingen tillfällighet att både Brilioth och Runestam delgav oss sina synpunkter på 
doppraxis vid sidan om och utan att närmare utföra konsekvenserna av sina tankar.  

                                                
1 Brilioth 1938, s 139 f. 
2 Runestam 1938 s 165. 



 137 

17:2 Biskoparna och nattvardsförnyelsen 
     Däremot var det bland biskoparna öppet för tankar kring nattvardslivets förnyelse.     
Nattvarden hade sedan länge satts på undantag i den Svenska kyrkan. Allmänt talas om en 
nattvardskris. Till trettiotalskyrkans kännetecken hörde begynnande försök att övervinna 
denna kris. Man hade börjat tala om en nattvardsförnyelse i Svenska kyrkan. Bland annat 
gjorde Ljunggren det. Denne menade att denna förnyelse inte gav sig av sig självt. 
Nattvardens kris måste övervinnas inifrån, vilket för honom innebar en förnyelse av den 
enskilda själavården.1 Runestam däremot ville först och främst gå försiktigt fram. Han 
menade att nattvardslivets renässans ej fick forceras fram.  

 
Å andra sidan är det säkert lyckligt, om nattvardsfirandet återupplivande i övrigt i vår kyrka får ske utan 
konstlat forcerande och i det tempo som livets egen växt föreskriver.2  
 

     Ysander förbinder nattvarden med boten.  
 

I vår evangelisk−lutherska kyrka är av ålder och i överensstämmelse med vår bekännelse nattvardens 
firande förenat med en annan gudstjänst, nämligen botens.3  

 
Den förnyade nattvardsseden måste alltid vara ett led i den andliga förnyelsen överhuvud, och 
icke något ”fristående extravagant”, ansåg Ysander.  
 

Med bestämdhet protesterar jag mot varje förnyelsesträvan i vår kyrka, som vill begynna förnyelsen 
genom ett schematiskt, disciplinerat och ivrigt nattvardsbegående... dess begående skall vara en frukt av 
hjälplöshetens längtan efter och behov av nådens bord, icke en frukt av restaurerad kyrklig sed.4  

 
Däremot hälsade Aulén nattvardens förnyelse med odelad glädje. Med sin koncentration på 
det religiöst centrala hade han funnit det han sökte i just nattvarden. Eller som Aulén uttrycker 
det:  
 

Såsom den lidande och segrande kärlekens sakrament lägger nattvarden evangeliet s a s blottat och bart.5  
 

Den som gjort sig mest känd som nattvardsförnyare var trots allt den av den anglikanska 
kyrkan påverkade Brilioth. Denna kyrka hade, menade han,  
 

visat på inkarnationsteologin som en levande tillgång… nattvardens ställning som gudstjänstlivets 
medelpunkt… en församlingens gemensamma tacksägelse- och böneakt, de kristtrognas regelbundna 
vägkost.    

 
Mot den bakgrunden ansåg Brilioth den återknutna förbindelsen mellan Svenska kyrkan och 
Englands kyrka så värdefull att den kanske innebar ”begynnelsen på en ny epok i vår kyrkas 
historia”.6  
   
  Nattvardens förvittring såg Brilioth samman med den kristna trons förvittring.  

 
Nattvardens förvittring som en del av den kyrkliga seden hänger samman med den kristna trons 
egen förvittring. 
 

                                                
1 Ljunggren 1935, s 79.   
2 Runestam 1938, s 166. 
3 Ysander 1937, s 140. 
4 Ysander 1937, s 96, 139.  
5 Aulén 1933, s 71. 
6 Brilioth 1938, s 37 ff. 



 138 

Brilioths recept var att öka antalet nattvardsgudstjänster, men göra det med förstånd och inte 
springa före församlingen. Målet bör vara minst ett nattvardstillfälle i månaden.1   
     Brilioth sjunger i sitt herdabrev nattvardens lov.  
 

Nattvarden förkunnar Ordet så, som inga ord mäkta. Den är det levande evangeliet. I nattvardens enkla 
handling lyser evangeliet med bländande klarhet. Vid nattvardens förlust… förlora en av det kristna livets 
största kraftkällor, en värmehärd för det inre livet… Är det för djärvt att drömma om att det en dag inom 
vårt lands kristna ungdom skall vakna en ny hänförelse för handlingens vittnesbörd, för den innerliga 
hängivelsen, det ödmjuka mottagandet, den överjordiska gemenskapen, den jublande tacksägelsen.2  

 
     Nattvardens förhållande till Ordet blir inte fullt klart i Brilioths framställning. Nattvarden 
ser Brilioth å ena sidan som något vid sidan av ordet å den andra som en omistlig form av 
ordet. Nattvarden ”jämte ordet, eller som en omistlig form för ordet, är vår gudstjänsts 
dyrbaraste klenodium”.3  
  
    Nattvarden hör för Brilioth samman med högmässan.  
 

Nattvarden har av ålder haft sin givna plats i högmässan. ...Sedan 1932 äga vi nu jämväl möjlighet att 
infoga skriftermål i högmässan... En annan möjlighet, som vår nuvarande ordning icke medgiver, men 
som väl kunde förtjäna att övervägas, skulle vara den, att skriftermålet finge hållas från predikstolen efter 
predikan… Slutligen är det uppenbart, att särskilda nattvardsgudstjänster ha en stor pedagogisk betydelse. 
De erbjuda ofta den mest framkomliga vägen att över huvud återvinna nattvardens bruk i församlingar, 
där den fallit i glömska.4  
 
     Brilioth efterlyser eukaristimotivets förstärkande och en förnyad nattvardsbön. 

Draget av eukaristi, tacksägelse, skulle behöva bättre komma till sin rätt, skriver han. Och han 
efterlyser ”införandet av en  nattvardsbön, vill vilken instiftelseorden kunde organiskt 
anknytas”.5     
     I de pågående strävandena att restaurera nattvardens ställning ställde sig Stadener delvis 
vid sidan om. Denne betonade att Kristus för alla tider förenat nattvarden och Guds ord med 
varandra. Så sker även i den lutherska läran, påpekade han. Nattvarden hör därför samman 
med högmässan, den får ej bli ett bihang, en bigudstjänst.  Av den anledningen vänder han sig 
även mot alla försök att inte ha något särskilt för nattvardsgästerna avsett predikat ord. 
Däremot gillade han att bikten i den lutherska kyrkan på evangeliskt sätt omgestaltats till en 
nattvardspredikan.6  
     Stadener betonade att nattvarden var en lärjungamåltid, en missa fidelium. Skriftermålet 
fick därför inte slopas. Det kunde leda till vanenattvardsgångar. Detta förstår lekmännen som 
vill vara beredda när de går till nattvarden, påpekade Stadener.  
     Ett flitigare nattvardsbruk hade Stadener däremot inget emot.  Det är gott menade han att 
bringa nattvarden till ett flitigare bruk.7 Stadener instämde i vad den svenske reformatorn 
Olaus Petri hade sagt om nattvardens sakrament. Sakramentet var ej annat än en stadfästelse 
och en försäkran om att det goda vederfarits oss som blev oss tillsagt i predikan.8 Med  
gillande citerar Stadener Olaus Petri även när denne hävdade att  
 

                                                
1 Brilioth 1938, s 131, 134 f. 
2 Brilioth 1938, s 130−134. 
3 Brilioth 1938, s 112. 
4 Brilioth 1938, s 134, 136 ff. 
5 Brilioth 1938, s 113, f. 
6 Stadener 1933, s 107. 
7 Stadener 1933, s 49, 96, 102, 104, 107. 
8 Stadener 1933, s 93, 99−102, 104, 107. 



 139 

man väl kan vara salig ändå att man aldrig hölle Herrans nattvard, men aldrig kunne vi vara saliga med 
mindre vi varda lärda med Guds ord.1  

 
     Skall vi sammanfatta biskoparnas hållning till nattvardsförnyelsen sjöng Aulén och 
Brilioth reservationslöst nattvardens lov. Ljunggren, Ysander och Runestam såg en verklig 
nattvardsförnyelse som en del av en andlig förnyelse och icke främst som ett led i en 
restaurerad gudstjänst. Deras entusiasm blev därför villkorad. Stadener lät nattvarden bli en 
stadfästelse av predikan och ej nödvändig för saligheten. 
 
17:3 Den liturgiska förnyelsen befrämjad och ifrågasatt 
     Till nattvardslivets förnyelse hörde den liturgiska förnyelsen liksom en fördjupad känsla 
för kyrkorummets helgd. Även här gick Brilioth i spetsen. Låt oss här något följa hans 
resonemang i herdabrevet. Brilioth förutsatte en fortgående livets ”profanisering”. Detta har 
ökat 

behovet av ett helgat och avskilt rum Våra fäder hade en känsla av kyrkorummets helgd, som vi till stor 
del förlorat.  
 

Till ”profaniseringen” hörde att de heliga åthävorna försummades. Därmed uppstod en risk att 
”med åthävornas försummande också det inre andaktslivet ödelägges”.2 Därför hälsade 
Brilioth den framspirande liturgiska förnyelsen med tillfredsställelse. Dock hade han sina 
reservationer. Han varnade de liturgiska förnyarna för är att ”ordets förkunnelse ej får 
undanträngas”.  Liturgin var satt ”att vara den yttre form som lyfter fram nådens medel, ordet 
och sakramenten”.3 Och han påminde tidens liturgiska förnyare om att ”ett större mått av 
helig skönhet i gudstjänstens former kräver som sitt komplement skärpta krav på det 
personliga livet”. Brilioth lade slutligen vikt vid att gränslinjen mellan evangeliskt och 
romerskt inte utsuddades.4  
     Brilioth deklarerade att ”ingen prästerlig uppgift kan i betydelse tävla med tjänsten i 
kyrkan” Det vidsträcktare bruk av gudstjänster på andra platser än i kyrkan som beslutats om 
1927 ställde han sig visserligen bakom. För Brilioth var det viktigt  
 

att dessa gudstjänster icke förlora kontakten med kyrkan och dess liturgiska ordning. De böra så vitt 
möjligt samla till kyrkan, ej dra bort från denna.  

 
Sin värdering av kyrkans gudstjänst kunde han formulera i följande ord: 
 

den liturgiska gudstjänsten, den historiska kontinuiteten, de fasta böneformerna, vördnaden för kyrkorum 
och altare äro väsentliga drag i den lutherska kyrkotyp, som vi fått att förvalta.   

 
     Brilioth uppskattade alltså gudstjänstens fasta ordning. Denna fick dock icke gå för långt i 
likriktning.  Det borde vara  
 

något större elasticitet i de enskilda delarnas utformning. Det är icke nödvändigt att gudstjänsten förlöper 
exakt lika till alla sina delar i ett anspråkslöst träkapell och en majestätiskt katedral.5  

 
     Bland övriga biskopar låter det på annat sätt. Enbart Aulén, vars poäng var att låta kristen 
tro domineras av sin huvudsynpunkt, evangeliet eller annorlunda uttryckt, försoningen, tycks 
                                                
1 Stadener 1933, s 104. 
2 Brilioth 1938, s 107 f.   
3 Brilioth 1938, s 120. 
4 Brilioth 1938, s 111. 
5 Brilioth 1938, s 105, 107, 112, 119.  
 



 140 

ha varit konform med Brilioth. Aulén poängterade att även liturgin stod i försoningens tjänst. 
Förkunnelsen såg han för övrigt som det centrala i prästgärningen.1  
     Gemensamt för biskoparna var att de betraktade den i kyrkan framväxande kyrkliga 
förnyelsen historiskt. Jonzon såg den som en reaktionsföreteelse mot tidsandan. Den kyrkliga 
förnyelsen ”är medveten om att kyrkan är Kristi kropp, samlad kring ett heligt och apostoliskt 
arv”.  Man söker  ”sambandet med den allmänneliga kristenheten framför allt på grundval av 
den apostoliska successionen”.2  

 
Till kännetecknen hör vidare att man ”går emot den s k tidsandan”. ”Framför allt yrkar man på en 
förnyelse av kyrkans liv i gudstjänst och tillbedjan,  ordets och sakramentens regelbundna och flitiga bruk 
med återupplivande av forna former och med stark betoning av biskops- och prästämbetet”. Gentemot 
väckelsekristendomens överbetoning av upplevelsen betonas ”det objektiva i kristendomen, ord och 
sakrament skjutas fram”. Och när kyrkotanken fallit sönder ”i en osynlig kyrka, som spiritualiseras till 
ogripbar intighet, och en synlig, som sekulariseras till ett profant statsämbetsverk, är det av nöden att 
återuppväcka den urkristna tron på kyrkan i hennes märkliga historisk-övergripbara egenart, Kristi 
kropp”... 3  

 
De liturgiska brukens betydelse relativiserar han.  
 

Mässhakar, processioner, tidegärder, knäfall göra ingen till kristen. Men de göra honom inte heller till 
katolik. Allt beror på i vad syfte och anda de brukas… Luther svarar: Jag skall äta, dricka bära kåpa, ja, 
göra vad helst påven föreskriver, blott han låter allt detta vara fritt. Men då han vill fordra det såsom 
nödvändigt till saligheten, binda samvetet därvid och göra det till en Gud behaglig gudstjänst, då måste 
man på allt sätt strida däremot.4  

 
     Med Luther betonade Jonzon att allt hänger på rättfärdiggörelseläran.  
 

Var och en, menar Luther,  som avfaller från rättfärdiggörelsens lära, han känner icke Gud och är en 
avgudadyrkare…5 

 
Biskopsämbetets nödvändighet underkänner Jonzon på den grunden och successionen ges 
relativ betydelse.6 Hans avståndstagande från katolicismen blir tydligt när han skriver att en 
katolik inte passar till präst i en evangelisk kyrka.7  
     Ysander var skeptisk till den liturgiska förnyelsen. Han påstod sig inte gilla ”den 
ritualistiska riktningen” och irriterades över ett godtyckligt fingrande på ritualen. Ritualismen 
var enligt Ysander ett uttryck för falsk objektivism.8  
     Den liturgiska förnyelsen var förbunden med betoning på prästämbetet och prästens särart. 
Detta markerade man genom att förorda att prästen även utanför gudstjänstrummet bar 
speciella kläder. Mot detta vände sig Andræ. Andræ stördes av att prästerna i hans samtid 
med sina kläder markerade att de var präster.9 Den teologi som han såg växa fram i den 
liberala teologins spår menade han vara rationalistisk och präglad av klerikal maktvilja. Den 
satte på en viss punkt ”tron över allt förnuft”. Men därigenom kom den så mycket 
fullständigare i dess våld 

 

                                                
1 Aulén 1933, s 60−69, 76. 
2 Jonzon 1938, s 144 f. 
3 Jonzon 1938, s  144, 146. 
4 Jonzon 1938, s 150 f. 
5 Jonzon 1938, s 151. 
6 Jonzon 1938, s 159 f. 
7 Jonzon 1938, s 195. 
8 Ysander 1937, s 115, 139 f. 
9 Andræ 1937, s 93.   



 141 

Den har rationalismens avigsidor, men icke dess förtjänst; friheten, upptäckarandan, som söker sanningen 
ända till dödsrikets portar och icke tvekar inför någon gräns”.1  

    
 De hårda domar över ”strävanden till liturgisk renässans” som framträtt deltog som vi 
uppmärksammat inte Brilioth i. Brilioth dömde 
 

inte tanklöst den broder, som vill se Guds helighet och evangeliets rikedom på ett fylligare sett tolkat och 
framställt i kultens symboliska språk. 

 
 Dessutom hade han upptäckt ”ett drag av ökad uppskattning av den liturgiska formen” i såväl  
reformerta som i frikyrkliga samfund”.2  
 
17:4 De religiösa personligheterna 
Att religiösa personligheter hade betydelse för den kyrkliga utvecklingen var biskoparna ense 
om. Varför skulle de annars med en mun vittna  om f a Einar Billings och Nathan Söderbloms 
betydelse för den aktuella utvecklingen i kyrkan. Tre av biskoparna, Andræ, Brilioth och 
Bohlin har i sina respektive herdabrev  t o m utvecklat sin syn på personligheternas betydelse.  
     Muhammedtolkaren Tor Andræ talar om trons utkorade. Han exemplifierar med 
Söderblom som var fast förankrad i folkmedvetandet men begränsar sig inte till honom. 
 

Jag kan erkänna, att jag ofta önskat och drömt om att kunna skriva ett protestantiskt breviarium... 
Franciskus, Bernhard, Luther, Spener, Schleiermacher, Bunyan, Newman och William Booth, Birgitta, 
Olaus Petri, Nathan Söderblom och de andra.3  

 
I levande personligheter har den kristna anden skrivit sin världshistoria, skriver Andræ.  Han 
vill därför studera personlighet och verk. I det studiet måste det personliga kopplas till 
”omgivning, tid och rådande ande”. Andræ anar det gudomligas närhet i ”tankens klarhet, i 
konstens syner, i offervilja och mod hos handlingens snillen”. Allt andens liv hade enligt 
Andræ ett drag av ”evighet och oförgänglighet”. ”De stora döda äro icke försvunna utan 
spår”.4  
     Även Brilioth var övertygad om den personliga insatsens betydelse för den historiska 
utvecklingen.  
 

Den historieskrivning, som icke vill räkna med levande, personliga insatser, avhänder sig själv nyckeln till 
det levande förgångna.5  

 
     Bohlin trodde på det religiösa snillet.  
 

Betydelsefull är framför allt åtskillnaden mellan religiös receptivitet och religiös produktivitet, alltså 
tillägnelse av ett givet andligt innehåll (den vanliga religiösa människans) samt tillägnelse jämte 
nyskapelse (den utomordentliga religiösa människan, det religiösa snillet, profeten).6  

 
17:5 Kristen gemenskap 
     I den liturgiska förnyelsen var gemenskapsmotivet centralt. Gudstjänsten sågs som ett 
möte mellan Gud och människa. De människor som firade gudstjänst tänktes träda fram inför 
                                                
1 Andræ 1937, s 119. 
2 Brilioth 1938, s 95, 110. 
3 Andræ 1937, s 69. 
4 Andræ 1937, s 55 f, 66, 69 f, 121.    
5 Brilioth 1938, s 11. 
6 Bohlin 1935, s 98 ff. Se även Persenius 1997, s 89 f. 
 



 142 

Gud i tillbedjan, inte främst som enskilda individer, utan som en gemenskap av människor, ett 
gudsfolk. Gudstjänstens tillbedjan tänktes spränga alla gränser. Till det gudstjänstfirande 
gudsfolket hörde kristna från alla tider, levande som döda.  
     Till kristen gemenskap hör även gemenskap och ansvarstagande i vanlig mänsklig mening. 
Fortfarande på trettiotalet förutsattes denna gemenskap kanaliseras i  familje- och 
sockengemenskap samt i städernas och tätorternas gemenskapsformer. Detta synsätt 
problematiserades genom sekulariseringen som hade lett till att specifikt kristna 
samlevnadsmönster på flera områden börjat ifrågasättas. Inte minst utmanades synen på 
kristen gemenskap genom frikyrkornas trosförsamlingsbildningar. I dessa praktiserades en tät 
och förpliktande kristen gemenskap i, som man såg det, medveten lydnad mot Guds vilja. Det 
är mot denna bakgrund jag valt att redovisa biskoparnas uttalanden om gemenskapens 
betydelse.  
     Andræ placerar in gemenskapslivet bland det för tron oundgängliga. Han talar om 
”gemenskapens rätt och krav”. Bortser vi från detta blir vi marginaliserade, menar Andræ.1  
Han lade ut gemenskaplivet på följande sätt. Profeten, gudsuppenbararen, är religionens 
upphov. Men därpå följer församlingen.  
 

Det hör till trons väsen och villkor, att den grundas, växer och behålles endast i gemenskapsliv. Det är 
individen, profeten, gudsuppenbararen som genom sin personliga erfarenhet blir religionens upphov och 
första källsprång. Men profeten förutsätter alltid en församling.  

 
     Den kristna kärleken kan inte leva av ”tankens och föreställningens surrogat”. Den måste 
hämta näring i verklig gemenskap. Därför att verklig gemenskap är trons förutsättning, hör  
 

för kristendomen tro och gärning, religion och moral oupplösligt samman... Ovisshet, tvivel och tvinsjuka 
är det öde, som väntar en tro, som söker leva avskuren från den kristna gemenskapens levande stam. Den 
heter tro, men är i verkligheten allt annat: ståndpunkt, åskådning, metafysiska antaganden. Den kan fylla 
en viktig plats i vår andliga värld, men aldrig den verkliga trons plats.2  

     
Andræ betonar den enskilda människans personliga tro samt som vi noterat gemenskapens 
betydelse för tron, dessutom att trosföremålet ”är tron på Kristus, på hans person, hans 
gärning och hans löfte”.3  
     Också för Bohlin var tron något personligt, främst inriktat på individens enskilda samvete 
men också något som rörde mänsklig gemenskap.  
 

Men till det kristna gudsförhållandet höra inte bara dessa två: Gud och själen. Brodern medmänniskan hör 
oskiljaktigt med dit.  

 
Vad som sker i tron är att ”Gud slår en brygga över till människan”. I denna gudsgemenskap 
är fortfarande Gud  Gud och människan människa. Det handlar om en personlig 
gudsgemenskap inte ”den mystiska självförintelsens sällhetsrus”.4  
     Med Bohlins positiva behandling av den frikyrkliga församlingsmodellen blir man inte 
förundrad över att Bohlin gav utrymme för trosförsamlingsmodellen även i sin idealbild av 
folkkyrkan. Detta desto mindre som han förstod behovet av trosgemenskap och eftersom han 
trodde sig veta att det gick en obönhörlig gräns mellan kristustroende och icketroende. 
Dessutom betonar han att ingen mot sin vilja skall hållas kvar inom kyrkan.  Så här 

                                                
1 Andræ 1937, s 106−109.  
2 Andræ 1937, s 71 f , 113. 
3 Andræ 1937, s 122. 
4 Bohlin, 1935, s 70, 76. 



 143 

kombinerar han de båda modellerna. Han betonar vikten av ”innerligare personlig 
gemenskap” inom folkkyrkans ram och han säger uttryckligen att  
 

det finns en inre, etisk−religiös gräns mellan kristustroende och icke-troende som med all makt skall 
hållas klar genom vittnesbördet om den personliga trostillägnelsens nödvändighet.1  

 
    Om gemenskapen i församlingen har Runestam följande att säga. ”Om det är något 
församlingarna trängta efter, så är det ett fördjupat gemenskapliv”.2  
 
     Hur Brilioth såg på kristen gemenskap i ovan anförd bemärkelse är svårt att utläsa ur hans 
herdabrev. Han talar om att prästen har till uppgift att bygga upp ”en levande 
kyrkomenighet”.3 Att denna kyrkomenighet inte var tänkt som någon förening står klart. 
Brilioth skriver nämligen:  
 

Där det kyrkliga livet är lugnt och starkt, räknar man över huvud taget icke medlemmar, grundar inga 
föreningar. Brilioth 1938, s 158. 

  
Klosterlivets gemenskap har han däremot inget emot 

 
Det kan också ges kallelser till det utomordentliga, till den radikala hängivelsen, till den fulla 
ovärldsligheten. 4 

 
17:6 Väckelsen som kraft 
     Som vi ovan sett hade Bohlin en öppen inställning till väckelsen. Av övriga biskopar är det 
Andræ som i sitt herdabrev visar väckelsen mest uppmärksamhet. Andræ såg väckelsen som 
en kristen frihetsrörelse och han frågar sig hur det skulle vara med den kyrkliga seden om inte 
väckelsen funnits. Hur hade vi utan väckelsen bakom ryggen på egen hand kunnat  
 

rida ut anstormen av det religionsförakt och den kristendomsfientlighet som väl ändå haft en djupare 
grund än reaktionen mot väckelsens överdrifter. 

 
      Fortfarande på trettiotalet såg han väckelsen som en andlig kraft. Det betyder verkligen 
något att  
 

 sex procent av vårt lands befolkning, deklarerar sin personliga anslutning till ett aktivt kristet program.  
 
På det allmänna folklivet hade dock väckelsen enligt Andræ begränsad betydelse.5 Detta sitt 
yttrande balanserar han genom att påstå att ”framstegsmakarna” i Sverige fått stor hjälp av 
väckelsen.  
 

 De ha behövt material att arbeta med, folk som haft den uthållighet, motståndskraft och vakenhet, som ett 
moraliskt efterblivet släkte minst av allt kan prestera. En lag om krafternas transformering, om 
ändamålens heterogoni behärskar allt kulturens framåtskridande. Den trångsynta men ideellt högspända 
sektandan kan hos en ny generation omsättas i vidsynt tänkande och djärv handling.  

 
Men väckelsen har inte fått det erkännande den förtjänar. Än idag betraktas de enligt Andræ 
som ”de kulturellas styvbarn”.   

                                                
1 Bohlin 1935, s 55, 61 f. 
2 Runestam 1938, s 151. 
3 Brilioth 1938, s 84. 
4 Brilioth 1938, s 94. 
5 Andræ 1937, s 32. 



 144 

 
Tillsvidare få vi glädja oss åt att själva befolkningskommissionen (i not 1935−1938, befrämjade 
barnafödande), som väl icke i högre grad belastas av teologiska fördomar, nämner de stora religiösa 
rörelserna vid sidan av nykterhetsrörelsen och de sociala frihetsrörelserna bland de krafter, som höjt vårt 
folks sedliga nivå.1  

 
     Brilioth visade inte den historiska svenska väckelsen lika stor uppskattning som Andræ. 
Vad Brilioth hoppades på var en väckelse inom kyrkoförsamlingarna. Denna skulle enligt 
Brilioth kunna leda till samhällets räddning.  
 

Väckelse över församlingarna, om denna gåva må vi bedja, det synes stundom som skulle den ensamt 
kunna rädda vårt folk från den andelösa sekulariseringen, från den inre förvittringen.2  

 
     Att Runestam hade en positiv inställning till väckelsen framgår bland annat av hans 
uppskattande tal om Oxfordgrupprörelsen:  
 

Det kan icke ges en mer utpräglat ekumenisk rörelse än Oxfordgrupprörelsen…. Jesus Kristus skall 
förkunnas, och icke främst enheten. Då blir det enhet…. Jesus Kristus skall förkunnas 
övernationellt….om på detta sätt den övernationella kyrkan får vara med .. i människors personliga 
upplevelse av frälsningen… Så genom att själv vara handlande subjekt och organ för Ordet, skall den 
övernationella kyrkan bliva till och bliva en levande beståndsdel i de kristnas tro.3  

 
17:7 Det frivilliga kyrkliga arbetet 
     Till kyrklig förnyelse hörde inte minst det frivilliga kyrkliga arbete som under det 
begynnande 1900−talet vuxit fram i takt med sekularisering och demokratisering. Både 
sekulariseringen och demokratiseringen hade gjort detta arbete nödvändigt. Den folkliga 
mobilisering som demokratin förutsatte måste nödvändigtvis motsvaras av folkliga rörelser 
även inom kyrkan. Om inte skulle sekulariseringen ytterligare påskyndas.4 
     Jag vet inte om biskoparna tänkte i just dessa banor, däremot att de förutsatte det frivilliga 
kyrkliga arbetet som självklart. Alla insåg de att det var nödvändigt.  
     Självfallet krävde dessa frivilliga aktiviteter ledning, en ledning som enligt gällande 
bestämmelser inte automatiskt ålåg kyrkoråden. Visserligen hade till församlingsstyrelselagen 
från år 1930 fogats vissa formuleringar som öppnade för ansvarstagande även för det frivilliga 
arbetet. Dock befästes i denna lag tanken på kyrkorådet som ett kyrkokommunalt organ vars 
arbete i princip kompletterade det kommunala. Utdebitering till något som kunde betraktas 
som dubbelarbete var ej tillåtet. Detta förhållande gjorde att frivilliga organ, typ extra 
kyrkoråd blev allt mer oundgängliga.5  
     Om denna problematik är biskoparna förvånansvärt tysta. Undantaget är Ysander. Denna 
noterade de extra ”kyrkoråd” som tillkommit, men värjde sig mot att de trängde ut de 
ordinarie kyrkoråden. Så här skriver Ysander: 
 

Under de sista trettio åren har kyrkans arbete medräknat tvenne linjer, den legala och den frivilliga. 
 

 Med gillande talar Ysander om ”extra kyrkoråd” som uppstått, betitlade  ”Diakonikrets eller 
Kyrkans vänner eller slikt”. Men han har trots allt sina dubier.  
  

                                                
1 Andræ 1937, s 30 f. I Andræs behandling av väckelsen delar han med sig av sin kunskap om okänslig och 
orättvis misstänksamhet mot predikovandrande väckelsefolk. Hans exempel är från 1842. Andræ 1937, s 24 f . 
2 Brilioth 1938, s 129 f.  
3 Runestam 1938, s 166 ff. 
4 Thidevall 2000, s 224 ff. 
5 Thidevall2000, s 205−209. Se även Tegborg 1982, s 45 f. 



 145 

De två arbetslinjerna må icke i onödan skiljas, såsom andlig och världslig….. Men där det låter sig göra, 
är den samfällda menighetens representantskap ett riktigare forum än ett aldrig så nitälskande kotteri.1   

 
     Stadener gladdes också han uttryckligen åt det frivilliga arbete i föreningens form som 
uppstått. Han såg det som ett värn mot den andliga kris som rådde i landet där människor 
upplevde sig som ”trasiga och splittrade invärtes”.  
     Framför allt manade Stadener till kamp, en andlig kamp i de enskilda församlingarna. För 
Stadener var det nämligen självklart att slaget om kristendomen avgjordes just i den enskilda 
församlingen.  
     Församlingarna i sin tur skulle växa sig starka genom en ”djupt gående evangelisation”. 
Denna måste få vara central, betonade Stadener. Koncentrationen får inte ”ligga på 
varjehanda verksamhet, social eller kulturell eller liturgisk eller annan periferisk verksamhet”. 
Stadener understryker att han i detta visste sig ha stöd av lekmännen.2  
     Vad Stadener ville var alltså evangelisation i församlingarna. I den evangeliska 
kristenheten hängde för Stadener allt på församlingarna. Detta påpekade Stadener t i en tid där 
man enligt Stadeners tycke slösade tid på överläggningar om kyrkobegrepp. Dessa ”gör att 
man glömmer församlingarna”, betonade Stadener polemiskt.  
     Att Stadener befann sig på en annan linje i sin syn på kyrka och församling än 
biskopskollegan Gustaf Aulén liksom hans efterträdare i Växjö, Yngve Brilioth, är 
uppenbart.3  

 
17:8 Förnyelse utan möjlighet att förhindra kyrkans marginalisering 
Förenklat har detta kapitel visat på en kyrklig förnyelse som löper i två fåror. Dessa båda går 
väl att förena med varandra men de båda fårorna kan också, och blir gärna, uttryck för två 
olika fromhetsriktningar. I såväl den ena som den andra handlar det om kyrklig förnyelse, 
men kyrklig förnyelse med olika betoningar.  
     I den ena fåran är det synen på kyrkan som skall förnyas. Kyrkan – församlingen betraktas 
av de kyrkliga förnyarna inte som något sekundärt i förhållande till evangeliet utan tvärtom 
som ett uttryck för evangeliet. Om man så vill konkretiseras evangeliet i förkunnelsen, liksom 
i lovsång, tillbedjan och nattvard. Det förkunnade ordet liksom liturgin blir ett uttryck för 
evangeliet i funktion, ett nedslag av det kosmiska drama där Guds väldiga gärningar är å 
färde. Församlingen ses som ett gudsfolk. 
     I den andra läggs betoningen på den andliga kraften som måste återerövras för att 
församlingen skall stärkas. Här ser man med beundran på den andliga styrkan i de historiska 
väckelserörelserna. Förnyarna inser behovet av frivilliga insatser i organiserad form för att 
vitalisera församlingen. Dessutom förstår de vikten av en stark och sammanhållen 
församlingskärna. Gemenskap blir gudstjänstgemenskap, men mer än så. I ett sekulariserat 
samhälle behövs församlingsgemenskaper som håller samman i inbördes ansvarstagande och 
alternativ livsföring. Evangelisation blir ett måste. Andlig kraft mätt med mänskliga mått ses 
som förutsättningen för att kyrkans skall återfå sin forna kraft. 
     Biskoparna visar sig vilja både det ena och det andra. Dock finns tydliga skillnader i 
betoning. Brilioth och Aulén står på kyrkoförnyelsens linje, Stadener däremot har inte så 
mycket till övers för kyrkoförnyelse i Brilioths och Auléns mening, han vill god förkunnelse 
och evangelisation. Övriga biskopar vill både det ena och det andra jämt fördelat, förenklat 
uttryckt. 
     Själv har jag intrycket att biskoparna i gemen inte riktigt hade förstått hur avgörande det 
var att i tider av den kyrkliga sedens försvagning, samlivets omdaning, arbetslöshet och 

                                                
1 Ysander 1937, s 186 f. 
2 Stadener 1933, s 92, 13. 
3 Stadener 1933, s 44 f. 



 146 

sociala uppbrott, satsa kraften på att bygga upp stabila, diakonalt förankrade 
församlingsgemenskaper. Som jag förstår det var det just det som behövdes för att kyrkan 
även i framtiden skulle kunna vara av betydelse i det svenska samhället.  
     I allt för hög grad förlitade sig biskoparna på folkkyrkotankens nådeserbjudande. Jag 
förmodar dessutom att några av biskoparna hade en övertro på gudstjänstförnyelsens 
betydelse för kyrkans reformation. Detta särskilt som den förnyade gudstjänsten enbart kom 
en liten del av församlingsborna till del. De flesta hade redan på trettiotalet dragit sig undan 
den söndagliga gudstjänstgemenskapen.  
     En förklaring kan vara att biskoparna, förutom att de bländats av Billing och Söderblom, 
kom från akademiska miljöer fjärran från gemene mans knappa förhållanden och vardagsnöd. 
Dessutom hade flera av de nyvalda biskoparna fått sina mest bestående intryck från 
ungkyrkorörelsen med sina korståg, faktiskt mer än från de folkligt förankrade väckelserna. 
Förmodligen är det så som Thidevall påpekat att ”ungkyrkorörelsens korståg 1909” från 
början var ”dömt att bli en aktion med större betydelse för de medverkande blivande 
ämbetsmännen än som mobilisering av arbetarklassen”.1 
     Den betoning på den kristna personlighetens betydelse som vi iakttagit är slutligen värd att 
uppmärksammas. Andræ, Brilioth och Bohlin låter personligheten och det med gillande anta 
närmast mytiska proportioner. Att ta spjärn mot detta och sätta det i sitt sammanhang vore en 
lockande uppgift som spränger ramarna för denna framställning. 
 
Avslutning 
Herdabrevens försvar av kristen tro 
De under nittonhundratrettiotalet till och med nittonhundrafyrtio nyvalda svenska biskoparnas 
herdabrev har behandlats i denna studie. Dessa elva biskopar var Erling Eidem (ärkebiskop, 
utsedd 1931), Gustaf Aulén (biskop i Strängnäs stift, 1932), Sam Stadener (Växjö, 1933), 
Torsten Bohlin (Härnösand, 1935), Gustaf Ljunggren (Skara, 1935), Tor Andræ (Linköping, 
1937), Torsten Ysander (Gotland, 1937), Yngve Brilioth (Växjö, 1938), Bengt Jonzon (Luleå, 
1938), Arvid Runestam(Karlstad, 1938) och John Cullberg (Västerås, 1940).  
     Jag har givit min undersökning titeln Herdabrevens vittnesbörd  med underrubriken De 
från 1932–1940 nyvalda biskoparnas positioneringar i sina herdabrev ställda mot några 
texter av P A Hansson och mot makarna Myrdal i deras Kris i befolkningsfrågan. 
En studie i kristendomsförsvar.      
     Vad herdabreven visade sig vittna om var biskopar, som i likhet med liberalteologerna i 
början av seklet, försvarade vad som mest adekvat kan beskrivas som försvaret av en kristen 
kultursyntes. Detta resultat kan tyckas uppseendeväckande eftersom talet om en kristen 
kultursyntes setts som den liberala teologins specifika målsättning och att den teologi som 
följde efter den liberala anses vara en reaktion på denna teologins samhällsanpassning. Några 
klargörande ord om detta är därför på sin plats. 
Jag har i mina analyser utgått från följande definition av en kristen kultursyntes.  
 

Med ett samhälles kristna kultursyntes avser jag ett samhälle där grundvärderingarna hålls 
samman av allmänt bejakade kristna trosföreställningar. Dessutom förutsätter uttrycket 
kristen kultursyntes att det ”kristna” och det ”samhälleliga” ömsesidigt betingar och 
påverkar varandra.  

 
Trettiotalsbiskoparna visade sig i sina herdabrev försvara kristen tro i just denna mening.  

                                                
1 Thidevall 2000, s 224. 



 147 

     Samhällsreformation i politisk mening var inte herdabrevens ärende. Den målsättningen 
hade däremot den socialistiska motpart jag ställt upp som relief till biskoparna, Per Albin 
Hansson och Alva och Gunnar Myrdal. Kontrasten förstärks ytterligare av att Per Albin 
Hansson och Alva och Gunnar Myrdal i sina ställningstaganden utgick från ett framtida 
urbaniserat och industrialiserat samhälle. Biskoparna var fortfarande förankrade i det gamla 
bondesamhället.  
     Vid en jämförelse slås man av att det tycktes saknas beröringspunkter mellan det 
biskoparna driver och det Per Albin Hansson och makarna Myrdal hävdar. Det en part anser 
viktigare än allt annat, lämnar den andra utanför resonemanget. Det är som man levde i skilda 
världar. Detta naturligtvis av flera orsaker. Inte minst måste det ha haft betydelse att 
biskoparna såg nya samhällsstrukturer som ett hot medan Per Albin Hansson och Alva och 
Gunnar Myrdal såg den på urbaniseringen oundvikliga samhällsomvandlingen som en 
möjlighet och en positiv uppgift. 
     Detta betyder däremot inte att vare sig Per Albin Hansson eller Myrdals gjort sig fria från 
föreställningar och värderingar som i kristna sammanhang benämns trosföreställningar. 
Tvärtom bygger deras samhällssyn på modeller och ideal som i väsentliga avseenden är 
jämförbara med just trosföreställningar, detta trots att Gud medvetet förts bort som 
förklaringsgrund. 
     Vad Per Albin Hansson och Alva och Gunnar Myrdal i det undersökta materialet gör, är att 
måla upp bilden av ett framtida jämlikt samhälle, där Gud förts ut ur det offentliga rummet. 
För att nå målet, ett jämlikt välfärdssamhälle, förutsatte de kraftiga skattefinansierade ingrepp 
i samhällsstrukturen. Till samhällsförändringarna hörde även etisk, moralisk och samhällelig 
nyorientering. Om detta senare talade man visserligen med små bokstäver för att inte oroa en 
fortfarande levande kristen opinion. Men makarna Myrdals antydningar går inte att misstolka. 
För dem var det självklart att det nya sätt att leva som samhällsomvandlingen innebär får 
etiska och moraliska konsekvenser. 
 
     Det är mot denna bakgrund jag ställt biskoparnas försvar för Gud som samhällets grundval, 
liksom för kristna värderingar, en kristen familjesyn, en kristen skola och en fortsatt kristen 
kultur. Det är ett försvar på två fronter, dels försvar genom politiska/samhälleliga 
ställningstaganden dels genom teologiska/kyrkliga. Först om det politiska/samhälleliga 
försvaret.      
     Biskoparna försvarar de kristna ställningarna genom att proklamera gudstrons 
nödvändighet och fördöma tidens moraliska förfall. John Cullberg får exemplifiera flera av 
biskoparnas sätt att argumentera. Förenklat säger han: Utan Gud saknar rätten sin grund och 
ersätts av egoismen. Och när egoismen urholkat demokratin tillräckligt mycket hotar 
nazismens och kommunismens våldideologier.  
     Biskoparna i gemen, här får Brilioth utgöra exemplet, ondgör sig över tidens gudlöshet, 
moraliska förfall och familjelivets upplösning. De gör det utan närmare analyser. Alternativen 
till gudstro behandlas inte seriöst. Inget genomarbetat finner vi i herdabreven om 
samhällsförändringars förmodade påverkan på även kristen äktenskapssyn, inget om hur 
andligt liv påverkas av nya gemenskapsformer i arbete och på fritid. Allt är inriktat på försvar 
av gamla värden. Skillnaden mot framför allt makarna Myrdals sätt att bearbeta frågorna är 
drastisk. 
     I den här studien har jag renodlat skillnaden i hållning. Biskoparna ville bevara, Hansson 
och Myrdals ville förändra. Biskoparna höll fast vid en samhällsstruktur som fortfarande hade 
relevans men som fortlöpande försvagades. Det gick fortfarande på trettiotalet att samla folk i 
sockenkyrkan även om den gudstjänstfirande församlingen var i avtagande. Men utifrån ett 
längre perspektiv var sockenkyrkans dagar räknade. På samma sätt med de samlevnadsformer 
som hade sitt ursprung i den gamla sockenstrukturen. Fortfarande gick det att till nöds hålla 



 148 

fasaden uppe. Men med städer, tätorter och preventivmedel följde nya mönster för samlevnad. 
Förfall kallade biskoparna detta. På den andra kanten såg Per Albin Hansson och makarna 
Myrdal den nya tiden an. De talade mindre om tidens förfall än om den nya tidens 
möjligheter. Där biskoparna, med en samlad svensk kristenhet bakom ryggen, stämplade 
företeelser som sedligt undermåliga, såg makarna Myrdal närmast etisk och moralisk 
förnyelse. Visserligen återstod mycket att göra. Folket måste hjälpas på traven för att 
samlevnad, yrkesliv och hemliv skulle fungera efter sina syften i det nya urbaniserade och 
jämlika samhället.  
     Till detta kommer att biskoparna i folkmoraliska frågor inte tillämpade metoder de i annat 
sammanhang bekänt sig till och praktiserade. Det vill säga, de behandlar bibelfrågor med 
historisk kritik och kyrkan med historiskt sinne men avstår från motsvarande angreppssätt i 
samhällsanalysen. Detta trots att biskoparna i andra sammanhang minst sagt visat insikt i 
samhällsfrågor. Två av dem hade t o m varit ministrar. 
     Biskoparnas sätt att förfasa sig över tidens ondska sammanfaller väsentligen med den 
samlade svenska kristenhetens reaktion som den beskrivs i Kristensons Rädda familjen. 
 En fördjupning av denna studie vore onekligen att gå vidare i denna fråga, lämna 
herdabreven och nalkas problemet från annat håll. Det vore spännande att utifrån Nils 
Kristensons omfattande källmaterial i Rädda familjen (1997) närmare undersöka Arvid 
Runestam i hans uppgörelser med Gunnar Myrdal. Detta för att se om bilden borde nyanseras. 
     Den reservationen bör göras att Aulén i sitt herdabrev alls inte yttrar sig i samhälls− eller 
moralfrågor samt att Andræ skriver ytterst återhållet på dessa områden.       
      
     Med bibel− och trostolkningen förhåller det sig på ett annat sätt, så också när biskoparna 
redovisar sin syn på kyrka, församling och gudstjänst. Försvaret för tron är här mer 
genomarbetat.  
     Kortfattat kan deras sätt att förhålla sig karakteriseras på följande sätt. Biskoparna hade 
sagt ja till sin samtids världsbild och kunskapsutveckling och de hade antagit en historiesyn 
som tillät att en historiekritisk syn anlades även på studiet av bibel och kyrkohistoria. 
Bibelkritiken använde de på ett eklektiskt sätt i sin bibel− och trostolkning. Framför allt fick 
de reda i sitt sätt att hantera bibeln genom att förse bibeln med styrande huvudsynpunkter.  
     Den subjektiva utgångspunkten i trostolkningen är påfallande. Bohlin är här det tydligaste 
exemplet. När Bohlin i sitt herdabrev för en bred allmänhet presenterar sin trostolkning 
framträder det spekulativa draget, eller om man så vill ”trossprånget”, i all sin subjektiva 
nakenhet.  
     Det är värt att lägga märke till att Bohlin förlägger trons förståelse av tillvarons drama, där 
Kristus spelar huvudrollen, utanför tidens och rummets kategorier. Det är den uppståndne 
Kristus som står i centrum och det är utifrån sin himmelska position som denne påverkar 
människors hjärtan och samveten. Inomvärldsliga mirakler har ingen plats vare sig när Bohlin 
eller någon annan av biskoparna redovisar sin tro.  
     I betraktelsen av kyrka och församling skiner nödvändigheten igenom. Biskoparnas syn på 
Guds förekommande nåd, och på folkkyrkan som en konsekvens av denna nåd, må vara 
religiöst motiverad. För mig framstår ändå dessa tankar om den förekommande nåden som 
medvetet eller omedvetet framtagna  för att i en för kyrkan kritisk tid bevara Sverige kristet 
och Svenska kyrkan som en kyrka för alla. 
     Jag har alltså funnit att biskoparnas teologi till stora delar var betingad av subjektiva 
förutsättningar. Dock var de subjektiva förutsättningarna aldrig godtyckligt valda. Även 
subjektiviteten stod i ett sammanhang. Till och med de bibliska under biskoparna valde att 
sätta tilltro till var utsedda utifrån att de passade in i bekännelsens ramar.  
    Frågan är om biskoparnas försök stod i det kristna samhällets tjänst?  Vad åtminstone 
Gunnar och Alva Myrdal beträffar vet vi att de inte ansåg detta. För dem gällde att en 



 149 

människas tro och värderingar styrdes av var i den historiska utvecklingen samhället befann 
sig relaterat till kraftfulla ingripanden i människors ekonomi och sociala förhållanden. Allt 
understött av samhälleligt lett omhändertagande kopplat till undervisning i samlevnadskonst i 
bred mening liksom av en förnyad skola. Vittnesbörd om ett tänkt kosmiskt drama med 
Kristus i huvudrollen intresserade dem förmodligen inte. 
    Jag har i min huvudframställning samlat upp en rad omständigheter som verkade 
försvårarande för fortsatt kyrklig dominans. Kunskapsutvecklingen i landet, liksom att ett 
rationellt tänkande nått allt djupare in i befolkningen, var naturligtvis en huvudorsak till 
kyrkans svårigheter. När exempelvis tron på själens odödlighet av rationella skäl vacklade 
verkade detta dämpande på folkfromheten. Det gjorde även den allt mera utbredda åsikten att 
bibeln var litteratur som all annan litteratur. Och inte blev det lättare av att biskoparna 
villkorade bibelns gudomliga status. Bibeln måste läsas utifrån alldeles bestämda 
utgångspunkter för att bli uppbygglig. Framför allt hade kyrkan att trängas med 
tankeströmningar av alla de slag som konkurrerade om utrymmet. Särskilt försvårande var det 
att kyrkan förbundit sin tro med en gången tids samlevnadsmönster. Biskoparnas trostolkning 
var dessutom inkluderande och exkluderande i ett och samma andetag. Å ena sidan förutsatte 
biskoparna att kristen tro borde vara allas egendom, å den andra utgick de från ett personligt 
avgörande, ytterst styrt av den Helige Ande. Inte heller denna dubbelhet verkade befrämjande 
för bred och allmän uppslutning bakom kristen tro. 
     Det var därför alls inte självklart att folk i gemen valde Bohlins ”trossprång” som grundlag 
för sina liv och alls inte givet att Auléns ”rena linjens teologi” föredrogs framför andra 
livshållningar. Den av biskoparna prisade folkkyrkosynen i all ära, men även den visade sig 
vara otillräcklig som medel att hålla människorna kvar i kyrkan. Och inte heller den kyrkliga 
förnyelsen, vare sig den syftade till att låta det gudomliga dramat ta sin boning i söndagens 
högmässa eller i evangelisationskampanjer, förmådde på sikt råda bot mot kyrkans pågående 
marginalisering.  
     I mitt arbete med herdabreven har inte enbart P A Hansson och makarna Myrdal bildat 
motpol utan även den liberala teologin. Denna teologi ansåg biskoparna övervunnen. För dem 
var Luther central, aktualiserad som han var i den så kallade lutherrenässansen. Dessutom 
vittnar de praktiskt taget samfällt om Nathan Söderbloms och Einar Billings betydelse för 
dem. Uppsalateologin med sina korståg liksom den från denna divergerande lundateologin 
hade också haft betydelse för dem. Brilioth påstår i sitt herdabrev att det inte föreligger några 
avgörande skillnader mellan uppsalateologin med sin tonvikt på den kristna trons subjektiva 
sida och lundateologin med tonvikten på det objektiva. Studiet av herdabreven har för mig 
bekräftat denna relativa samstämmighet.  Trettiotalsbiskoparna framträder i herdabreven 
överraskande enhetligt. Endast Sam Stadener skiljer ut sig.1   
    Hur var det då med biskoparnas  avståndstagande från den förment övervunna liberala 
teologin? Så till vida stämmer detta eftersom biskoparna tog avstånd från den liberala 
teologins ”rationaliserande” och ”humaniserande” trostolkning. De hävdade samfällt undrets 
möjlighet och Guds helighet. Kristi försoningsverk ställdes i centrum, liksom Guds 
förekommande nåd.  
     Samtidigt förde de vidare mycket av det för den liberala teologin kännetecknande. Framför 
allt hade de tagit till sig bibelkritiken, en modern världsbild liksom i stort samtidens sätt att 
tänka och leva. Detta manifesterat i att flera av dem betonade att de hälsade fri forskning med 
tillfredsställelse och att de som en konsekvens av detta inte förnekade uppenbar sanning ens 
om denna stred mot utsagor i bibeln. Spelrum för tron fick de genom ett i förhållande till 
positivismen vidgat sanningsbegrepp. Sant kan mer än det bevisbara vara. Sanning och 
mening fördes samman av biskoparna.   

                                                
1 Se bland annat Thidevall 2000, s 263, 265 f.  



 150 

     Ingen av biskoparna ville gå vägen över tvång eller obligatorium. Den vägen var sedan 
länge stängd. De insåg att enda vägen var att vinna människornas hjärtan för tron. Det blir den 
yttersta konsekvensen av deras argumentation i bibel- och kyrkosynsfrågorna. Den insikten 
var däremot inte lika klar för dem när de klivit upp ett steg för att mera allmänt hävda 
samhällets kristna grund, en kristen moralsyn och det kristna familjemönstrets överlägsenhet. 
Där instämde de flesta av dem utan närmare analys i den från kristet håll allmänna klagolåten 
över tidens elände.  
     Att trosföreställningar inte spelat ut sin roll i trettiotalets samhälle menar jag mig ha visat i 
min analys av P A Hansson och makarna Myrdal. Det lär för den delen vara omöjligt att 
bygga ett samhälle utan visioner och trosföreställningar som inte alltid är bevisbara. Om 
däremot de föreställningar som biskoparna redovisade i sina herdabrev har något självklart 
försteg i kampen om själarna är mera tveksamt. Gustaf Auléns tillrättaläggande teologi med 
sina grundmotiv och sin ”rena linjens teologi” gick förmodligen hem bland prästerna men 
hade med facit i handen föga folklig genomslagskraft. 
     Jag tror mig ha funnit att trettiotalets herdabrev ger antydan om ett framtida samhälle där 
kristendomen är på god väg att bli en trosförutsättning bland många. I kampen om själarna 
hade kristen tro i herdabrevens tappning, med sin förutsättning i något som trots allt var ett 
subjektivt ”trossprång”, inte något självklart företräde. 
     Låt mig upprepa vad jag påstod i inledningen. Många av de tänkesätt som var levande på 
trettiotalet är fortfarande aktuella. Det betyder i förlängningen att denna studie inte enbart gör 
anspråk på att säga något väsentligt om dåtid utan också har något att förmedla till nutidens 
Svenska kyrka. Vad kan naturligtvis diskuteras.  
     För egen del har jag stärkts i min övertygelse att Svenska kyrkan är en av många andliga 
krafter i dagens Sverige. Det kristna samhället var för den delen redan på trettiotalet ett minne 
blott.  
     Jag inser att kyrkan inte får skygga vare sig för en förutsättningslös samhällsanalys eller 
för trosavgöranden på subjektiv grund. I samhällsanalysen har jag inte lärt mig mycket av 
trettiotalets biskopar. Snarare har jag förskräckts när jag märkt hur deras ställningstaganden 
bestämdes av deras fasthållande vid en gången tids förhållanden. Däremot har jag dragits med 
i framför allt Torsten Bohlins subjektivt betingade trostolkning.  
     Min syn på tro har vidgats genom mina analyser av Per Albin Hansson och makarna 
Myrdal. Att tron är ett måste, inser jag. Frågan är inte om man tror utan vad.    
     Den folkkyrka som biskoparna hyllade ställde jag mig, som läsaren märkt, kritisk till. 
Dessa mina dubier har inte försvunnit. Jag anser att dagens folkkyrkosyn i grund behöver 
omdefinieras. Den villkorslösa nåden demonstreras i dag mindre i barndopspraxis än av öppna 
församlingsstrukturer, där även annorlunda människor tillåts höra hemma. En öppen 
församlingsstruktur förutsätter i sin tur täta och förpliktande församlingsgemenskaper där 
människor tar vara på varandra även i vardagens mångahanda. Att församlingens gudstjänst 
eller gudstjänster är det centrala har jag med Brilioth förstått, men en gudstjänst som inte är 
isolerad från övrig församlingsgemenskap. Kort sagt folkkyrkan av idag förutsätter en stark 
kärnförsamling för att överleva. 
 
	
  
 
 
 
 
 



 151 

Förkortningar 
Apol Den augsburgska bekännelsens apologi 
EFS Evangeliska fosterlandsstiftelsen 
Rec. Recension  
RFSU Riksförbundet för sexuell upplysning 
SBL Svenskt biografiskt lexikon 
STK Svensk teologisk kvartalskrift 
 
Litteratur  
Ahlén, Oscar 
Minnestal över biskop Torsten Ysander. I Handlingar rörande prästmötet i Linköping 5 – 7 
sept 1961. 1968. 
 
Ahlstedt, Nils–Hugo 
John Cullberg. I  Västerås stiftsbok 1983–1984. 1983. 
 
Andræ, Tor 
Herdabrev till Linköpings stift. 1937. 
 
Aulén, Gustaf 
Rec av Emil Brunner. Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen moderner 
Religionsauffassung und christlichem Glauben dargestället an der Theologie Schleiermachers. 
1924. (Aulén 1925). I  STK 1925.  
 

Nathan Söderblom och nutida svensk teologi. En konturteckning vid ärkebiskopens 
sextioårsdag. I STK 1926. 

 
   Den teologiska krisen i nutiden”. I STK 1927. (Aulén 1927 1) 
  
   Rec. Några nya arbeten om den ”dialektiska” teologien. I STK 1927 (Aulén 1927 2) 
    
   Inför Einar Billings sextioårsdag. Ett perspektiv på hans teologi. I STK 1931. 
 
   Nathan Söderblom såsom teolog. I STK 1931. 
 

Herdabrev till Strängnäs stift. 1933. 
 
Kristendomens gåva till humaniteten. Föredrag. I  Strängnäs stifts prästmöteshandlingar 
1936. 1936. 
 
Passionstid 1940. Herdabrev om kyrkan och kriget till prästerskapet och församlingar i 
Strängnäs stift. 1940. 

 
Berkling, Anna Lisa red 
Från Fram till folkhemmet. Per Albin Hansson som tidningsman och talare. Urval och 
inledning av Anna Lisa Berkling. Företal av Tage Erlander. 1982. Se Hansson, Per Albin. 
 
 
 



 152 

Bexell, Göran 
Teologisk etik i Sverige sedan 1920−talet. 1981. 

 
Samsyn och renodling. Runestam, Bohlin och lundateologin. I STK 1980. 

 
Bexell, Oloph red. 
Yngve Brilioth – historiker, teolog, kyrkoledare. Texter, studier, minnen. 1997. 
 
Blückert, Kjell 
The church as nation. A study in Ecclesiology and Nationhood. 2000. 
 
Bohlin , Torsten  
Trosbegreppet i den dialektiska teologin. (Bohlin 1925, 1). I STK 1925.  

 
Den historiska uppenbarelsen och den dialektiska teologin. ( Bohlin 1925 2) I STK 1925. 
 
Den kristna gudsrikestanken under 1800−talet och i nutiden. 1928. 
 
Herdabrev. 1935. 

 
Brilioth, Yngve 
Herdabrev till Växjö stift. 1938. 
    

Tiden och kyrkan (1942). I Bexell, Oloph red. Yngve Brilioth – historiker, teolog, 
kyrkoledare. 1997. 

 
Bring, Ragnar 
Den svenska lutherforskningen under de tre decennierna i dess samband med den 
systematiska teologin. I Finsk Teologisk Tidskrift. 1931 
 
Brodd, Birgitta 
Var Sveriges sak också kyrkans? Svenska kyrkans utrikespolitiska aktivitet 1930–1945. En 
tidslägesorienterad analys. 2004. 
 
Brohed, Ingmar 
Den teologiska reflexionen i Sverige i förhållande till mellankrigstidens syn på samhälle, 
kultur och politik. I Kirken, krisen og krigen. Red Montgomery, Larsen. 1982. 
 
   Sveriges kyrkohistoria. 8. Religionsfrihetens och ekumenikens tid. 2005 
 
Cullberg, John  
Kyrkan och tiden. 1940, (Cullberg 1) 

 
Herdabrev till Västerås stift. 1940. (Cullberg 2) 

 
Dahlén, Rune W  
Med Bibeln som bekännelse och bekymmer. Bibelsynsfrågan i Svenska Missionsförbundet 
1917–1942 med särskild hänsyn till Missionsskolan och samfundsledningen 1999. 
 
 



 153 

Claesson, Urban 
Folkhemmets kyrka. Harald Hallén och folkkyrkans genombrott. En studie av 
socialdemokrati, kyrka och nationsbygge med särskild hänsyn till perioden 1905–1933 (2004) 
 
   Folkkyrkan enligt Hallén. I Kyrkan – Folket. Tro och Tanke. Svenska kyrkans         
   forskningsråd. 1996:8. 
 
Dahlberg, Åke 
Gustaf Ljunggren. I Dahlberg, Åke, Edvardsson, Bertil. Västgötapräster. Minnesteckningar 
vid prästmötet i Skara år 1953. 1953. 
 
Dahlberg, Åke, Edvardsson, Bertil 
Västgötapräster. Minnesteckningar vid prästmötet i Skara år 1953. 1953. 
 
Eidem, Erling 
Herdabrev till kyrkans tjänare inom Uppsala ärkestift. 1932. 
 
Elmér, Åke 
Från fattigsverige till välfärsstaten. Sociala förhållanden och socialpolitik i Sverige under 
nittonhundratalet. 3 upplagan. 1965. 
 
En bok om kyrkan. 1942. 
 
Hallencreutz, Carl F 
Yngve Brilioth. Svensk medeltidsforskare och internationell kyrkoledare. 2002. 
 
Hammar, Karl Gustav 
Liberalteologi och kyrkopolitik. Kretsen kring Kristendomen och vår tid 1906–omkring 1920. 
1972. 
 
Hansson, Per Albin 
”Den nya politiken” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 4 september 1927. Berkling 
1982.  
 

”Sprängpunkten” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens remissdebatt, 1928. 
Berkling 1982. 
 
”Folkhemmet, medborgarhemmet” – tal av Per Albin Hansson i andra kammarens 
remissdebatt, 1928. Berkling 1982. 
 
”Klasskampsbegreppet” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 5 september 1929. 
Berkling 1982. 
 
”Ideal och verklighet” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 18 november 1929. 
Berkling 1982. 
 
”En stark folklig politik – Tal av Per Albin Hansson i Stockholm 1 maj 1930. Berkling 
1982. 
 
”Krona håller julotta” – artikel av Per Albin Hansson i Folkbladet, 52/1931. Berkling 1982. 



 154 

 
”Medelklassen och socialdemokratin” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 20 juni 
1931. Berkling 1982. 
 
”Princip och planritning” – artikel av Per Albin Hansson i Ny Tid, 6 september 1932.  
 
”Folkhemmet, medborgarhemmet” – Tal av Per Albin Hansson vid remissdebatt i II 
kammaren, 1935. Berkling 1982.  
 
”Partiet och principerna” – Svar  av Per Albin Hansson till motionär vid Partikongressen 
1940. Berkling 1982.  

 
Harnack, Adolf 
Kristendomens väsende. Öfversättning af A F Åkerberg. 1900 
 
Harrie, Ivar  
Tjugutalet in memoriam. Andra upplagan 1938 
 
Hirdman, Yvonne 
Vi bygger landet. Den svenska arbetarrörelsens historia från Per Götrek till Olof Palme. 1988. 
 

Att lägga livet till rätta – studier i svensk folkhemspolitik. 2:a tryckningen. 1990.   
 
Jarlert, Anders 
The Oxford Group, Group Revivalism, and the Chruches in Northern Europe, 1930–1945, 
with Special Reference to Scan dinavia and Germany. 1995. 
 
Johansson, Nils  
Torsten Ysander – den trofaste vännen. I Linköpings stiftsbok 1960−1961. 1960.  
 
Jonzon, Bengt 
Herdabrev. 1938. 
 
Jonzon, Bror 
Bengt Jonzon, biskop i norr. 1988. 
 
Julhälsningar till församlingarna i Skara stift 1951. 
 
Kristenson, Nils 
Två uppfattningar av samhällsansvar: kyrkans och socialdemokratins. I Kirken, krisen og 
krigen. Montgomery, Ugelvik Larsen (red).  1982. 
 

Rädda familjen. Kristen opinionsbildning i befolkningspolitiska och sexualetiska frågor 
under 1930−talet. 1997. 

 
Lagerlöf Nilsson, Ulrika 
Med lust och bävan. Vägen till biskopsstolen inom Svenska kyrkan under 1900-talet. 2010 
 
 
 



 155 

Lemberg, Robert 
Jag, du och verkligheten. Religiös kunskap och teologi som vetenskap i John Cullbergs 
religionsfilosofi. 2000. 
 
Levenstam, Thorsten 
Diakoniens biskop. I  Julhälsning till Skara stift. 1951. 
 
Lennerhed Lena  
Frihet att njuta. Sexualdebatten i Sverige på 1960−talet. 1994. 
 
Lind, Martin 
En ideologikonfrontation. Kyrka och nazism i Svergie 1933–1945. I Kirken, krisen og krigen. 
Montgomery, Ugelvik Larsen (red). 1982.  
 
Lindroth, Hjalmar 
Lutherrenässansen i svensk teologi. 1941. 
 
Ljunggren, Gustaf.  
Tro, mystik och rationalism. Reflexioner med anledning av Rudolf Ottos ”Das Heilige”. I 
STK 1925,  s 336−354. 
 

Rationellt och irrationellt i religionen.  I STK 1926, s 46−68. 
 
Paradoxen som teologiskt uttrycksmedel.  I STK 1928,  s 333−354. 
 
Herdabrev till Skara stift. 1935. 

 
Lewin, Leif 
Planhushållningsdebatten. 3 upplagan 1970. 
 
Lundstedt, Göran 
Biskopsämbetet och demokratin. Biskopsrollens förändringar i Svenska kyrkan under 1900-
talets senare del. 2006ß 
 
Montgomery, Ingun, Ugelvik Larsen, Stein (red) 
Kirken, krisen og krigen. 1982. 
 
Montgomery, Ingun 
Kyrkan och arbetarrörelsen. I Kirken, krisen og krigen. Montgomery,  Ugelvik Larsen (red). 
1982. 
 

”Den svenska linje är den kristna linjen”. Kyrkan i Sverige under kriget. I Kirken, krisen og 
krigen. Montgomery, Ugelvik Larsen (red). 1982. 

 
Nilsson, Clarence 
Sam Stadener som kyrkopolitiker. 1964. 
 
Nygren, Anders 
Den teologiska insatsen. I Julhälsning till Skara stift. 1951. 
 



 156 

Persenius, Ragnar 
Kyrkans identitet. En studie i kyrktänkandets profilering inom Svenska kyrkan i ekumeniskt 
perspektiv, 1937–1952. 1987. 
 
     Brilioth som ekumen. I  Yngve Brilitoh – historiker, teolog, kyrkoledare. Texter studier        
     och minnen. Oloph Bexell (utg). 1997. 
 
Pleijel, Hilding 
Småländska herdabrev. Från Petrus Jonae till Yngve Brilioth. I  Växjö stifts 
hembygdskalender 1972. 1972 
 
Rodhe, Edvard 
Recension av ”Nathan Söderblom in memoriam” 1931 och av Tor Andræ, ”Nathan 
Söderblom” 1931. I STK 1932. 
 
Runestam, Arvid 
Einar Billing som teolog. I STK 1940. 
 
Runestam, Arvid 
Herdabrev till Karlstads stift. 1938. 
 
Sigurdson, Ola 
Traditionsbildningar inom svensk 1900−talsteologi. I  Ingmar Brohed. Sveriges kyrkohistoria. 
8 Religionsfirhetens och ekumenikens tid. 2005. 
 
Sjögren, Bengt O. T, Hjertén, Nils 
Biskopsporträtt i Skara stift. 2003. 
 
Skogar, Björn 
Viva vox och den akademiska religionen. Ett bidrag till tidiga 1900−talets teologihistoria. 
1993. 
 
Stadener, Sam 
Från Mullhyttan till Botkyrka. 1928. 
 

Herdabrev till Växjö stift. 1933. 
 
Sundkler, Bengt 
Bengt Jonzon i SBL. 
 
Svensson, Inge 
John Cullberg. I Av nåd, nådens tjänare. Minnesteckningar över präster i Västerås stift 1980–
1982. 1993 
 
Svärd, Björn 
Med sikte på reform. Ett studium av förförståelsens funktioner i Emanuel Linderholms 
kyrkohistorieskrivning samt jämförelser med Sven Göranssons trosinterpretation. 2007. 
 
 
 



 157 

Tegborg, Lennart 
Kyrkoorganisation och kyrkosyn. Svenska kyrkan under perioden 1929–1945. I Kirken, 
krisen og krigen. Montgomery, Ugelvik Larsen (red). 1982. 
 
Thidevall, Sven 
Kampen om folkkyrkan. Ett folkkyrkligt reformprograms öden 1928–1932. 2000. 
 
Tingsten, Herbert 
Den svenska socialdemokratins idéutveckling 1 1967 
 
Widengren Geo 
Tor Andræ. 1947. 
 
Ysander, Torsten 
Herdabrev till min ämbetsbroder i Visby stift. 1937. 
 
Åberg, Simon 
Motion 11. Kyrkosyn och ecklesiologiska ståndpunkter inom Svenska kyrkan på 1940−talet. 
Otryckt C2:2 uppsats i Kyrkovetenskap. Teologiska institutionen i Uppsala 2010. 


