
1

Björn Svärd

Tron i ett kyrkohistoriskt författarskap.
Exemplet Sven Göransson 

                   

                                                                                    

                                                                                      Örebro 2003   
      

     Björn Svärd



2

INNEHÅLL

Förord ………………………………………….. 

Inledning  ……………………………………………………..

KAPITEL 1 FORSKNINGSARBETENAS VITTNESBÖRD

1.1 Innehållet och problematiken ...................…………………………

1.2 Religionens betydelse  …………………… ………………………..
 De religiösa motiven låter sig inte renodlas

 Överheten som den världsliga motpolen
 Religion – utrikespolitik
 Religion – utrikespolitik. Summering 
 Religionens inrikespolitiska betydelse
 Religionens inrikespolitiska betydelse. Summering
 Religionens innehåll och genomslagskraft. Summering 

1.3 Inramningen ……………………………………………………….
 Inledning
 Konfessionspolitiken
 Metodiken

1.4 Termerna ………………………………………………………….

 Användningen av termer
 Termerna i Göranssons 1600-talsproduktion
 Termerna i Folkrepresentation och kyrka
 Termernas funktion i Folkrepresentation och kyrka

1.5 Inriktning, metod och grundsyn ...................…………………….

1.6 Idealism och empiri i Göranssons kyrkohistorieskrivningen 
fram till 1959 ………………………………………………………….
 Inledning
 Weibullskolans empirism och Hjärnes idealism



3

KAPITEL 2 KYRKOHISTORIA SOM DEBATTVAPEN

2.1 Inledning ……………………………………………………………
2.2 Göranssons trosgrund  …………………………………………….
2.3 Kristendom, historia, samhälle ...............................................……
2.4 Kristendom, historia, samhälle i historien ...... …………………..
2.5 Förståelsen av kristendomen och de båda världskrigen  ……….
2.6 Fördjupad syn på religionsfriheten……………………………….
2.7 Kristendom en privatsak........................... ….…………………….
2.8 Desintegration hellre än sekularisering   …….……………………
2.9 I kamp för sin syn på kyrkohistorieforskningen  …...…………….
2.10 De direkta hoten   ………...................................................………..
2.11 Grundmotiv, problematik och termer   ……..…………………...
2.12 Göransson om svenska kyrkohistoriker   ……………………….

2.13 Verkligheten bakom orden   …………………………………….. 

Den svenska kulturelitens kristendomskritik under femtio- och sextiotalet
Tysk kyrkohistorieskrivning efter andra världskriget
Fransk religionssociologi som tolkningsmall
Verkligheten bakom orden. Slutord

KAPITEL 3 LÄROBÖCKERNAS APOLOGETISKA 
INFALLSVINKLAR

3.1 Inledning …………………………………………………………..
3.2 Kyrkan och kristendomen i samhället. Göranssons tre 
      infallsvinklar ………………………………………………………
Den kristna tron – en sammanhållande och drivande kraft
Den bevarade betydelsen
Trons betydelse återupptäckt
Göranssons läroböcker. Syfte. 

KAPITEL 4 KYRKOHISTORIA PÅ BEKÄNNELSENS GRUND. 
EXEMPLET K D SCHMIDT
4.1 Inledning 
4.2 Kyrkohistoria som teologi
4.3 Schmidts syn på kyrkohistorieskrivningen



4

4.4 Grundinställning och trostolkning
4.5 K D Schmidts historieteologi. Slutreflexioner
4.6 K D Schmidts trostolkning och Göranssons

KAPITEL 5 TRON I ETT KYRKOHISTORISKT 
FÖRFATTARSKAP 

Summary……………………………………………………………..

Appendix till kapitel 2……………………………………………

Källor & litteratur ………………………………………………….

Förkortningar ……………………………………………………….

Personregister ……………………………………………………...

Förord
Att denna studie Tron i ett kyrkohistoriskt författarskap  blivit verklighet beror ytterst av en 
personlig upplevelse. Jag fick plötsligt klart för mig, något som idag kan tyckas självklart, att 
historisk och kyrkohistorisk forskning inte enbart vilar på objektiva, odiskutabla grundvalar 
utan också i hög grad på subjektiva.

Samtidigt insåg jag att det förelåg behov av att veta mera om denna problematik. Endast i 
ringa grad har exempelvis nittonhundratalets svenska kyrkohistoriker och deras forskning 
undersökts mera noggrant och förutsättningarna för deras forskningsresultat prövats.

Ur dessa båda insikter växte lusten fram att ta itu med min lärare Sven Göranssons 
(1910-1989) kyrkohistoriska produktion. Uppgiften kändes som en utmaning. Det Sven 
Göransson skrivit är svårläst och svårbedömt. Infallsvinklarna tycks, för den som inte är van 
vid Sven Göransson, oberäkneliga. Dessutom satte Göransson alltid in sina detaljunder-
sökningar i större, gränsöverskridande sammanhang. Hans teologiska analyser är för en 
kyrkohistoriker ovanligt djupborrande och hans läroböcker upplevs som ostrukturerade av den 
som förväntar sig att möta en lärobok av sedvanligt slag. 

När jag hade satt mig in i vad Göransson skrivit förstod jag att trosmotivet och 
trosinterpretationen hos Sven Göransson var de två  springande punkterna och inriktade mig 
därefter på dessa båda motiv i mina forskningar.



5

Vid två tillfällen har jag fått mitt då pågående arbete granskat vid det högre kyrkohistoriska 
seminariet i Uppsala. Första gången skedde detta vid ett seminarium under Harry 
Lenhammars ledning. Då diskuterades preliminära resultat av min forskning. En andra gång 
togs avsnittet om K D Schmidts trosinterpretation upp till behandling. Seminariet leddes då av 
Ruth Franzén.

Under arbetets gång har jag fortlöpande haft kontakt med och fått stöd av Ragnar Norrman. 
Ragnar Norrman har också,  när manuskript förelåg, lagt ner ett omfattande arbete på att 
pröva min argumentation, föreslå ändringar i dispositionen och fingranska framställningen i 
formellt hänseende. KG Arvidsson har också granskat mitt manus.

Björn Svärd

Inledning

En av kyrkohistorikerns centrala uppgifter är, som jag ser det, att redovisa kristna trosföre-
ställningar och trosutsagor och att försöka klargöra den inverkan dessa trosföreställningar och 
trosutsagor haft i en bestämd historisk situation. Vid närmare betraktande visar sig dessa 
föreställningar vara av de mest skilda slag och ingå i de mest olikartade sammanhang. Jag har 
därför i denna bok funnit det riktigare att genomgående benämna dessa motiv ”religiösa” för 
att därigenom bruka ett begrepp med för ändamålet tillräcklig bredd.

Till redovisningen av de religiösa faktorerna  kan ibland en mer eller mindre abstrakt analys 
av trossatser och teologier höra. En sådan analys betraktar kyrkohistorikern i regel som 
medel, inte som mål. Det är religionen i den form den tagit i ett speciellt historiskt 
sammanhang och religionsyttringens faktiska konsekvenser kyrkohistorikern ytterst är ute 
efter att klarlägga. Det är annorlunda uttryckt ingen ”ren och ursprunglig” religiös 
föreställning kyrkohistorikern sätter i centrum för sitt intresse utan en religiös föreställning 
påverkad av och laddad med innehåll och associationer från det historiska sammanhang som 
utforskas.

I de här banorna lärde jag mig att tänka när jag vid Teologiska fakulteten i Uppsala studerade 
kyrkohistoria för Sven Göransson. 

När jag under åren har fortsatt att läsa moderna kyrkohistoriska framställningar har jag märkt 
att en redovisning av religiösa föreställningar och deras inverkan tycks tillhöra det givna. 
Oftast koncentrerar kyrkohistorikern en stor del av sin energi på att frilägga just de 
idémässiga och religiösa  faktorernas betydelse. Andra omständigheter, ekonomiska faktorer, 
konfliktmotiv med mera, dras enbart in i framställningen om de har direkt betydelse för det 
givna temat. Detta, vad jag förstår,  inte därför att man förbiser andra faktorer utan därför att 
man överlåter åt historiker med annan inriktning att utreda motiv av andra slag än de rent 
kyrkohistoriska. En eventuell sammanvägning får anstå till övergripande framställningar i 
läroböcker och kyrkohistoriska översikter.



6

Sven Göransson däremot, detta arbetes speciella studieobjekt, var förvånansvärd bred i sitt 
anslag. Han såg som sin huvuduppgift att i sina vetenskapliga verk försöka förstå hur 
religionen verkade i det sextonhundratalssamhälle han granskade. För att lösa sin uppgift drog 
han i sin undersökning in religiösa strömningar och teologiska skolbildningar både i Sverige 
och på kontinenten samt, allt efter uppgift och behov, relevant utrikespolitiskt, inrikespolitiskt 
och kyrkopolitiskt material. Idémässig inställning och utveckling i dess förhållande till 
maktpolitik tycks mig Göransson ha haft speciell känsla för att upptäcka och analysera. 

Sven Lucien Marcel Gustaf Göransson, så var hans fullständiga namn, föddes i Vasa 
församling i Göteborg 1910. Hans föräldrar var tillskäraren Anders Gustaf Göransson och 
Marie Céleste Greiller. Modern var fransyska och katolik. Sven Göransson växte alltså upp i 
ett hem med två konfessioner och i  hemmet talades både svenska och franska. Sven 
Göranssons farbror var N J Göransson. Denne tillhörde kretsen kring Nathan Söderblom och 
var professor i dogmatik och moralteologi i Uppsala under tiden 1911-1928.

Sven Göransson avlade studentexamen vid Göteborgs högre latinläroverk 1929. Han blev 
1932 filosofie kandidat i romanska språk, latin och grekiska vid Göteborgs högskola. Han 
avlade 1935 teologie kandidatexamen vid Uppsala universitet och prästvigdes 1936. Sven 
Göransson blev teologie licentiat 1939 och disputerade för teologie doktorsgrad 1950. Samma 
år blev han docent i kyrkohistoria. 1956 efterträdde han Gunnar Westin som professor i 
kyrkohistoria vid Uppsala universitet. Han kvarstod i denna tjänst till sin pensionering 1977. 
Sven Göransson dog i Uppsala den 23 november 1989.

Förutom att Sven Göransson bedrev kyrkohistorisk forskning och idkade kyrkohistoriskt 
författarskap skrev han flera läroböcker i kyrkohistoria. Han var dessutom en framträdande 
forskningshandledare med en rad lärjungar. Lärjungarnas vetenskapliga produktion är 
omfattande. En rad kyrkohistoriska avhandlingar skrevs under Sven Göranssons ledning. 1

Med dessa biografiska anteckningar låter jag mig nöja. Föreliggande arbete är nämligen ingen 
biografi. Det är en studie som behandlar de religiösa motiven i Göranssons publicerade 
vetenskapliga arbeten och den speciella trosinterpretation som kännetecknar Göranssons 
övriga tryckta kyrkohistoriska produktion.

Jag koncentrerar mig på vad Göransson faktiskt skrivit och gör anspråk på att ha läst rätt 
innantill och att ha dragit rimliga slutsatser av det lästa. Man kan om man vill karakterisera 
min undersökning som en recension, en sammanfattande recension som utifrån en bestämd 
synvinkel tar hänsyn till en kyrkohistorikers hela produktion. 

Jag har dessutom föresatt mig att inte bara studera Göranssons texter utan även se i vilket 
sammanhang han står. Detta att sätta in Sven Göranssons produktion  i sitt kyrkohistoriska, 
teologiska och i sitt samhälleliga sammanhang visade sig emellertid vara ett besvärligt 
kapitel.

1 Biografiska uppgifter i Hylander 1970 s 26 f.  Minnesteckningar av Andrén 1990 s 32-35 och av  Lenhammar 
1990 s 10 ff. Sven Göranssons kyrkohistoriska insats bedöms av Christensen 1977 s XV ff.  Om Sven Göransson 
som forskningshandledare se Montgomery 1977 s XVIII ff. En forskningsöversikt från kyrkohistoriska 
institutionen 1956-1970 är publicerad i KÅ 1970 s 5-76.  En förteckning över Sven Göranssons tryckta skrifter 
1937-1977 återfinns i Sträng 1977 s XXI – XXVIII.



7

Dels beror detta på forskningsläget. Vad som svenska kyrkohistoriker under 1900-talet rent 
faktiskt skrivit är ännu inte systematiskt analyserat och beskrivet. Först Anders Jarlert har i 
monografin Emanuel Linderholm som kyrkohistoriker (1987) gjort en större undersökning av 
ett avsnitt i svensk kyrkohistorieskrivning på 1900-talet.

Jarlert förutsätter att ”ingen vetenskaplig forskning kan vara varken förutsättningslös eller 
utan följder för andra verksamhets- och livsområden”.1 Hypotetiskt utgår han från att 
Linderholms kyrkohistoriska verksamhet är det andra ledet i en treledad process där 
Linderholms teologiska grundsyn, hans kyrkohistoriska forskning och hans religiösa 
reformprogram hör samman. Dessutom hävdar han att Linderholms ”vetenskapliga 
verksamhet var beroende av hans personliga utveckling och livssituation”. 2 De hypoteser 
Jarlert ställer upp verifieras sedan av huvudframställningen.

 Jarlerts bok är i långa stycken biografisk. Emanuel Linderholm följs från vaggan till graven. 
Hans bakgrund och egenartade personlighet uppmärksammas och ges stort förklaringsvärde 
liksom de personer och de faktorer som påverkat Linderholm. Linderholms teologiska 
inställning och hans kyrkliga reformverksamhet ses samman med de specifikt kyrkohistoriska 
frågeställningarna. Allteftersom sätter Jarlert in Linderholms skrifter, kyrkohistoriska och 
övriga, i sitt historiska sammanhang. Han redovisar hur skrifterna mottagits samtidigt som 
han själv kortfattat bedömer dem. 

Förutom Jarlerts monografi över Linderholm har den kyrkohistoriska forskningen i Sverige 
från 1830-talet fram till omkring 1960 beskrivits av Lars Österlin. Hans uppsats är publicerad 
i Dansk teologisk tidskrift 1962. 1900-talets svenska kyrkohistorieforskning har tecknats och 
karakteriserats av Ingmar Brohed respektive Gunnar Westin och Sven Göransson i olika 
årgångar av KÅ.3 Gemensamt för alla fyra är att de inte tar hänsyn till den kyrkohistoriska 
forskning som bedrivits utanför de teologiska fakulteterna. Om svenska kyrkohistoriker under 
1900-talet har åtskilligt skrivits, framför allt i formen av minnesord eller i minnesskrifter. I 

1 Jarlert 1987, s 11. Teoriintresset har varit större inom den svenska kyrkovetenskapen än inom 
kyrkohistorievetenskapen. Se Bexell 1996. Flera ämnesföreträdare försöker styra ämnet bort från sin förment 
ensidiga historiska inriktning. S E Brodd talar om kyrkovetenskapen som en teologisk disciplin där Gud 
postuleras. Jmf nedan kapitel 5.

2 Jarlert 1987, s  14 f

3 Westin 1949, Göransson 1975, Brohed 2000.



8

detta material finns en del att hämta för den som önskar får den svenska kyrkohistorieskriv-
ningen karakteriserad och problematiserad. 1
I det forskningsläge som föreligger har jag tvingats att blott stickprovsmässigt relatera Sven 
Göransson till sin omgivning. Mera övergripande jämförelser skulle under min hand bli alltför 
spekulativa. Jag har dessutom svårt med respekten för studier som drar stora växlar på svagt 
underlag.

Vad jag gjort är att jag översiktligt ställt Göranssons kyrkohistorieskrivning mot de fram till 
nittonhundrasextiotalet dominerande historiska skolbildningarna i Sverige, Weibullskolan och 
den historietradition som hämtade sin inspiration från Harald Hjärne.

1 Uppsalaprofessorn i kyrkohistoria från 1898-1917 Herman Lundström har tecknas i Svenskt biografiskt lexikon 23 av 
Oloph Bexell. Om lundaprofessorn Hjalmar Holmquist, professor i kyrkohistoria 1909-1938, kan mer ingående uppgifter 
hämtas i Brohed 2000.

Edvard Rodhe, professor i praktisk teologi i Uppsala 1912-1919 och i Lund 1919-1925 får sin vetenskapliga gärning bedömd 
av Gustaf Aulén i STK 2/1954.

Sven Göransson har i KÅ 1959 skrivit om Yngve Brilioth som kyrkohistoriker. Göranssons artikel återfinns även i Yngve 
Brilioth – historiker, teolog, kyrkoledare. Texter, studier och minnen samlade och utgivna av Oloph Bexell (1997). Där har 
även Helge Nyman skrivit artikeln Brilioth och den praktiska teologin. Peter Bexell publicerade i KÅ 1999 artikeln 
”Historikern som kyrkoman: Yngve Brilioth”.

Lundaprofessorn Sven Kjöllerströms insats som historiker på i huvudsak kyrkorättens och liturgikens områden bedöms av 
Carl-Gustaf Andrén i STK 3 1981. En mera utförlig redovisning av Kjöllerströms produktion och vetenskapliga insats ges av 
Lars Österlin i artikeln Sven Kjöllerström in memoriam tryckt i KÅ 1981. 

Om Hilding Pleijel har Ingmar Brohed skrivit i Växjö stiftshistoriska sällskaps meddelanden nr 11,  i KÅ 1989, i Svenskt 
Biografiskt lexikon 29 samt i ”Hilding Pleijel 19/10 1893 – 15/11 1988. Minnesord. Kungliga Humanistiska 
Vetenskapssamfundet i Lund. Årsberättelse 1989-1990”.  Ett ”Hilding Pleijel Symposium” hölls 1993. I symposiet ingående 
föredrag föreligger i tryckt form i Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893-19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum. Arne 
Bugge Amundsen och Bill Widén analyserar Pleijels påverkan på norsk, respektive finsk framför allt folklivsforskning. Nils 
Arvid Bringéus tar upp Hilding Pleijels frågelista ”Kyrklig folklivsforskning” till behandling. De viktigaste bidragen ger 
Peter Aronsson och Daniel Lindmark som prövar hållbarheten i Pleijels tes att treståndsläran, eller som Pleijel hellre uttryckte 
det ”hustavlans värld”, utgjorde en självklar förutsättning för tänkandet från 1600-talet och långt in i 1800-talet. Aronsson 
prövar tesen utifrån egna lokalhistoriska undersökningar. Daniel Lindmark underbygger sina resonemang framför allt på 
undersökningar över den religiösa folkläsningens historia gjorda av Egil Johansson. Båda hänvisar också till undersökningar 
gjorda av Eva Österberg.  Gemensamt för både Aronsson och Lindmark är att de anför bärande skäl för att Pleijels tes måste 
modifieras, men varken de eller Eva Österberg gör anspråk på att slutgiltigt kunna vederlägga Pleijel.

Pleijel har förutom tesen om Hustavlan även gjort sig känd för att hävda att byalagens sprängning i samband med 
skiftesreformen under den första delen av 1800-talet var den främsta orsaken till att den traditionella kyrkoseden bröts och 
beredde väg för väckelserörelser och sekularisering. Denna Pleijels tes diskuteras och ifrågasätts i en rad svenska 
avhandlingar över den svenska folkväckelsen på 1800-talet. 

Sven Göransson har tecknat uppsalaprofessorerna Knut B Westmans och Gunnar Westins insatser som kyrkohistoriker i KÅ 
1967.

 KÅ 1977 ägnas  till stora delar Sven Göransson. Detta med anledning av att han detta år avgick från sin professur. Torben 
Christensen tecknar Sven Göransson som kyrkohistoriker och Ingun Montgomery Sven Göransson som 
forskningshandledare. En förteckning över Sven Göranssons utgivna skrifter 1937-1977 ingår också. En överblick över den 
kyrkohistoriska forskning som bedrivits under Göranssons ledning under åren 1956-1970 får man i KÅ 1970. Där återfinns 
Från reformation till enhetssträvanden. Forskningsöversikt från Kyrkohistoriska institutionen Uppsala 1956-1970.

Sven Göransson dog 1989 och han minnestecknas av Harry Lenhammar i KÅ 1990 samt av Åke Andrén  i Kungliga 
Vitterhets-, Historie och Antikvitets Akademiens årsbok 1990. 

Lundaprofessorn i kyrkohistoria Carl-Edvard Normann har minnestecknats av Ingmar Brohed i KÅ 1993 samt i ”Carl Edvard 
Normann 26/1 1912 – ½ 1992. Minnesord. Kungl. Humanistiska Vetenskapssamfundet i Lund. Årsberättelse 1993-1994”.



9

Jag har prövat Göranssons teser om svensk kultur- och kristendomssyn mot den svenska 
kulturelitens kristendomskritik under 1950- och 1960-talen. Mitt grepp har varit att analysera 
representativa vittnesbörd i ämnet utifrån antologin Ateistens handbok. Vidare har jag på 
några punkter jämfört Göranssons generella teser om kyrkohistoria och kyrkohistorisk 
utveckling efter andra världskriget med innehållet i några sammanfattande forsknings-
rapporter från Tyskland. Dessutom och framför allt har jag i jämförelsesyfte kortfattat försökt 
teckna den av Göransson ständigt refererade franska religionssociologi vars upphovsman var 
Gabriel Le Bras.

Som kommer att framgå har mina studier av Göransson resulterat i att jag i ett visst avseende 
betecknar hans kyrkohistorieskrivning som trosinterpretation. Av den anledningen har jag 
funnit det fruktbart att försöka karakterisera den metod och det synsätt som karakteriserar en 
tysk konfessionellt färgad kyrkohistoriker, K D Schmidt, och jämföra hans forskningsmetod 
med Göranssons.

Allt för att min Göranssonstudie skall få en så tydlig relief som möjligt. 

I sin Linderholmbiografi. har Jarlert valt  ett brett, om man så vill, traditionellt perspektiv. I 
det här sammanhanget är det av vikt att lägga märke till att han därigenom inte haft rum för en 
närmare analys av innehållet i Linderholms skrifter. 

Jag har gått motsatt väg och lagt ner min energi på att analysera vad Göranssons skrifter 
faktiskt innehåller. Vinsten med den metoden har varit, hoppas jag, att det blir lättare att dra 
nytta av Göranssons annars så svårtillgängliga forskningsresultat. 

Jag vill tro att mitt arbete också resulterat i att det enklare går att skilja dessa resultat från det 
Göransson kommit fram till på andra vägar än genom direkta undersökningar. Jag anser 
framför allt att användningen i vetenskapliga sammanhang av Göranssons Folkrepresentation 
och kyrka varit allför lättsinnig. 

Dessutom hoppas jag att läsaren  märker hur svårfångade religiösa influenser är och dessutom 
inser det bestående värdet i Göranssons undersökningar av religionens betydelse. 

Slutligen när jag den förhoppningen att jag med min studie något har bidragit till att förmera  
kunskapen om 1900-talets svenska kyrkohistorieskrivning.

1 Forskningsarbetenas vittnesbörd



10

1.1 Innehållet och problematiken

Inledning
År 1935, blott 25 år gammal, hade Sven Göransson hunnit med att bli både filosofie och 
teologie kandidat. Sedan gick den akademiska karriären långsammare. Först  femton år senare, 
1950, disputerade han vid fyrtio års ålder för teologie doktorsgraden. Då har han visserligen 
åren innan, nämligen 1947, 1948 och 1949, publicerat tre arbeten på mellan femtio och 
hundra sidor som anknöt till den kommande avhandlingen men inte kunde ges en naturlig 
plats där. Sen publicerade han raskt i löpande följd fram till 1959 en rad vetenskapliga 
arbeten. Sammanlagt presterade Göransson under denna tid mer än 1700 sidor kompakt text. 
Hans framställning byggde genomgående på samtida skriftligt  källmaterial skrivet på latin. 
Sven Görans-sons arbetsinsats måste betecknas som imponerande.

Sven Göransson koncentrerade sig i sin forskning på framför allt  den kyrkohistoriska och 
teologiska men också på den politiska utvecklingen under mitten av 1600-talet. Han skrev 
svensk kyrkohistoria men anknöt hela tiden till utvecklingen på kontinenten.1  Hans olika 
böcker går i varandra samtidigt som de kompletterar varandra. Endast Göranssons sista 
egentliga forskningsarbete behandlar en 1800-talsproblematik. 

Följande är ett försök att sammanfatta och framför allt karakterisera Göranssons forsknings-
arbeten. Särskilt koncentrerar jag mig på att visa hur Göransson låter de religiösa motiven 
landa i den då aktuella samhällsproblematiken och vad han kommer fram till. Detta gör jag 
för att senare mera allsidigt kunna bedöma hans resultat.

Göranssons texter är för en nutida läsare ofta tunglästa och det historiska sammanhang som 
Göransson förutsätter känt, är inte längre självklart aktuellt. Jag presenterar därför vid behov i 
samband med redovisningarna först den allmänna historiska bakgrunden. 

Sverige och bekännelsefrågan vid den westfaliska fredskongressen 1645-1648

I vad mån det trettioåriga kriget var ett religionskrig råder oklarhet. De religiösa och real-
politiska motiven var så hopblandade under det trettioåriga kriget att de inte går att särskilja. 
Dessutom försvagades allteftersom den religiösa glöden i kampen. Det var inte enbart den 
vikande krigslyckan som gjorde att Gustav Adolfs vittsyftande planer på ett  evangeliskt för-
bund så småningom fick överges. Frontlinjen mellan katolskt och evangeliskt hade blivit så 
suddig att ett evangeliskt förbund inte var aktuellt på sätt som den svenske kungen tänkt sig.

När kriget var över var det  för Sveriges del satisfaktion som gällde. Sverige ville med andra 
ord ha betalt för sin insats och fick det  också, betalt i form av en förstärkt  maktställning vid 
Östersjön. Som hertig av Pommern kom den svenske regenten dessutom att tillhöra de tyska 
ständerna. Sverige blev därigenom engagerat i förvaltningen av det tyska riket och en av fre-
dens officiella garanter.2

1 Mer om detta från Hjärne påverkade sätt att skriva kyrkohistoria i Jarlert 1987, s 104 f

2 Rystad 1994 passim



11

Grundsatsen Cujus regio, ejus religio, härskaren avgör religionstillhörigheten, hade man slagit 
fast vid religionsfreden i Augsburg 1555. Den principen kom också att  gälla efter den westfa-
liska freden. Nu blev emellertid, till skillnad från 1555, även de reformerta inneslutna i reli-
gionsfreden. Tidigare var endast den katolska tron och den lutherska godkända religionsfor-
mer i det tyska riket.

Antagonism rådde redan under trettioåriga kriget mellan Sverige och det så småningom allt 
starkare kurfurstendömet Brandenburg. Båda hade intressen i Östersjöregionen. Dessutom 
fanns i spänningen mellan Brandenburg och Sverige religiösa implikationer.1

Detta behöver man ha som bakgrund när man läser Sven Göranssons Sverige och bekän-
nelsefrågan vid den westfaliska fredskongressen 1645-1648 som publicerades i KÅ 1947. 
Göransson redovisar i denna framställning Sveriges ställningstaganden vid fredskongressen 
allt eftersom förhandlingarna framskred. Vad som intresserar Göransson är den del av freds-
förhandlingarna som berörde den eftersträvade religionsfreden. Speciellt riktar han in sig på 
hur man på svenskt och annat håll såg på de reformertas, och då framför allt Brandenburgs, 
infogande i denna fred. Kurfursten av Brandenburg var nämligen reformert trosbekännare. 

Den svenska konfessionella inställningen preciserar Göransson på följande sätt. Det svenska 
prästerskapet intog en konfessionell, ortodox hållning. Så gjorde även Axel och Johan Oxen-
stierna. Johan Adler Salvius däremot, som tillsammans med Jacob Lampadius och Johan 
Oxenstierna förhandlade för Sverige vid fredskongressen, var mera realpolitiskt och unio-
nistiskt, d v s allmänprotestantiskt, inställd.

Som vi noterat ovan innebar fredsuppgörelsen att även de reformerta kom att infogas i reli-
gionsfreden. Detta skedde tack vare kurfurstens av Brandenburg agerande. Dock fick samme 
kurfurste inte, trots att han gjorde anspråk på det, kallas anhängare av den augsburgska tros-
bekännelsen. Detta berodde främst på svenskt agerande, noterar Göransson.

Det var inte främst religiösa skäl som gjorde att Sverige förmenade kurfursten av Branden-
burg, Fredrik Wilhelm, att kallas anhängare av den augsburgska trosbekännelsen utan rivalitet 
mellan Sverige och Brandenburg. Båda hade intressen inom samma områden vid Östersjö-
kusten. För Sveriges del berodde detta på att man ville säkra ”sjökanten”, d v s ha tillgång till 
Östersjökusten. 

Fredrik Wilhelm betonade de evangeliskas enhet över konfessionsgränserna och bedrev därför 
en unionistisk politik. För Fredrik Wilhelms syften var det av flera skäl fördelaktigt  att handla 
så. Det befrämjade hans möjligheter att hålla samman sitt religiöst  splittrade rike. Sverige där-
emot hade fördel av att i sin religionspolitik gentemot Brandenburg verka religiöst splittrande. 
Detta gjorde man genom att varna det lutherska Pommern och det lutherska Preussen för 
Fred-rik Wilhelms unionism. 

Ytterligare en orsak till rivaliteten mellan Brandenburg och Sverige var att båda makterna 
strävade efter att bli de evangeliska staternas ledare i det tyska riket. Sverige ville bevara sin 
roll som den protestantiska skyddsmakten för de av katolicismen ansatta protestantiska stater-

1 Rystad 1999, s 71-95, 247-256



12

na. Detta ledde i sin tur till att Sverige i andra sammanhang kände sig föranlåtet att tona ner 
sin konfessionalism och bedriva en mera allmänprotestantisk politik. 

Göransson pekar på Sveriges alternativ inför framtiden. Antingen kunde man slå in på en all-
mänprotestantisk politik, där man försökte gå samman med Brandenburg, eller också välja att 
föra en antibrandenburgsk politik. Denna politik kunde föras utan konfessionellt förtecken el-
ler med viss konfessionell betoning med hänsyn till religionsförhållandena i det svenska in-
tresseområdet Preussen.

Göransson påminner om att Gustav Adolf hade drömt om ett stort evangeliskt förbund under 
Sveriges ledning. I westfaliska freden gällde frågan inte detta, utan att bevara jämvikten, 
d v s att  balansera stormakterna mot varandra. Att agera så att stormakterna balanserades mot 
varandra skulle bli en huvudlinje i svensk utrikespolitik så länge Sverige stod bland garan-
terna för westfaliska freden, menar Göransson. 

Sverige och de synkretistiska striderna i Tyskland 1649-1654. Med 
särskild hänsyn till Björnklous insats.
Formellt fortlevde det tyskromerska riket även efter den westfaliska freden. Men samman-
hållningen i det väldiga riket var till största delen fiktiv. I realiteten bestod det tyskromerska 
riket av mellan tre- och fyrahundra fursteledda separata och självständiga enheter. Däri inräk-
nades å de ena sidan små grevskap, fria rikstäder och ärkebiskopsdömen, å den andra stora 
hertigdömen och kungariken. Kejsarens makt baserades i huvudsak på ställningen som härs-
kare över de österrikiska arvländerna. 

Dock gjordes försök att upprätthålla enheten. Så sammanträdde i Regensburg, från 1653 och 
ända fram till kejsardömets upplösning 1806, en riksdag med uppgift att besluta om gemen-
samma angelägenheter. Besluten ledde dock sällan till några bestående resultat.

Motreformationen hade tagit fart och det gick vid mitten av 1600-talet en rekatoliceringsvåg 
genom det  tyska riket. Särskilt i Österrike genomfördes återgången till katolicismen med stor 
hårdhet. För dem som tredskades fanns bara två alternativ, foga sig eller utvandra. 1

Motreformationen underlättades av den teologiska splittring som rådde bland de evangeliska. 
Denna splittring gick över i öppen strid i samband med religionssamtalen i Thorn 1645. Till 
dessa religionssamtal var kurfursten av Brandenburg, Fredrik Wilhelm, initiativtagare. Den 
reformerte kurfursten hade behov av religiös enhet i sitt  rike och hade av den anledningen 
kallat den för evangeliskt samförstånd benägne helmstedtteologen Georg Calixtus och hans 
anhängare till samtalen. Dessa urartade emellertid och övergick i en kompromisslös samman-
drabbning mellan anhängarna till Calixtus och de ortodoxa lutheranerna under ledning av Ab-
raham Calovius. Uppgörelserna mellan de båda grupperna har gått  till historien under namnet 
de synkretistiska striderna. Dessa strider var ödesdigra för de evangeliska men gick trots detta 
inte att  hejda. De blossade med ny häftighet upp år 1660 i samband med freden i Oliva och 
upphörde inte förrän efter ett halvt århundrade.

1 Rystad 1999, s 257 f



13

Allt detta ingår i eller bildar bakgrund till Sven Göranssons i KÅ 1948 publicerade sextioåtta 
sidor långa uppsats, Sverige och de synkretistiska striderna i Tyskland 1649-1654. Med sär-
skild hänsyn till Björnklous insats.

Här tecknas i inledningen den teologiska och kyrkopolitiska bakgrunden till de synkretistiska 
striderna. Dessutom visar Göransson hur Sveriges kyrkopolitik under åren 1649-1654 växlade 
beroende på maktpolitiska hänsyn. Förhållandet till Brandenburg krävde en kyrkopolitik, den 
evangeliska sammanhållningen gentemot den tyske kejsaren en annan. Uppnått samförstånd 
med kejsaren resulterade i ytterligare andra ställningstaganden.

Den svenske diplomaten och av ”helmstedtteologi” påverkade Matthias Björnklou ägnas Gö-
ranssons speciella intresse. Denne var efter westfaliska freden ”resident” i Münster och år. 
1651 avdelades han till svensk representant vid det österrikiska hovet. Björnklou blev 1653 
svensk huvuddelegat vid riksdagen i Regensburg. Björnklous uppgift var att befrämja Sveri-
ges intressen. Göransson visar hur Björnklou gjorde detta på ett självständigt sätt. Han ivrade 
bland annat för de utsatta evangeliska i det kejserliga Böhmen och Österrike. Björnklou hade 
personlig erfarenhet av hur deras läge förvärrats i och med att katolicismen återvunnit 
förlorad mark. Detta i sin tur gjorde det än angelägnare för Björnklou att föreslå åtgärder för 
att  få slut på de lärostrider som rasade mellan de evangeliska, de ovan anförda synkretistiska 
striderna. Björnklous förslag till åtgärder fick emellertid ej Sveriges stöd. Därför rann hans 
förslag ut i sanden. Sveriges intressen var, och det  betonar Göransson, djupast sett inte 
teologiskt utan maktpolitiskt grundade.

Prästerskapet i kamp mot drottning Kristinas naturrättsliga 
religionsuppfattning. En studie till Kristinas besök i Sverige 1660.
Tanken på en naturlig rätt, en s k naturrätt som är inbyggd i den mänskliga naturen, har gamla 
anor. På 1500- och 1600-talen blev tanken allt vanligare. Samtidigt började den befrias från 
sina teologiska bindningar och började leva ett  eget liv utanför kyrkans och prästernas 
domvärjo.1

Naturrättstänkande kunde leda åt två håll, dels till föreställningen att rätten av naturen lagts i 
den enskildes bröst för att sedan delegeras till överheten och fursten, dels till betoningen av 
furstens egen oinskränkta makt som given av naturen, dvs ytterst av Gud. I och med absolu-
tismens framträngande blev den senare tanken allt vanligare. Under drottning Kristinas tid 
kom man vid hovet att allt mera tydligt betona det senare alternativet. Majestätet ägde sin 
makt direkt ifrån Gud och var oberoende av undersåtarnas välvilja. Ännu hade man dock inte 
uppställt någon absolutistisk statsteori.2

Ett intressant försök att utvidga kunskaperna om tidens naturrättsproblematik åstadkommer 
Sven Göransson i sin studie Prästerskapet i kamp mot drottning Kristinas naturrättsliga 
religionsuppfattning. En studie till Kristinas besök i Sverige 1660. Den publicerades i KÅ 
1949. Den är intressant därför att Göransson just visar hur det kunde gå till när naturrätten 
frigjorde sig från sina teologiska bindningar.

1 Se bl a Eriksson & Frängsmyr 1987, s 93 ff

2 Se bl a Montgomery 2002, s 142 ff



14

Göransson inleder sin uppsats med att referera ur recessen vid Kristinas tronavträdelse 1654. 
Detta förpliktande riksdagsbeslut  skulle vara giltigt så länge inte Kristina handlade mot Sve-
riges konung och landets välfärd. Kristina skulle bland annat vara befriad från 

all subjection och lydno.... och icke någrom uthan allena Gudhi underkastade att  gifwa för 
wåre actioner Räkenskap... och nyttia all den rätt frijhet och independence Oss efter naturen 
tillståår. 

Denna del i avtalet hade ej gått igenom utan motstånd. Prästerskapet hade nämligen yrkat att 
recessen skulle vara avfattad i överensstämmelse med rikets fundamentallagar. Med funda-
mentallagar avses de eder, stadgar och försäkringar som regenten vid sitt makttillträde för-
pliktat sig till. Beslutet  skulle vara giltigt endast "så framt Hennes Maj:t blifwer ständig wid 
wår Religion". När sedan Kristina återkom till Sverige 1660 för att tillgodose sina intressen i 
samband med Karl X Gustavs död, blev frågan om recessens giltighet brännande. Kristina 
hade ju konverterat. 

Därmed är den problematik redovisad som intresserar Göransson. 

Hans huvudframställning består av en kommenterad, i kronologisk ordning löpande, redo-
visning av händelseförloppet vid Kristinas besök i Sverige 1660. 

Göransson visar att det  rådde oenighet i synen på recessens giltighet. Ett betraktelsesätt 
företräddes av regeringen och adeln, ett annat av prästerna. Regeringen och adeln argumen-
terade och beslutade utifrån en naturrättsligt färgade uppfattning, en uppfattning som de de-
lade med drottningen. Enligt denna hade Kristina en av naturen given suveränitet som var 
oberoende av den objektiva rätten, d v s den gällande rättsordningen. Prästerna däremot 
förfäktade att Kristina hade en suveränitet, som var beroende av landets fundamentallagar. 
Ytterst var hon bunden av Guds ord.

Undersökningen avser understryka att den av Kristina hävdade uppfattningen vunnit gehör 
hos adeln och regeringen men inte hos prästerskapet. Det hade varit opportunt av regeringen, 
på-pekar Göransson, att följa prästerna, som hade folkligt stöd, men den gjorde det  inte. 
Göransson skriver: 

Om man tar i betraktande den demokratisering och individualisering av naturrätten, som 
kommer att äga rum under de återstående decennierna av 1600-talet, är det i denna konflikt 
mellan Kristina och prästerskapet djupast sett  fråga om en kamp mellan det lutherska 
treståndssamhället och den nya borgerliga livsuppfattningen, som i vårt land kommer att  slå 
igenom i frihetstiden.

Den lutherska treståndsläran var vid denna tid den förhärskande men territorialkyrkligheten 
hade trängt in, påpekar Göransson. I och med att så skett har Kungl Maj:t starkare än tidigare 
förbehållit sig rätten att på eget bevåg avgöra vad som är rätt och gagneligt för kyrka och stat. 



15

Detta betydde dock inte att prästerskapet helt ställts vid sidan om. Prästerskapet  utövade 
enligt överheten en nödvändig funktion. Det var hänsyn till prästerskapet  som gjorde att 
regeringen 1661 kunde handla tvärtemot den internationella rätten och det 
naturrättsmedvetande som ha-de börjat  genomsyra den bildade världen. Detta skedde när 
regeringen grep in mot Kristinas religionsutövning med egen präst under hennes vistelse i 
Sverige.

Ortodoxi och synkretism i Sverige 1647-1660.
Göranssons kyrkohistoriska forskningsarbeten behandlar, som redan anförts, framför allt 
svenskt sextonhundratal. Doktorsavhandlingen Ortodoxi och synkretism i Sverige 1647-1660, 
som utkom 1950, lägger den teologiska grunden. I denna sammanvävs och redovisas i kro-
nologisk ordning den teologiska utvecklingen i Sverige från Uppsala möte fram till år 1660. 
Betoningen ligger på tiden från 1647 till 1660. 

Vad Göransson ytterst prövar är var den svenska teologin befann sig i förhållande till de tyska 
lutherska teologiska kontroverserna under 1600-talet fram till 1660. Teologiska analyser får 
därför en bred plats i framställningen, särskilt vad som producerades vid den teologiska 
fakulteten i Uppsala. Men, och det bör observeras, de teologiska analyserna isoleras inte från 
sitt historiska sammanhang. Den svenska teologins kyrkopolitiska och politiska förutsätt-
ningar, liksom dess konsekvenser, observeras. 

För att kunna läsa Göranssons avhandling Ortodoxi och synkretism med behållning 
underlättar det om man vet en del om den historiska utvecklingen under 1600-talet. Framför 
allt behöver man, redan innan man läst Göranssons avhandling, ha visst grepp om vad de 
teologiska stri-derna rörde sig om. Jag skall här kortfattat beskriva den teologiska 
problematiken. 

I Sverige hade man vid 1600-talets ingång inte behov av lika noggrant definierade bekän-
nelseformuleringar som man hade i Tyskland. I Tyskland hade man tvingats till sina preci-
seringar på grund av uppslitande lärostrider under den andra hälften av 1500-talet. Dessa 
lärostrider hade lett till en bred överenskommelse, den så kallade enhetsformeln, Konkordie-
formeln, av år 1577. 

Dock hade en ny skolfilosofi, nyaristotelismen, börjat tränga in i Sverige och inlett sitt seger-
tåg. Svenska teologer påverkades, något som märktes på deras utläggningar som blev allt 
mera avancerade. Dock mötte det nya hårdnackat motstånd.
 
Överheten, framför allt  Johan Skytte och med honom bland andra ärkebiskopen Laurentius 
Paulinus Gothus, såg hellre att teologernas reflexioner över bibelns lära behöll en enklare och 
som man såg det mera näraliggande utformning. För detta ändamål var ramismen en god 
hjälp. Denna filosofi, som var utåtriktad, praktisk och förfäktade en ”naturlig” logik, hade 
under slutet av 1500-talet intagit ställningen som den ledande skolfilosofin i Sverige. 



16

Nyaristotelismens segertåg gick dock inte att hindra, detta så mycket mindre som Aristoteles 
inte var någon nymodighet ens i Sverige. Bland andra reformatorn Philipp Melanchton, vars 
teologi hade en stark ställning i Sverige, hade anknutit till honom i sin teologi.1 

Detta som en allmän bakgrund. Vad beträffar de teologiska kontroverserna i Tyskland under 
1600-talet i mera speciell mening kan följande sägas. Och nu anknyter jag direkt till Görans-
sons framställning i Ortodoxi och synkretism. 

De teologiska kontroverserna utmynnade från mitten av århundradet i den synkretistiska 
striden, eller som Göransson benämner den, kontroversen mellan ortodoxi och synkretism. 
Göransson kan också synonymt tala om uppgörelsen mellan Wittenbergteologi och Helm-
stedtteologi. Sättet att  se på kristologin tydliggör enligt Göransson de karakteristiska skill-
naderna mellan de båda riktningarna. Av den anledningen fördjupar sig Göransson 
genomgående i hur teologerna på respektive håll behandlade kristologin.

Göranssons intresse för kristologin berodde således inte på att Göransson hade som mål att 
specialstudera just den kristologiska frågan. Det hade istället sin grund i att Göransson 
använde kristologin som en schibbolet för att karakterisera och skilja den ena teologin från 
den andra. 

Mera precist uttryckt kan man säga att Göransson undersöker hur teologerna i Tyskland såg 
på Jesu gudomliga respektive mänskliga natur samt hur de förstod de två naturernas relation 
till varandra. Detta gör han för att se var de analyserade teologerna hörde hemma teologiskt. 
Därefter redovisar Göransson hur de svenska kyrkomännen beskrev motsvarande relationer, 
detta för att kunna placera in dem på skalan mellan ortodoxi och synkretism.

På liknande sätt som kristologin löper frågan om Konkordieformelns ställning genom hela 
avhandlingen som ett slags lösenord. Göransson visar att ställningstagandet för eller emot 
denna bekännelseskr i f t , som en för den svenska kyrkan grundläggande 
bekännelseformulering, indikerar på vilken sida man stod i den pågående teologiska striden. 
Samtidigt antyder ställningstagandet för eller emot Konkordieformeln hur man såg på kyrkans 
självbestämmanderätt. De som var för Konkordieformeln betonade kyrkans 
självbestämmanderätt oavsett nationella gränser, medan de som var mot den, värnade om det 
egna landets rätt till teologisk särart.

Mot Konkordieformeln som en för den svenska kyrkan grundläggande bekännelseformulering 
vände sig de av Melanchthon och Helmstedtteologen Calixtus påverkade svenska 
kyrkomännen medan de av Wittenbergteologi och Calovius influerade verkade för den. Allt 
detta oavsett att det rådde samsyn om att Konkordieformeln var en nyttig och uppbygglig 
skrift. Orsaken till detta kommer att framgå av den närmare beskrivning av de båda teologiska 
riktningarna som här följer.

I Tyskland pågick som sagt från 1645 den synkretistiska striden där Wittenbergteologin, med 
Abraham Calovius som främste företrädare, anklagade helmstedtteologin, vars upphovsman 
var Georg Calixtus, för unionism och synkretism.

1 Lindroth 1975, s 128-140



17

Så här beskriver Sven Göransson de båda alternativen. Den på nyaristotelisk filosofi vilande 
högortodoxa Wittenbergteologin hade utvecklats ur något som Göransson med förkärlek 
kallar den schwabiska substansmetafysiken. Enligt Wittenbergteologin hade Kristus av 
evighet haft  del av den mänskliga naturens väsen (substans). Och det hade likaså av evighet 
tillhört denna mänskliga naturs kännetecken och egenart  (essens) att  vara delaktig av 
gudomliga attribut, som exempelvis oändlighet  och allestädesnärvaro. När Kristus blev 
människa fick denna Jesu mänskliga natur tillfälliga (accidentiella) egenskaper som lokalitet, 
lidandesförmåga m. m.

Kristi förening med den troende (unio mystica) sågs av Wittenbergteologerna som uteslutande 
ett Guds verk. Genom dopet hade den kristne fogats till Kristus och till den treenige Guden 
genom en förening, där den treeniges väsen (substans) förenades med människans väsen 
(substans). I denna förening ingick såväl Kristi mänskliga som hans gudomliga natur. 
Nyfödelsen och rättfärdiggörelsen inträdde alltså i en enda punkt genom denna substantiella 
förening.

Bibeln betraktades som trons fundament, en bibel som förutsattes vara inspirerad ända ned till 
minsta tecken. Bibeln tolkades konfessionellt, varvid bekännelseformuleringarna angav den 
absolut rätta tolkningen. Skillnad gjordes inte mellan fundamentala och icke fundamentala 
trossatser: det fanns bara en sanning. Tron, så tolkad, kände inga nationella gränser och kunde 
inte göras beroende av statsmakten. Den var giltig överallt. Därför eftersträvade 
Wittenbergteologin enhetliga bekännelsebildningar i de olika länderna, vilket betraktelsesätt 
Göransson benämner ”den internationella konfessionalismen”. Bekännelsebildningen 
betraktades trots detta inte som fast. Nya villoläror kunde kräva nya bekännelseformuleringar 
för att skydda den rätta läran.

Helmstedtteologin å den andra sidan ser Göransson som ett fullföljande av traditionen från 
Melanchthon. Liksom denna anknöt  Helmstedtteologin till och hämtade argument från 
fornkyrkan. Framför allt  byggde man på det trinitariska och kristologiska dogmat. 
Helmstedtteologerna lärde, tvärtemot Wittenberg, att  den mänskliga naturen gavs Kristus i 
och med att Maria befruktades. Och Kristi två naturer, den mänskliga och den gudomliga, 
förenades inte genom någon substantiell förening som Wittenberg  lärde. De två naturerna 
utgjorde en enhet på grund av att  personen Kristus var en enda. Förbindelsen mellan Kristi 
naturer, respektive förbindelsen mellan Kristus och den kristne, sågs ytterst som beroende av 
ett Andens ingripande. Detta benämnes ett ”energetiskt” betraktelsesätt.

Jesus som människa kunde exempelvis vara sjuk och svag, vilket förnekades av 
Wittenbergteologin. Att Kristus idag, som både Gud och människa, kunde vara allestädes 
närvarande (Kristi ubikvitet) bejakades. Men denna lära grundades inte som i 
Wittenbergteologin på att  de båda naturerna var substantiellt förenade av evighet. Kristi 
ubikvitet motiverades helt ofilosofiskt med att personen Kristus är en enda och att  för Gud 
ingenting är omöjligt.

Människan fick del av Kristus genom dopet, men delaktigheten i Kristus tolkades på ett 
andligt, personligt sätt. Kristi ”inneboende” kunde tillta och avta beroende på människans 



18

inställning till Guds nåd. Wittenbergteologernas tal om delaktigheten i Kristus som en 
substantiell, oföränderlig besittning, var främmande för Helmstedtteologerna.

Helmstedtteologin var inte enbart beroende av traditionen från Melanchthon. Den var också 
till skillnad från Wittenbergteologin också bestämd av den nya naturrätten liksom av en 
förbättrad filologisk metod.

Helmstedtteologerna förutsatte, gentemot Wittenberg, rätten till teologisk särart  och 
självständighet. Detta innebar att endast de läroformuleringar som man i ett land hade beslutat 
sig för var giltiga. Dessutom stod man ofta i ett starkt beroendeförhållande till överhet och 
statsmakt. Göransson talar i detta sammanhang om ”nationalkyrklighet” eller ”territorial-
kyrklighet” till skillnad från ”den internationella konfessionalismen”, som företräddes av 
Wittenbergteologin.

Vad kommer då Göransson fram till? Hur stod de svenska kyrkomännen gentemot dessa båda 
riktningar?

Göransson påvisar att den svenska teologin, med uppsalafakulteten i spetsen, under hela den 
undersökta perioden byggde på traditionen från Melanchthon trots ett tilltagande behov av 
preciserade bekännelseformuleringar. Det betyder att man i allmänhet tänkte mer 
Helmstedtteologiskt än Wittenbergteologiskt. Åtminstone ställde man sig i allmänhet inte 
bakom Wittenbergteologernas anklagelser att Helmstedt företrädde en unionistisk teologi. 
Med detta menade Wittenbergteologerna närmast en oklar teologi mitt  emellan lutherdom och 
kalvinism, fjärran från den absoluta sanningen. Striden mellan de två riktningarna betraktade 
de svenska teologerna som en strid om skolfrågor.

Nu var emellertid teologisk analys inte det enda i Ortodoxi och synkretism. Göransson har 
dessutom behov av att visa hur teologin påverkades av den situation i vilken den kommit till 
och han observerar noggrant hur teologin i sin tur påverkade det politiska och kyrkopolitiska 
handlandet. 

Vad Göransson observerar beträffande teologins känslighet för de politiska konjunkturerna 
liksom teologins förmåga att påverka, intresserar mig mer än annat. Jag skall därför avsluta 
denna introduktion av Ortodoxi och synkretism med att översiktligt redovisa vad Göransson i 
dessa stycken kommit fram till. 

Göransson följer hur teologin förändrades och utvecklades i och med att den allt mer smälte 
samman med en på aristotelisk filosofi grundad verklighetsuppfattning. Aristotelismen gick 
som vi ovan antytt segrande fram i Europa och blev i Sverige från omkring 1600 alltmera 
dominerande. Trostolkningen tenderade därigenom att bli invävd i en specifik filosofiskt 
grundad helhetssyn där allt i bibeln förstås utifrån denna bestämda helhetssyn. Det räckte inte 
som tidigare att mera osofistikerat bygga på bibeln och tidiga kristna bekännelseformu-
leringar. Denna teologins utveckling i ”skolastisk” riktning var så stark att den inte kunde 
förhindras trots försök från högsta ort. Varken Karl IX, den unge Gustav II Adolf eller 
drottning Kristina förmådde förhindra detta. Göransson påstår generaliserande att 
kungamakten genom stöd eller motstånd försökt styra den teologiska utvecklingen. Resultatet 



19

blev att  den förmått påskynda eller fördröja, däremot misslyckats i det egentliga uppdraget att 
styra utvecklingen. 

Mot detta står att inte bara Aristoteles betydelse växte från 1600 och framåt utan också den 
svenska centralmaktens. Administrationen centraliserades och effektiviserades. Kungamakt 
och regering utfärdade i allt större omfattning bestämmelser som gällde hela riket. Kontrollen 
över religionen förstärktes. Detta gällde även i teologiska frågor där man använde sig av den 
teologiska fakulteten i Uppsala som sakkunnigt organ. Följden blev att biskoparnas 
självständighet och makt försvagades och med biskoparna även stiften. 

Genom denna centralisering förstärktes såväl ett nationalkyrkligt synsätt som ett 
territorialkyrkligt. Med nationalkyrklighet menar Göransson en teologi där Sveriges 
teologiska särart betonas och med och territorialkyrklighet främst att den kyrkliga rättsnormen 
var avhängig av överhetens godkännande för att betraktas som giltig. 

Genom denna förändring underlättades överhetens möjligheter att  använda religionen för sina 
syften. Detta var viktigt eftersom teologer, teologier, liksom konfessionell inställning, vid 
denna tid spelade en roll i såväl det inrikespolitiska som det utrikespolitiska skeendet. 

Denna religionens roll i det konkreta skeendet observerar Göransson uppmärksamt. Han visar 
exempelvis hur överheten, representerad av Axel Oxenstierna, vidtog åtgärder för att befästa 
den lutherska konfessionalismen, men även hur samme man i taktiskt syfte kunde tona ner sin 
konfessionalism för att vinna politiska fördelar. 

Drottning Kristinas manövrer iakttas noggrant. Göransson visar hur Kristina försökte styra 
utvecklingen i allmänprotestantisk riktning men också hur hon inför sin konversion vände 
blad för att därigenom få ett bättre utgångsläge vid sin abdikation. 

Göransson lyfter fram 1655 års religionsstadga där landets konfessionella egenart betonas. 
Den stadgan hade tillkommit bland annat för att  blidka prästerskapet som Karl X Gustav 
behövde ha bakom sig i sitt  polska fälttåg. Stadgan fungerade däremot inte i det 
internationella umgänget, tvärtom var den till skada. Därför doldes den i det internationella 
umgänget. 

Göransson tydliggör hur förmyndarregeringen efter Karl X Gustavs död av politiska skäl 
befrämjade en utveckling i ortodox bekännelsetrogen riktning. 

Sammantaget kan man märka hur kungamakten inom vissa gränser förändrade betoningarna i 
sin religionspolitik allt eftersom situationen krävde det.

Göranson visar hur överheten använde teologer och teologier för sina syften, men han lyfter 
också fram teologer som arbetade mer eller mindre självständigt. Särskilt skildras utförligt 
biskop Johannes Matthiaes försök att i ett för honom gynnsamt politiskt läge befrämja sina 
teologiska enhetssträvanden. Teologernas studieresor till kontinenten observeras och de 
teologiska influenser de därvid erhållit, analyseras, detta främst för att  kunna placera in dem 



20

på skalan mellan ortodoxi och synkretism men även för att visa hur respektive teologier kunde 
användas politiskt. 

När sedan Sven Göransson redan 1951, året efter doktorsavhandlingen, publicerade nästa verk 
tar han åter upp frågan om de svenska studieresorna. Materialet är delvis detsamma som i 
doktorsavhandlingen, men den ledande frågeställningen är ny. Vad Göransson i sin nya bok 
avsåg att syna speciellt var den religiösa kontrollen.

De svenska studieresorna och den religiösa kontrollen. Från 
reformationstid till frihetstiden.

Genom att i De svenska studieresorna och den religiösa kontrollen analysera omständighe-
terna kring svenskarnas studier utomlands får läsaren inte enbart kunskap om hur de 
studerande prövades inför sin utrikesresa. Genom Göranssons infallsvinkel speglas även på 
väsentliga punkter den svenska kulturutvecklingen från reformationstid till frihetstid.  
Dessutom observerar Göransson genomgående hur samspelet mellan politik och religion, 
mellan världsligt och andligt regemente, växlar, förändras och utvecklas över tid. 

Metodiskt och i kronologisk ordning går Göransson i sin undersökning igenom vilka regler 
som gällde för utrikesresorna och hur bestämmelserna efterlevdes. Han redovisar också de 
förslag till bestämmelser som lades fram under undersökningsperioden. Dessutom ställer han 
sitt material i relation till den allmänna kulturutvecklingen.

Redan i inledningen sammanfattar Göransson resultaten av denna genomgång. ”Ett studium 
av studieresorna visar”, skriver Göransson, 

att tänkesätt och livssyn hos det lärda och politiska skiktet inte var så radikalt skilda från varandra utan att 
utvecklingen löpte kontinuerligt. 

Bokens sakupplysningar visar också att man under hela undersökningsperioden fortsatte att 
försöka regelstyra de studerandes resor utomlands. Men det  framgår också klart hur svårt, ja 
omöjligt, det var att tillämpa bestämmelserna. 

Därtill kommer att Göransson i samma andetag tolkar sitt material på ett annat sätt. 

På grundval av sin karakteristik av den allmänna kulturutvecklingen påstår Göransson att det 
fram till mitten av 1600-talet fanns krav på kontroll av utrikesresor. Dessa krav vann allmänt 
gensvar, trots att kontrollen var svår att genomföra. Det som från mitten av århundradet 
markerade en ny tid var att man inte längre påpekade de religiösa riskerna med utrikesresan. 
Detta visar, menar Göransson, att ”den ideella grunden” blivit annorlunda. Den konfessionellt 
splittrade kristna kulturen hade fått ge vika för en autonom, enhetlig västerländsk kultur. 
Religionen i dess konfessionella utformning hade blivit  ett område för sig, som inte längre 
lockade den studerande ungdomen. Därmed hade motivet för religiös kontroll bortfallit.



21

Jag har här medvetet lyft fram dessa Göranssons båda spår, ett där han drar slutsatser utifrån 
det historiska primärmaterial han studerar, ett annat där han grundar sina slutsatser på mera 
allmänna insikter om tidsanda och kulturella förändringar. Detta dubbla sätt att se visar sig 
vara något för Göransson typiskt, så typiskt att det i min direkta analys av Göranssons 
kyrkohistorieskrivning kommer att ges ett särskilt utrymme. 

Den synkretistiska striden i Sverige 1660-1664
I sin doktorsavhandling koncentrerade Sven Göransson sin uppmärksamhet på den svenska 
utvecklingen åren 1647-1660. År 1952 gav Göransson ut sin monografi Den synkretistiska 
striden i Sverige 1660-1664, som behandlar de följande fyra åren, år då en högadlig 
förmyndarregering styrde landet. Karl X Gustavs efterträdare, sonen Karl, var nämligen vid 
sin fars död blott fyra år gammal. Besluten i denna förmyndarregering förutsatte rådets 
godkännande och både regering och råd behövde i sin tur ständernas stöd för att kunna driva 
sin linje. Denna splittrade maktstruktur tvingade fram hänsynstaganden åt  än det ena, än det 
andra hållet. Inrikespolitiskt kom regeringens och rådets politik att sakna konsekvens. Detta 
märktes även på religionspolitiken. Utrikespolitiskt var läget skört. Det gällde att hävda 
gjorda vinster trots att  man saknade resurser därtill. Man tvingades lotsa sig fram med stor 
försiktighet. Detta som en allmän inledning.1

Före redovisningen av bokens innehåll och problematik bör dessutom något sägas om 
Göranssons förord. Detta är värt att observera på grund av dess tillspetsade teser. Göransson 
påstår att de synkretistiska striderna var den konfessionella epokens sista stora kraftyttring. 
Under denna epok var religionen en angelägenhet som gestaltade folkets och statens liv. 
Omkring år 1660 hade konfessionspolitiken fortfarande inrikespolitisk betydelse. Det 
konfessionella motivet hade emellertid vid denna tidpunkt upphört att äga betydelse för den 
internationella allianspolitiken. Vad som kommit istället var en av statsmännen företrädd 
modern naturrättslig syn på religionen. Religionen betraktades som en livsform som var 
nödvändig för laglydnaden i samhället, men som dock ej fick leda till konflikter som störde 
statens lugn. 

Så till vad monografin egentligen har att förmedla. Sammanfattningsvis får läsaren inblick i 
den förda religionspolitiken i Sverige under åren 1660-1664 samt dessutom kännedom om 
den teologiska utvecklingen i landet i dess relation till den förda politiken

Till skillnad från i doktorsavhandlingen skriver Sven Göransson utifrån en enhetlig och 
konkret huvudfrågeställning. I första hand har Göransson satt sig före att undersöka 
Helmstedtteologen Johannes Elai Terserus kamp för sin ställning och sin teologiska 
övertygelse. Denne Terserus kamp går som en röd tråd genom hela boken. Läsaren får följa 
Terserus från hans utnämning till biskop  i Åbo till hans och biskop  Johannes Mattiaes 
avsättning och sedan vidare till Terserus återupprättelse. Terserus var helmstedttelog och hans 
störste vedersakare Enevald Suenonius var anhängare till Calovius och Wittenbergteologin. 
Därav namnet den synkretistiska striden. 

Göransson förbinder således sin framställning med den andra synkretistiska striden i 
Tyskland. Denna bröt ut när kurfursten av Brandenburg, Fredrik Wilhelm, i samband med 

1 Rosén 1983, s 477-483



22

Olivafreden 1660 försökte befästa sin maktställning. Därvid gav han lutheraner och 
reformerta samma rättigheter i sitt  rike. Dessutom understödde han de calixtinska teologerna, 
förbjöd studier i Wittenberg  och inskränkte lutheranernas fria vederläggningsrätt. Detta 
föranledde Wittenbergteologerna att beskylla de av Calixtus påverkade teologerna för att 
sprida villfarande lära.

Av sakredovisningen i Den synkretistiska striden framgår att sambandet  med de synkretistiska 
striderna i Tyskland endast kan betraktas som indirekt. Såväl Terserus som övriga inblandade 
teologers grundsyn och ställningstaganden, liksom överhetens hållningar, hade djupare rötter 
än den i Tyskland år 1660 ånyo uppblossande striden.

Betydelse för den svenska överhetens ställningstaganden i sin religionspolitik hade inte minst 
det utrikespolitiska läget, något som Göransson är mån om att betona. Under den förra hälften 
av 1600-talet eftersträvade Sverige att vara den ledande protestantiska makten. Därför bedrev 
man en försiktig allmänprotestantisk konfessionspolitik utifrån sin bekännelse till ”Confessio 
Augustana”. Motståndare var kejsaren och katolicismen. 

Efter Karl X Gustavs död gällde det för Sverige att bibehålla och konsolidera makten. Detta 
ledde till en ny konfessionspolitik. Den mest närliggande orsaken till denna nya politik var att 
Fredrik Wilhelm undertryckte lutheraner i Ostpreussen och Hinterpommern, båda svenska 
intresseområden. Det svenska svaret på den utmaningen blev en mera konfessionellt bestämd 
utrikespolitik. Till detta kom att Sverige behövde konfessionell enhet i sitt vittomfattande 
välde. Denna enhet befrämjades enligt de "moderna" politikerna av en "territoriell 
konfessionalism", där de själva fick vara med och bestämma över utformningen av den lära 
som skulle gälla inom de svenska gränserna. Denna politikernas ”territorialkyrkliga” hållning 
stod i motsättning till kyrkomännens hävdande av kyrkans frihet. 

Som vi redan anfört  är temat i Den synkretistiska striden i Sverige 1660-1664 striden mellan 
den helmstedtvänlige biskopen i Åbo, Johannes Elai Terserus, och professorn vid Åbo 
akademi, den i Wittenberg  utbildade Enevald Suenonius. Uppgörelsen mellan dessa båda 
kombattanter utgör bakgrunden till en konfrontation där ortodoxi ställs mot synkretism och 
världslig överhet mot kyrka. Utifrån ett mera övergripande perspektiv går det ej att kora några 
egentliga segrare eller förlorare i denna kamp. Därtill var läget alltför mångtydigt.

Däremot kan man göra en hel del viktiga iakttagelser. Den första är kanske att konstatera att 
om Göransson i sin doktorsavhandling Ortodoxi och synkretism grundligt analyserat såväl 
Wittenbergteologin som Helmstedtteologin, så ger han här exempel på vad respektive teologi 
kunde användas till. Den synkretistiska striden kan nämligen läsas som en illustration till hur 
respektive teologi och teologer kunde fungera som brickor respektive som medaktörer i det 
politiska spelet.

Göransson demonstrerar teologins avhängighet av politikerna under den förmyndarregering 
som tillträdde efter Karl X Gustavs död men även politikernas behov av teologernas stöd. De 
utrikespolitiska konjunkturer som rådde under denna tid medverkade till att den ekumeniskt 
öppne Terserus allt mer trängdes tillbaka av angreppen från Suenonius och slutligen fråntogs 
sin biskopsstol i Åbo. Därtill bidrog också att förmyndarregeringen behövde prästeståndets 



23

stöd för att kunna genomföra sin politik och därför gynnade Terserus motståndare. Till 
historien hör slutligen att Terserus så småningom fick upprättelse och slutade som biskop  i 
Linköping.

När Göransson skärskådar Terserus ämbetsutövning som biskop  i Finland märker man hur 
beroende Terserus var av överheten. Mot Per Brahes framstötar stod sig Terserus slätt. Vi får 
även exempel på hur Terserus tog politiska hänsyn, till och med när han skrev teologi. Hans 
katekesförklaringar måste förstås utifrån behovet av att kunna infoga de till Sverige inflyttade 
reformerta vallonerna i den svenska religionsenheten. Dessa hänsynstaganden blev en av 
grunderna till hans fall. Terserus försök ansågs inte renläriga.

Göransson gör poäng av att den teologi Terserus företrädde, den s k synkretismen, trots allt 
förmådde överleva i Sverige. Detta kunde ske trots pressen från en Wittenbergteologi som 
hade överhetens stöd. Den svenska teologien förmådde bevara sin ”praktiskt etiska inriktning” 
med bevarad respekt för arvet från Melanchthon, hävdar Göransson. De svenska teologerna 
hade aldrig riktigt förmått frigöra sig från detta arv. Göransson visar detta i en grundligt 
genomförd analys av Erik Odhelius och hans läroskrift Palma pacifera. Odhelius arbete var 
menat att bli en offentlig läroskrift som skulle göra slut på striderna, men blev endast  en 
privatskrift. Odhelius arbete visar ytterst, menar Göransson, att angreppen mot Terserus 
teologi inte var genomarbetade och konsekvent genomförda utifrån synsätt som ägde 
hemortsrätt i Sverige.

Comenius i Sverige 1642-1648.
Den från pedagogikhistorien kände Johan Adam Comenius intar en central plats dels i 
Göranssons uppsats Comenius i Sverige 1642-1648, dels i hans kanske viktigaste 
vetenskapliga arbete, Den europeiska konfessionspolitikens upplösning. 

Comenius har gjort sig känd som ett pedagogiskt geni, en man som i sin syn på 
undervisningen föregrep den följande utvecklingen. Allmänt bekant är att Comenius´ religiösa 
bakgrund spelade roll för hans pedagogik. Comenius var biskop  för de kringspridda böhmisk 
–mähriska bröderna, en hussitisk rörelse som på 1600-talet var tydligt påverkad av 
reformationen. De böhmisk–mähriska bröderna levde ett vitalt liv i Böhmen och Mähren fram 
till det trettioåriga kriget, men tvingades i exil i samband med den brutala rekatoliceringen 
efter det böhmiska upproret. 1

Kännetecknande för Göranssons behandling av Comenius är att Göransson förstår Comenius 
utifrån dennes religiösa bakgrund. Uppsatsen Comenius i Sverige 1642-1648, som 
publicerades i Lychnos 1957/1958, skrev Göransson därför att han var kritisk till att 
Comenius´ relation till Sverige 1642-1648 främst behandlats ur pedagogisk synpunkt. 
Comenius skall, menar Göransson, ses som ledare för de från sitt hemland fördrivna 
böhmiska bröderna. Detta innebar att han primärt kände ansvar för det egna folket och dess 
återbördande till sitt hemland. 

Denna Comenius´ förbundenhet med sitt folk lyfter Göransson fram även i Den europeiska 
konfessionspolitikens upplösning. I denna monografi visar Göransson hur Comenius´ 

1 Se bl a Landquist 1963, s 79-87. Sjöstrand 1964, s 116-121. Lindroth 1975, s 168 f



24

förhoppningar om det egna folkets återsamlande fick näring av apokalyptiska profetior som 
Comenius såg gå i uppfyllelse i samband med Karl X Gustavs polska krig. Comenius hade ett 
antal år tidigare på motsvarande sätt tolkat trettioåriga kriget som ett  religionskrig av 
apokalyptiska mått. Påven var Antikrist, medande evangeliskas huvudmakt Sverige, hade en 
messiansk sändning. 

Comenius hade med andra ord en, som Göransson uttrycker det, ”religiös” syn på de drivande 
krafterna i historien. 

Comenius vistades i Sverige 1642 på inbjudan av Louis de Geer och Axel Oxenstierna. Fram 
till 1648 bodde han sedan i Elbing i Ostpreussen. Därifrån skulle han utarbeta läromedel och 
läroplaner för det svenska skolväsendet. 

I sin studie redovisar Göransson i kronologisk ordning Comenius relationer till Sverige under 
åren 1641-1648. Det framgår att Comenius helhjärtat accepterades av Louis de Geer och av 
de reformerta, unionistiska kretsarna kring honom. Han hölls däremot tillbaka av ortodoxerna 
med Axel Oxenstierna i spetsen. Oxenstierna var mest intresserad av Comenius som pedagog. 
Dock försökte Oxenstierna utnyttja Comenius när Sverige kunde dra utrikespolitisk fördel av 
detta. Så skedde vid de westfaliska fredsförhandlingarna. 

I sitt  slutord skriver Göransson att själva huvudmotivet till varför Comenius accepterade att 
träda i svensk tjänst var hans apokalyptiska förhoppningar. Comenius var övertygad om att en 
ny tid skulle bryta in genom ingripande från ”makten i Norden”. Därför var hans besvikelse 
stor över fredsslutet 1648.

Efter fredsslutet var kontakten mellan Comenius och Sverige av ringa omfattning. Dock 
upprätthölls förbindelsen. Detta berodde på att Comenius apokalyptiska förhoppningar trots 
allt inte slocknat. Fortfarande trodde han på att hjälpen mot Antikrist skulle komma från 
Norden. I och med Karl X Gustavs trontillträde blossade hans förhoppningar upp med ny 
kraft. Ett nytt avsnitt i förbindelserna mellan Comenius och Sverige hade inletts. 

Därmed har vi nått den punkt där vi skall redovisa innehållet  i Den europeiska 
konfessionspolitikens upplösning. Eftersom den boken är central för min analys av 
Göranssons kyrkohistorieskrivning, blir referatet här mera utförligt.

Den europeiska konfessionspolitikens upplösning 1654-1660
Religion och utrikespolitik under Karl X Gustav (1956)

1654-1660 regerade den unge handlingskraftige soldatkungen Karl X Gustav i Sverige. Redan 
vid tillträdet var han klar över sin uppgift att försvara och hävda det svenska stormaktsväldet. 
Men även fortsatt  expansion hägrade. Karl X Gustav grep sig genast uppgiften an. Angrepp 
var för honom bästa försvar. I det givna politiska läget fann han det riktigt att i första hand 
angripa Polen, detta dels för att hävda Sveriges Östersjövälde, dels för att ytterligare vidga 
den svenska maktsfären.1

1 Englund 2000, passim. Montgomery 2002, s 121-125



25

Detta polska krig ger Sven Göransson anledning att djupdyka i förhållandet religion och 
utrikespolitik under åren 1645 -1660. 1  Detta gör han i Den europeiska konfessionspolitikens 
upplösning 1654-1660. Religion och utrikespolitik under Karl X Gustav (1956) 

Perioden fram till 1654 får dock ej någon på ny forskning grundad behandling. Istället väljer 
Göransson att tolka och redovisa det han kommit fram till i Sverige och bekännelsefrågan vid 
den westfaliska fredskongressen 1645-1648 2  och i Sverige och de synkretistiska striderna i 
Tyskland 1649-1654. Med särskild hänsyn till Björnklous insats. 3  Dessa båda studier finns 
dessutom utgivna i Religion och utrikespolitik under drottning Kristina 1644-1654 som även 
innehåller förord och register.

Innehållet i Den europeiska konfessionspolitikens upplösning kan sammanfattas på följande 
sätt. 

Inledningsvis redovisar Göransson hur man i samtiden och sedan framåt i tiden har sett på 
förhållandet religion–politik under trettioåriga kriget. Därefter beskriver Göransson hur han 
själv ser på religionens betydelse under den första hälften av 1600-talet. Denna beskrivning 
kopplar han till en tolkning av vad han kommit fram till i de två ovan nämnda uppsatserna. Så 
här ter sig hans resonemang i sammanfattning.

Religionen spelade under ”konfessionalismens århundrade”, d v s från slutet av 1500-talet 
fram till mitten av 1600-talet, en väsentlig roll för det politiska skeendet, så stor att den inte 
kan förbigås. 4  Det innebar därför en veritabel omvälvning, vida överträffande renässansen i 
betydelse, när ett ”statsabsolutistiskt välfärdstänkande” vid mitten av 1600-talet slog igenom 
och blev den ledande drivkraften för utrikespolitiken.5

Att religionen hade betydelse för storpolitiken fram till mitten av 1600-talet är ofrånkomligt. 
Frågan är hur stor. På det kan inget bestämt svar ges, framför allt beroende på att  det är inte 
går att bestämma förhållandet mellan de realpolitiska och de religiösa motiven. Å ena sidan 
kunde exempelvis de religiösa värderingar som förekom i staternas propaganda vara uttryck 
för en reell religiös målsättning, å den andra syftade de att vara opinionsbildande och hade 
därmed också ett politiskt syfte. 6 

Religion och politik förenades i en och samma målsättning när Sverige gick in i trettioåriga 
kriget. Under krigets gång förändrades emellertid förutsättningarna både för Sverige och för 
övriga krigförande länderna. Ett  symptom på detta var att den religiösa propagandan försvann. 

1 Göransson 1956, s 20. Då analysen av Den europeiska konfessionspolitikens upplösning är grundläggande för denna studie 
belägger jag mitt referat av innehållet med hänvisningsnoter.

2 KÅ 1947, s 86-156

3 KÅ 1948, s 43-110

4 Göransson 1956, s 20

5 Göransson 1956, s 30 f

6 Göransson 1956, s 17



26

Man motiverade inte längre sin politik religiöst. Det konfessionella motivet upphörde att vara 
en motivbildande kraft.1

Genom att studera hur man behandlade bekännelsefrågan vid den westfaliska fredsprocessen 
får man en unik inblick i hur de religiösa och realpolitiska ställningstagandena korsades och 
gick in i varandra.2 Vad Sverige beträffar kan konstateras att ett  förändrat politiskt läge också 
innebar en förändrad religionspolitik. Samtidigt avslöjas att de ledande svenska diplomaterna 
skiljde sig åt  i sin religiösa inställning. De använde därför det religiösa motivet olika i sin 
diplomati. Det var alltså inte fråga om någon cynisk användning av det religiösa motivet från 
statsmännens sida. 3 

Går man vidare och studerar hur Sverige behandlade den religiösa frågan i sin utrikespolitik i 
början av 1650-talet, märker man att  religiösa synpunkter och motiveringar allt mer fick vika 
för realpolitiska ställningstaganden.4 

I Cromwells England och under Karl X Gustav polska krig blommade emellertid det religiösa 
motivet en sista gång upp. En undersökning av problemet religion–politik under Karl X 
Gustavs regering är därvidlag särskilt belysande. Den kastar ljus över ”den oerhörda religiöst-
ideologiska omvälvning” som skedde när ”den konfessionella tidsåldern” gick i graven. 
Omkring 1660 var den konfessionella epoken under avskrivning. Nya statsläror bröt in där 
kontraktstanken fick allt större plats. Staten motiverades inte utifrån sin religiösa uppgift. 
Dess uppgift var att skapa trygghet och välstånd.5 

Så långt själva inledningen. För att  måla upp en bakgrund till sin egentliga undersökning 
ägnar Göransson ett helt kapitel åt  den i Europa florerande apokalyptiska propaganda som 
hämtade sin näring från samtida uppenbarelser och profetior om den yttersta tidens snara 
inbrott. I dessa uppenbarelser förbands bibliska föreställningar med samtidshändelserna. 
Gudsrikets seger över Antikrists välde förutsägs vara förestående.

Denna apokalyptiska propaganda hade sitt  centrum i Siebenbürgen och i England. Fursten 
Georg Rakoczy i Siebenbürgen var uppenbart  påverkad medan Oliver Cromwell förhöll sig 
mera avvaktande, detta trots att de engelska apokalyptikerna tillhörde just de unionistiska 
kretsarna kring Cromwell.

Sverige intog en central plats i dessa profetior. Enligt den i Siebenbürgen verkande Drabik 
skulle Karl X Gustav bli lejonet från Norden som samlade makterna från söder och väster till 
slutkampen mot Antikrist, d v s mot kejsaren och påven. J A Comenius, intar en central plats i 
Göranssons hela framställning. Denne biskop för de böhmisk-mähriska bröderna, spädde på 
och förde uppenbarelserna vidare. Comenius kom att bli centralgestalten i den apokalyptiska 

1 Göransson 1956, s 21

2 Göransson 1956, s 25

3 Göransson 1956, s 27

4 Göransson 1956, s 28

5 Göransson 1956, s 30



27

propagandan för Sverige. Redan här bedömer Göransson Comenius som en politisk extremist 
utan realpolitiskt sinne.

Göransson visar här och senare att de apokalyptiska visionerna och det apokalyptiska 
betraktelsesättet måste ses mot bakgrund av de rådande politiska förhållandena. För Comenius 
låg i botten hans förhoppningar om de böhmiska brödernas återvändande till sitt tjeckiska 
hemland och för Drabik behövdes faktiska händelser för att hans visioner skulle utlösas 1

I och med denna bakgrundsteckning kan Göransson gå över till sin sakframställning. I denna 
koncentrerar han sig ytterst på att skildra Karl X Gustavs polska krig och de religiösa 
drivkrafterna i detta krig.

Till dessa drivkrafter hörde som sagt J A Comenius. Denne flyttade efter uppenbarelser från 
Drabik till Lissa i Polen och därifrån påbörjade han en diplomatisk verksamhet som gick ut  på 
att  förena Österns, Västerns och Nordens makter, det betyder i klartext en förening mellan 
Rakoczy, Cromwell, och Karl Gustav. Dessa makter skulle angripa Polen i enlighet med de 
apokalyptiska profetiorna om de evangeliska makternas kamp mot och bekämpande av 
Antikrist.2

Även de unionistiska – apokalyptiska kretsarna i England hörde till pådrivarna för kriget. 
Dessa försökte i England förta tvivlet på Sveriges goda avsikter. De fick därvid svårigheter 
med den svenska inrikes religionspolitiken som byggde på en helt annan grund än den 
engelska.3

Bland dessa räknas även Cromwells emissarie engelsmannen Johannes Duraeus, Cromwells 
emissarie. Denne ekumen och unionist var så uppfylld av sina apokalyptiska förhoppningar att 
han lät lura sig när Karl X Gustav gjorde sina diplomatiska framstötar inför kriget. Duraeus 
märkte aldrig att Karl X Gustav dolde att  han i sin religionspolitik i hemlandet var allt annat 
än ekumeniskt öppen. Därför kunde Duraeus bli en ivrig propagandist för Sverige. 4

Duraeus stod inte ensam. Överhuvud taget blev de unionistiska och apokalyptiska kretsarna, 
var de än befann sig, lik en inofficiell diplomatisk kår, som förkunnade budskapet om den 
förestående slutstriden mot påven och kejsaren, Antikrists anhängare. Huruvida Cromwell och 
övriga politiker lät sig påverkas är osäkert. Politikerna negligerade i vilket fall inte vad som 
framfördes från apokalyptikerna. 5

Veckorna före och efter det  svenska anfallet på Polen fick de apokalyptiska stämningarna 
ytterligare bränsle genom nya profetior från Drabiks hand. Politiskt blev dessa profetior en 

1 Göransson 1956, s 51 f

2 Göransson 1956, s 57-63

3 Göransson 1956, s 63-66

4 Göransson 1956, s 67-71

5 Göransson 1956, s 71-75



28

tillgång för Sverige och dessutom stärkte profetiorna de evangeliska i Polen. Å andra sidan 
eggade de katolikerna till motstånd.1

J A Comenius trodde på Karl X Gustavs gudomliga sändning och blev därför till god hjälp 
särskilt för det svenska underrättelseväsendet. I gengäld fick han stöd från Sverige i sin kamp 
för att hans böhmiska bröder skulle få religionsfrihet i Polen. 2

När sedan svenskarna hade framgång på slagfältet tog de apokalyptiska stämningarna i 
England ytterligare fart. Särskilt tidningspressen blåste under förväntningarna. 3  Sverige 
utnyttjade i sin diplomatiska verksamhet de av apokalyptiska förväntningar livade pro-
svenska förväntningar i England. Bland annat försökte den svenska diplomaten Krister Bonde 
få till ett religiöst närmande de båda staterna emellan. Detta skulle bland annat motverka att 
engelsmännen gick i förbund med Sveriges konkurrent Holland. De pro-svenska 
stämningarna ledde till att engelsmännen ställde upp med trupp i Polen.4

Regeringsfolk i England var trots allt avvaktande i sin hållning till en alltför avancerad 
tolkning av tidsskeendet. Visserligen hade Cromwell kommit till makten med bland annat 
folkligt apokalyptiska föreställningar i ryggen. Men kretsen kring Cromwell var ändå 
skeptisk.5 

Mot Sverige vände sig de kretsar i de polska Östersjöstäderna som var vänligt inställda till 
Holland. Dessa fruktade ett svenskt handelspolitiskt övervälde i Östersjön. Svenskvänliga 
däremot var de lutherskt ortodoxa i samma städer samt apokalyptikerna som såg Karl X 
Gustavs kamp som en kamp mot Antikrist. I Ostpreussen och Danzig var man klar över att 
den religionspolitik som bedrevs i stor utsträckning var realpolitiskt betingad.6

I Sverige utfärdades 1655 en religionsstadga. Denna var snävt lutherskt  ortodox i sin hållning 
och var menad för inrikespolitiskt bruk. Dess syfte var att blidka en svenskt luthersk opinion 
som var missnöjd med den förda religionspolitiken. Utrikespolitiskt var den i det givna 
politiska läget en katastrof, varför den inte publicerades. I England spred svenskfientliga 
kretsar emellertid kunskap om dess existens.7 

För Karl X Gustav var religionsfrågan ytterst känslig när han nu befann sig på den polska 
arenan. Han fick inte ge intryck av att skärpa motsättningen mellan katoliker och protestanter 
eftersom det katolska adelspartiet stod på hans sida. Inte heller var det lämpligt att provocera 
den katolske kejsaren: det kunde leda till att denne gick i förbund med Brandenburg. 
Samtidigt var en allmänprotestantisk hållning från Karl X Gustavs sida inte heller alltid 

1 Göransson 1956, s 76-79

2 Göransson 1956, s 79-83

3 Göransson 1956, s 83-89

4 Göransson 1956, s 90-98

5 Göransson 1956, s 99-103

6 Göransson 1956, s 105 ff

7 Göransson 1956, s 107-111



29

fördelaktig. Det kunde gynna Brandenburg och de holländska och engelska 
handelskompanierna.1

Sveriges taktiska hållning i religionsfrågan blev så småningom avslöjad. Sverige nödgades 
inför Cromwell erkänna att religionsstadgan av år 1655 tvingats fram av förhållandena i 
Sverige.2

 
I och med Karl X Gustavs inledande framgångar på krigsskådeplatsen i Polen 1655 väcktes 
planer på att hans skulle överta den polska kungakronan. Detta krävde ett uttalat 
religionsprogram. Karl X Gustav fann därvid lämpligt att  förplikta sig till ett polskt 
religionsprogram från 1570-talet, som förutsatte samverkan mellan de olika konfessionerna. 
Ett religionsprogram i det blå kan man tycka eftersom det religiösa läget ändrats sedan slutet 
av 1500-talet. Konfessionalismen hade kommit emellan, liksom motreformationen. 3

Tidigare samma år hade för Karl X Gustav aktualiserats två olika religionsprogram, ett under 
förutsättning att han blev svensk-polsk dubbelmonark, ett annat med tydlig luthersk betoning. 
Det senare skulle bli aktuellt om Karl X Gustav fick nöja sig med att ha erövrat 
Östersjökusten. Som den konjunkturpolitiker han var bestämde sig Karl X Gustav ej för vilket 
religionsprogram han skall följa. Krigslyckan fick avgöra. 4

Inspirerad av Karl X Gustavs framgångar skrev Comenius Pangyricus Carolo Gustavo 1655. 
Där upphöjer han den svenske kungen för hans försvar av politiska och religiösa friheter som 
led i strävandena för en universell fred. 5

Den svenske biskopen Johannes Matthiae insåg, skakad av Kristinas konversion och 
inspirerad av Karl X Gustavs framgångar, att  det var nödvändigt att  lindra motsättningarna 
mellan konfessionerna. I sina tankegångar gled han mellan en union med katolikerna och en 
gemensam frontställning från de evangeliskas sida mot katolikerna. Johannes Matthiaes 
synsätt var i långs stycken beroende av det politiska läget. 6

Karl X Gustavs förhållande till kurfursten av Brandenburg var ambivalent. Å ena sidan 
befann sig de båda furstarna sig på samma sida i kriget, å den andra var de varandras rivaler. 
Konflikten dem emellan gällde Preussen som båda gjorde anspråk på. Båda måste ta hänsyn 
till religionen för att nå sina mål. Den reformerte Fredrik Wilhelm kunde dock handla mer 
enhetligt än Karl Gustav. Genomgående försökte han befrämja minskad spänning mellan 
reformerta och lutheraner i Preussen. Detta inte bara av egen övertygelse utan också för att 
kunna hålla samman och utöka sin egen maktsfär. 7

1 Göransson 1956, s 112 ff

2 Göransson 1956, s 114-122

3 Göransson 1956, s 123-127

4 Göransson 1956, s 128-132

5 Göransson 1956, s 132-137

6 Göransson 1956, s 137-174

7 Göransson 1956, s 175-189



30

I jan 1656 ingicks ett fördrag mellan Sverige och Brandenburg, det s k Königsbergsfördraget. 
Ett studium av detta fördrag visar att Karl X Gustav för att få kurfursten på sin sida i kriget 
tvingats ge upp  sin lutherska religionspolitik i Preussen. I Ostpreussen fick han släppa greppet 
om religionspolitiken och i Västpreussen slå in på toleranspolitik. Det politiska läget hade 
således tvingat Karl Gustav att bedriva en politik som gynnade de reformerta och katolikerna 
medan i motsvarande grad lutheranerna övergavs.1

Hur reagerade då omvärlden på Königsbergsfördraget  ? Apokalyptikerna, särskilt  i England, 
såg fördraget som ett led i profetiornas uppfyllelse. Även Cromwell var påverkad av den 
tolkningen, vilket visas av att han försökte få Holland att upphöra med sin antisvenska politik. 
Dessutom föreslog han att Sverige och England borde bilda ett allmänprotestantiskt  block mot 
katolikerna. 2
 
I Sverige var man mer realistisk och insåg att fördragets allmänprotestantiska hållning var 
nödvändig i det givna läget. Johannes Matthiae såg att fördraget gynnade hans förhoppningar 
om förening kyrkorna emellan och han skrev därom till Karl X Gustav. Polackerna däremot 
eggades av fördraget att bli alltmera religiöst medvetna. Därigenom förstärktes fronten mot 
angriparna. 3

Sedan kom under våren 1656 de militära motgångarna för Sverige och med dessa 
uppenbarades det att fördraget helt igenom var realpolitiskt begrundat. Fredrik Wilhelms 
handlande visar detta alldeles påtagligt. När det gick illa för svenskarna i kriget inledde han 
försök att nå samförstånd med den polske kungen. Sverige i sin tur stängde de nyligen 
öppnade dörrarna för samverkan över konfessionsgränserna. I det nya politiska läget hade 
Sverige nämligen inte nytta av att ta hänsyn till de evangeliska i Polen. Däremot vann man på 
att  åter inta en konfessionell hållning i Preussen och Kurland. Nu var det också gynnsamt att 
offentliggöra den tidigare hemlighållna svenska religionsstadgan. Så skedde också. 4

Holländarna insåg vad det var fråga om och var inte sena att utnyttja det uppkomna läget. 
Man krävde religionsfrihet för de reformerta i Sverige och Polen samtidigt som man försökte 
försvåra Sveriges förbindelser med England, allt i syfte att befrämja den egna handelspolitiska 
ställningen i Östersjön.5

1 Göransson 1956, s 189-194

2 Göransson 1956, s 197-201

3 Göransson 1956, s 201ff

4 Göransson 1956, s 211ff

5 Göransson 1956, s 213-217



31

Karl Gustavs motgångar åstadkom t o m rubbningar i den europeiska maktbalansen. Det 
spansk-habsburgska husets ställning stärktes. Som motåtgärd inleddes på protestantiskt håll 
under ledning av kurfursten av Pfalz religiösa samförståndssträvanden i Tyskland. Dessa 
syftade till ett tyskt-protestantiskt  neutralitetsförbund med en yttersta målsättning att 
åstadkomma fred i det tyska riket. Detta förbund skulle förhindra att  protestanterna slöt sig 
samman i ett protestantiskt block mot Habsburg. 

Härvid blottades en motsättning mellan kurfursten av Pfalz och den engelske ekumenen 
Duraeus. Duraeus ville åstadkomma en teologisk enhet mellan de reformerta och 
lutheranerna, medan däremot kurfurstens neutralitetsförbund hade en politisk bakgrund. 
Ytterst motiverades Duraeus hållning av de unionistiskt-apokalyptiska profetiorna som talade 
om kejsaren som Antikrist och om de evangeliska som skulle besegra denne Antikrist. I denna 
seger förutsades Karl X Gustav ha en avgörande del. I och med Karl Gustavs förluster kom 
dessa föreställningar i gungning och Duraeus ställning försvagades i takt därmed. Dock höll 
de apokalyptiska kretsarna fortfarande fast vid Karl Gustav trots förlusterna. 1

Under juni och juli månader 1656 förändrades åter bilden. Sveriges och Brandenburgs 
intressen knöts åter samman. Detta manifesterades i fördraget  i Marienburg. På fördraget 
följde seger på slagfältet. Sverige-Brandenburg segrade i Warschawa i juli 1656.

Detta tände nytt hopp bland unionisterna och gjorde att även Cromwell reagerade. Karl 
Gustav framställs som defensor fidei av Cromwell. Dessutom försökte han påverka Holland 
att överge sin antisvenska politik. 2

I viss mån lyckades detta. Sverige och Nederländerna kom ”on speaking terms” efter 
underhandlingar i Elbing. Duraeus som liksom Comenius flyttat till Holland fick dessutom i 
den vallonska kyrkan viss ingång för sitt unionistiska arbete. I Holland samlades de 
unionistiska förkämparna, bland dem Comenius och Duraeus, hemma hos den svenske 
kommissarien i Nederländerna Lorens De Geer. 3  Till bilden hör även att protestanterna i 
Tyskland från årsskiftet 1656 åter började inta en traditionellt allmänprotestantisk hållning 
med öppningar även gentemot Sverige. 4

I sina enhetssträvanden använde sig Duraeus av bl a ovannämnda brev från Johannes 
Matthiae till Karl Gustav. I samma syfte översatte kretsen kring Lorens De Geer även 
Johannes Matthias enhetsskrift  Oliva Septentrionalis.5  Skriften fick på kontinenten stor 
spridning medan den i Sverige på grund av den ortodoxa opinionen endast trycktes i ett fåtal 
exemplar. Johannes Matthiæs skriftställarskap hörde samman med de unionistiska 
strävandena, som kretsen kring de Geer befrämjade. 6

1 Göransson 1956, s 217-221

2 Göransson 1956, s 221-225

3 Göransson 1956, s 226-231

4 Göransson 1956, s 231-239

5 Göransson 1956, s 231-239

6 Göransson 1956, s 239-247



32

Händelseförloppet hösten 1656 och våren 1657 var speciellt  intressant för problematiken 
religionpolitik. Utvecklingen hösten 1656 hade gått så långt att Sverige, för att få samverka 
med Brandenburg, tvingats medge kurfursten suveränitet över Ostpreussen. Samtidigt 
förmådde kurfursten påverka Västpreussen religionspolitiskt. Fredrik Wilhelm hade dessutom 
förbundit sig att vara neutral i konflikten mellan Sverige och Ryssland mot att Ostpreussen 
hölls utanför konflikten. Till yttermera visso visade sig Fredrik Wilhelm villig att ta upp 
förhandlingar med Österrike. Med andra ord syftade kurfursten till att manövrera ut Sverige.

Den österrikiske kejsaren i sin tur hade i slutet av 1656 slutit sig till den polske kungen Johan 
Kasimir. Sveriges motdrag var att genast gå i förbund med fursten i Siebenbürgen Georg 
Rakoczy. 

Med andra ord var Sverige i ett utsatt läge och därför tvingat att vidta motåtgärder.

Detta såg inte apokalyptikerna. I stället upplevde de att  de apokalyptiska visionernas gick i 
fullbordan. Nordens och Österns makter stod rustade för kampen mot Antikrist just  det år som 
profetian förutsagt. Övertygelsen om detta förstärktes ytterligare av att Cromwell vid denna 
tidpunkt skulle utropas till engelsk kung av parlamentet. Tiden för slutstriden med Antikrist 
var inne. 1

Bland dem som med iver väntade på vad som komma skulle var Comenius och i än högre 
grad fursten av Siebenbürgen, Georg Rakoczy. Denne marscherade in i Polen i formen av ett 
kröningståg. Även i kretsarna kring Lorens de Geer i Amsterdam stegrades de apokalyptiska 
förhoppningarna. I de apokalyptiska kretsarna i England och Holland hyste man inget tvivel 
om att profetiornas fullbordan nu stod för dörren. 2

Just i detta läge ställde Johannes Mattiae entusiastiskt  upp när han ombads förbereda 
lutheranerna på en kommande förening mellan lutheranerna och de reformerta. Han gjorde det 
trots att hans kollegor, de svenska biskoparna, gick till häftig attack mot hans unionism. 3

När så Cromwell under våren 1657 svarade på det engelska parlamentets erbjudande att 
krönas, framgick att han ville se hela sin statsmannagärning som vilande i Guds hand. 
Cromwell förband Gudsriket med England och han såg på tronbestigningen som ett inträde i 
ett  messianskt uppdrag. Detta uppdrag skulle fullbordas genom seger över det katolska 
Habsburg. 4

1 Göransson 1956, s 248-253

2 Göransson 1956, s 253-263

3 Göransson 1956, s 261-264

4 Göransson 1956, s 264-268



33

Sedan kom det stora bakslaget. Trots att Rakoczy  ställde upp på svenskarnas sida, vände inte 
krigslyckan till protestanternas förmån i Polen. De högt spända förväntningarna i de 
apokalyptiskt unionistiska kretsarna infriades således inte. 1

Comenius apokalyptiska förhoppningar släcktes dock icke. Nu stod hans förhoppningar allt 
mer till tidigare profetior. Dessa ledde hans tankar i riktning mot Västeuropa, framför allt till 
det kommande tyska kejsarvalet.2

Fortfarande i propagandan inför kejsarvalet  1657–1658 var det religiösa motivet aktuellt. 
Dock hade nya motiv trängt in. Så argumenterade den svenske delegaten Matthias Björnklou 
utifrån nationella och moraliska värderingar. Detta ses av Göransson som ett exempel på att 
en ny epok brutit  in där de religiöst nationella motiven bytts ut mot de nationella och 
moraliska. 3

När sedan kejsarvalet avgjorts 1658 och man enats om en österrikisk kejsare samtidigt som 
man på ömse håll förpliktat sig att garantera freden, innebar detta att det apokalyptiska 
motivet punkterades för gott. Detta tolkas av Göransson som att det religiösa motivet  förlorat 
sin betydelse som riktpunkt för politiskt handlande i den tyska politiken. 4 

Vad Sverige beträffar blev Karl X Gustavs konfessionspolitik lutherskt konfessionellt bestämd 
från hösten 1657. Detta berodde på att Fredrik Wilhelm dragit sig ur förbundet med Sverige 
för att i stället träda in i ”den polsk österrikiska ligan”. Den ändrade hållningen från svensk 
sida fick praktisk betydelse i uppgörelsen med Fredrik Wilhelm om Preussen. 5  Den fick 
också betydelse vid fredsförhandlingarna i Oliva 1660 där Sverige bland annat intog en 
negativ hållning till katolikernas krav på religionsfrihet i Litauen. 6

Efter det polska kriget förmärktes en tydlig reaktion i Europa mot den svenska 
religionspolitiken. Efter Cromwells död skedde en liknande reaktion i England. Man vände 
sig mot användningen av religionen som ett propagandamedel.7

Folkrepresentation och kyrka 1809-1847.
I sitt sista på primärforskningar vilande vetenskapliga arbete, Folkrepresentation och kyrka 
1809-1847, som utkom 1959, har Göransson lämnat 1600-talet för att istället intressera sig för 
den svenska kyrkans roll under 1800-talets samhällsomvandlingar. Han koncentrerar närmare 
bestämt sitt intresse på att redovisa och analysera ett material som han tagit fram och som rör 
debatten kring kyrkans representationsrätt. Ämnet är centralt. Prästernas representationsrätt 

1 Göransson 1956, s 268f

2 Göransson 1956, s 268-271

3 Göransson 1956, s 279ff

4 Göransson 1956, s 282-289

5 Göransson 1956, s 289-296

6 Göransson 1956, s 296-300

7 Göransson 1956, s 301-329



34

var starkt ifrågasatt  och debatten i frågan omfattande ända fram till representationsreformen 
1865.

Nu var det  inte bara prästernas rätt att representera folket som var satt  under debatt. Hela det 
svenska ståndssamhället framstod under den första hälften av 1800-talet som föråldrat och en 
representationsreform var på sikt oundviklig. I ett allt mer expansivt samhälle, där nya 
samhällsgrupper trätt fram och vunnit inflytande, kunde folket omöjligen låta sig 
representeras enbart av de fyra stånden. Partiella reformer genomdrevs för att  vidga 
underlaget för representationen, men det var svårt  att övertyga särskilt adeln och prästerna om 
att deras tid som exklusiva riksdagsstånd hade runnit ut och att en radikal nyordning var av 
nöden. Det är i detta sammanhang Göranssons undersökning står.1

Göransson inleder med en bakgrundsteckning och därefter lägger han fram sitt stoff i 
kronologisk ordning. Bakgrundsteckningen kan sammanfattas på följande sätt.

I och med 1600-talets naturrätt inleddes en utveckling som med tiden skulle få påtagliga 
följder för synen på kyrkan. Ett teokratiskt betraktelsesätt på kyrka och samhälle skulle 
komma att ersättas av ett  mera inomvärldsligt. I detta immanenta betraktelsesätt gavs staten 
uppgiften att  tillgodose det allmännas bästa. Den sanna kyrkan var en andlig storhet, dess 
ändamål moraliskt. Kyrkans uppgift var att befrämja kärleken människor emellan. Det i 
kyrkan som rörde lära, dogmatik, konfession och institution tillhörde däremot inte kyrkans 
sanna väsen. Under slutet  av 1700- och början av 1800-talet var detta ”spiritualistiska” 
kyrkobegrepp  förhärskande i Sverige. Göransson exemplifierar med kantianen, professor 
Daniel Boethius, som i klartext sade att den sanna kyrkan var osynlig och den empiriska en 
statsinrättning. Den gammalprotestantiska konfessionellt motiverade grunden för 
prästeståndets deltagande i riksdagarna var därmed undanryckt.

Med detta som bakgrund redovisar sedan Sven Göransson hur motiveringarna för och emot 
prästernas representationsrätt ändrade karaktär från 1809 till 1847. Det handlar om drastiska 
kast i argumentationen. Tillsammanstaget visar det sig att prästerna ändrade sina argument allt 
eftersom det gynnade deras ställning. Deras överordnade mål var att behålla sitt inflytande i 
samhället och sin representationsrätt.

Man kan sammanfatta sakinnehållet i Folkrepresentation och kyrka på följande sätt. 

Vid 1800-talets början var de ledande kretsarna i landet bestämda av det klassiskt 
humanistiska bildningsidealet. Statens ändamål ansågs vara att fostra medborgarna sedligt  och 
för den uppgiften svarade i huvudsak prästerna. Under inledningen av det nya seklet 
försvarade därför de ledande svenska kyrkomännen sin representationsrätt  utifrån statsnyttan. 
Prästen sågs som folklärare, en man som var nyttig i samhället. 

Under de följande decennierna slog romantiken igenom. Religionen i dess historiska form 
fick under romantiken ett  egenvärde. Detta ledde till att argumentationen förändrades. 
Prästernas representationsrätt försvarades numera utifrån religionens egenvärde och 
gemenskapsbildande förmåga. Prästeståndet behövdes för att befrämja religionen i riket. Den 

1 Carlsson 1968, s 310-320. Carlsson 1980, s 338-347



35

gemensamma uppgiften för både kyrka och stat var att utvecklas så att mänsklighetens högsta 
mål förverkligades, fullständig personlig frihet och social gemenskap. För att fullgöra den 
uppgiften var det nödvändigt med både kyrka och prästestånd. 

Uppfattningen att prästernas samhällsnytta motiverade deras representationsrätt utsattes under 
1830-talet för en allt  hårdare kritik. Samtidigt begärde de världsliga myndigheterna att 
prästerna skulle stå för vad de påstått om sin samhällsnytta. Prästerna borde i ökad 
utsträckning ställa sina krafter till förfogande i folkundervisningens tjänst.

Denna begäran var naturligtvis oacceptabel för prästerna som ju hade sina kyrkliga uppgifter 
att  sköta. I detta läge vände prästerna helt om i sin kamp för sin hotade representationsrätt. De 
tog sin tillflykt till ståndets exklusiva ställning som företrädare för prästerskapets rätt  och 
domkapitlens ställning som ämbetsmyndighet för prästerna och motiverade utifrån detta sin 
ställning i folkrepresentationen. 

Överhuvud taget visade det sig under 1830- och 1840-talen omöjligt för prästeståndet att göra 
anspråk på att företräda bildningen och den andliga odlingen i riket. Utvecklingen hade 
obönhörligt gått förbi prästerna.

Från slutet av 1820-talet började en konfessionellt färgad teologi så sakta skaffa sig 
hemortsrätt i Sverige. Därmed följde också från kyrkligt håll viss kritik mot prästerskapets 
deltagande i representationen. Men denna konfessionalism var influerad av 
nationalromantiken och hade ännu inte utformat något  kyrkobegrepp som sprängde sönder 
identiteten mellan konfession och stat. Tvärtom var man mån om att kyrkan skulle äga 
kontakt med folkopinionen. Personlighetens betydelse framhävdes och betydelsen av att 
prästerna framträdde som folkets representanter betonades.

Den nationalromantiskt influerade konfessionalismen betraktade prästerna som ett lärostånd. 
Som sådant skulle det fungera i harmoni med övriga stånd. Prästerna skulle tillvarata de 
moraliska intressena. Även i kulturfrågor var prästernas representationsrätt nödvändig. Staten 
skulle annars komma att sakna sammanhållande element. Företrädare för detta synsätt  var 
Peter Wieselgren. Någon kyrkopolitisk betydelse fick dock icke den nya konfessionella 
kyrkosynen före 1840-41. 

Vid 1840-41 års riksdag föreslogs att ståndsriksdagen skulle ersättas med en 
folkrepresentation tillkommen genom allmänna val, där rösträtten var begränsad genom 
förmögenhetsstreck. Mot varandra i debatten stod liberaler och konservativa. Liberalerna hade 
ett spiritualistiskt kyrkobegrepp. Den egentliga bibliska kyrkan var en rent andlig företeelse. 
Denna osynliga kyrka skyddades av alla stånd. Stat och religion stod i nära samband med 
varandra, folkrepresentation och kyrkorepresentation sammanföll. Speciell representationsrätt 
för prästerna var därför obefogad. Istället betonades prästernas nära samhörighet med 
lokalförsamlingen och deras ställning som statsämbetsmän. Man hade en ”progressiv” 
religionssyn, där kyrkans lära konstituerades av kyrkomedlemmarnas tro.

Bland de konservativa var en romantiskt organisk syn förhärskande. Mot liberalernas krav på 
representationsförändring ställde dessa ”den organiska samfundsteorin”. De konservativa var 



36

emellertid villiga att  modifiera fyrståndsrepresentationen så att  nya yrkesgrupper ingick. 
Prästeståndet kunde vidgas till ett bildnings- och ämbetsmannastånd.

Vad prästernas representanter beträffar tillhörde professorn, den blivande biskopen J H 
Thomander, en g rupp som kan benämnas de modera ta r e fo rmmännen . 
Representationsreformen skulle enligt honom ske organiskt och ansluta sig till det historiskt 
givna. Thomander gav prästerna plats i riksdagen under en övergångsperiod. Han önskade 
dessutom en speciell kyrklig representation utifrån att kyrkan var något från staten skilt  och 
därför behövde äga en från staten skild representation.

På 1840-41 års riksdag förklarades det liberala representationsförslaget för vilande. Tre stånd 
hade avslagit det.

Efter 1840-41 blev det hårda motsättningar mellan å ena sidan den teologiska rationalismen å 
den andra konfessionalismen. Därtill bidrog inte minst översättningen av Strauss' Das Leben 
Jesu, 1841, där Strauss framställer evangeliernas bild av Jesus som resultatet av en 
mytbildning. Klyftan mellan de konfessionellt bestämda kristna väckelsekretsarna och de 
intellektuella vidgades.

Motsättningen tillspetsades i konflikten mellan Uppsala domkapitel och C J L Almquist. 
Almquist blev 1840 av domkapitlet anklagad för att genom sina skrifter undergräva kristen tro 
samt upphäva äktenskapet. Tidsläget var emellertid sådant att domkapitlet  inte kunde tillgripa 
renlärighetsåtal utan fick nöja sig med förmaning. Domkapitlets oförmåga att fälla Almquist 
sågs av de liberala som en seger för den upplysta teologin och ett nederlag för den klerikala 
ämbetsmyndigheten. Domkapitlets dilemma demonstrerar den svårighet det innebar att 
komma till rätta med kyrkotuktsfrågor när man samtidigt ville sitta med i representationen 
som ett upplyst stånd. 

Till denna upplysning hörde att man bland kyrkomännen delade romantikens och 
rationalismens progressiva religionssyn. Denna innebar följsamhet mot den i landet levande 
religiösa andan. Prästens uppgift var att rena denna anda och leda den fram mot ett allt större 
sanningsmedvetande. Detta förutsatte att prästen ägde tros- och yttrandefrihet, en frihet som i 
praktiken var begränsad till att gälla allt som gagnade samhällets bästa.

De kyrkliga romantikerna menade att denna nationalanda var lutherskt konfessionell. 
Prästerna borde verka i enlighet med den symboliskt fastslagna nationalandan.

Inför den väntande representationsförändringen växte under 1840-talet  ett starkare 
kyrkomedvetande på konfessionell grund fram. De moderat konfessionella kyrkomännen 
tvekade dock att följa den konsekvent bekännelsetrogna linjen som förordade skilsmässa 
kyrka-stat.

Riksdagen 1844-45 gjorde ett dilemma tydligt för prästeståndet. De konservativa ville låta 
prästerna utgöra en bildningsklass i tvåkammarriksdagen tillsammans med representanter för 
universitet, lärda institutioner och skolan. Liberalerna å andra sidan yrkade på att  prästerna 
skulle uteslutas. 



37

I detta läge satsade prästeståndet på att  hävda den episkopala myndigheten och söka stöd från 
Kungl Maj:t. Kyrkomännen uppträdde nu som motståndare till parlamentarism och 
ministerstyre och försvarade kungens konstitutionella frihet  gentemot riksdagen. Trängda av 
hotet om att kyrkan skulle påtvingas en synodal ordning blev de ledande kyrkomännen allt 
mera konservativa. De höll fast vid fyrståndsriksdagen som den lämpligaste 
representationsformen. De mer folkkyrkligt  bekännelsetrogna prästerna kunde tänka sig att 
sambandet mellan folk och kyrka skulle bevaras genom att biskoparna ingick som 
självskrivna ledamöter i en riksdagens första kammare. 

En kommitté tillsattes för det fortsatta arbetet med representationsreformen. I denna ingick 
från 1846 domprosten A E Knös. Denne försvarade prästerskapets deltagande i 
representationen. 

Göransson sammanfattar sin framställning med att betona att enighet rådde i kyrkan om att 
kyrkan hörde samman med folket. Däremot hade man olika uppfattningar om huruvida 
kyrkan befrämjade detta mål genom att hålla fast vid den bestående förbindelsen mellan kyrka 
och samhälle. Alternativet var att söka nya vägar för att vidmakthålla förbindelsen med folket 
och detta i anslutning till samhällsutvecklingen. Vad valde då kyrkan? Göranssons 
sakframställning visar entydigt att kyrkan åtminstone mellan 1809-1847 envist höll fast vid 
sin hävdvunna representationsrätt.

1.2 Religionens betydelse
Redan min resumé av innehållet i Sven Göranssons forskningsarbeten visar att  Sven 
Göranssons inte främst var intresserad av att meddela fakta eller att korrekt beskriva vad som 
hänt. Vad han ville komma åt var det som drev utvecklingen framåt och då särskilt  religionens 
roll, i synnerhet kristendomens roll, i skeendet. 

Vad kom då Göransson fram till? Det är frågan jag ställer i fortsättningen, där jag med 
uppmärksamheten riktad mot Göranssons beskrivning av religionens betydelse, analyserar 
sakframställningen i Göranssons forskningsarbeten. Jag låter däremot analysen av hans 
systematiseringar och sammanfattande överblickar anstå. Orsaken till att jag valt denna 
ordning kommer att framgå av det följande.

De religiösa motiven låter sig inte renodlas 
I Sven Göranssons forskningsarbeten kan man tämligen väl inringa och definiera de religiösa 
motiv han behandlar. Det som Göransson huvudsakligen granskar är olika former av religiösa 
bekännelser. Vidare beskriver han skilda teologiska hållningar. I en av sina böcker inriktar han 
sig på att beskriva apokalyptiska förväntningar. Slutligen låter han i en undersökning ”en 
konfessionell enhetskultur” utgöra den religiösa polen i framställningen.

Att de religiösa motiven låter sig inringas innebär inte att det  specifikt religiösa därmed 
frilagts. Det går inte att i Göranssons texter upptäcka några speciellt äktkristna föreställningar, 
som sätts före andra och som får representera det förment kristna. Det är de för tiden aktuella 



38

religiösa yttringarna, religionsformerna och bekännelserna som läsaren får stifta bekantskap 
med.

Det har i detta sammanhang sitt värde att klargöra vad som kännetecknar en kristen 
bekännelse. Generellt för bekännelser gäller: Deras innehåll bygger på den Heliga skrift, 
förstådd utifrån en specifik tolkningstradition. Bekännelsernas innehåll beror också 
oundvikligen av religiös, politisk och samhällelig situation vid bekännelsens tillkomst. Därtill 
kommer att tolkningen av bekännelsen inte är given utan beror av när och hur man använder 
den. Vad som gäller en bekännelse är också tillämpbart på de apokalyptiska föreställningar 
som Göransson behandlar. Också dessa bygger på den Heliga skrift, på tolkningstradition och 
på situation.

De religiösa motiven är alltså minst av allt lättfångade. De låter sig inte renodlas utan är till 
själva sin karaktär en sammansmältning av någon form av religiös övertygelse och en rad 
andra mera ”inomvärldsliga” omständigheter. Dessutom kan de religiösa motiven ta sig de 
mest skilda uttryck. 

Dessa iakttagelser är viktiga att ha med sig när Göranssons behandling av de religiösa 
motiven skall bedömas.

Överheten som den världsliga motpolen
Den motpol som de religiösa yttringarna konkret ställs mot är för det mesta överheten i form 
kungar, furstar, regeringar och ständer. Dessa har att ta ställning till de religiösa utmaningarna. 
Nu går det  emellertid inte att rakt av ställa överheten på den andra sidan. Överheten framställs 
nämligen, och det med rätta, som en kristen överhet.

Det som har sagts om de religiösa motivens ”blandade” karaktär gäller alltså även den 

”världsliga” motpolen, överheten. Detta är ytterligare en svårighet att bemästra när slutsatser 

skall dras om religionens betydelse. 

Religion - utrikespolitik
Göransson behandlar förhållandet religion - utrikespolitik i Sverige och bekännelsefrågan vid 
den westfaliska fredskonferensen 1645-1648, i Den europeiska konfessionspolitikens 
upplösning samt i Sverige och de synkretistiska striderna i Tyskland 1649-1654. Med särskild 
hänsyn till Björnklous insats. 

Det betyder att det religiösa motivets vikt belyses i framför allt tre från varandra skilda sammanhang. Dels prövas bekännelsefrågan när en 
avgörande fred skall mäklas, dels prövas apokalyptiska föreställningars makt att påverka under brinnande krig, och dels får vi inblick i 
möjligheterna för en enskild diplomat att i den tyska riksdagen hävda sin religiösa linje samtidigt som han har att företräda Sveriges 
intressen. 



39

Bekännelsefrågan när fred mäklas 
Nog hade bekännelsefrågan betydelse i de svenska fredsförhandlingarna vid den westfaliska 
fredskongressen.1. Bekännelsefrågan framstår framför allt som en viktig faktor i maktspelet 
mellan Brandenburg och Sverige, en faktor som används något olika framför allt  av de 
svenska fredsdelegaterna Johan Oxenstierna och Johan Adler Salvius. För båda var 
religionsfrågan ett medel att påverka Brandenburg till eftergifter. När det blev kärvt i 
förhandlingarna med Fredrik Wilhelm blev Oxenstierna strängt ortodox i sin inställning, 
medan Salvius försökte mjuka upp kurfursten genom att skjuta upp religionsfrågans lösning. 2

Tillsammanstaget blir bekännelsefrågan i Göranssons framställning ett  medel vid 
förhandlingarna, aldrig ett självständigt mål. Detta visas framför allt  av att Sverige, beroende 
på vad som framstod som politiskt mest fördelaktigt, än betonade en ortodoxt färgad 
kyrkopolitik än en allmänprotestantisk.3 

Det är dock inget tvivel om att det var maktpolitik som spelade den avgörande rollen. Det var 
alltid maktpolitik som ytterst fällde avgörandet.

Det religiösa motivet under det polska kriget 
I Den europeiska konfessionspolitikens upplösning. Religion och utrikespolitik under Karl X 
Gustav 1654-1660 behandlar Göransson förhållandet  mellan religion och utrikespolitik under 
det polska kriget. Som jag visat i mitt referat ovan av innehållet  av Den europeiska 
konfessionspolitikens upplösning avses med religion i realiteten främst apokalyptiska 
föreställningar hemmahörande bland dåtidens unionister, d v s bland de protestanter som 
ansåg att reformerta och lutheraner väsentligen var förenade i en och samma tro. De 
apokalyptiska föreställningarna koncentrerades kring tanken att  det polska kriget ingick i 
Guds slutstrid mot påven, Antikrist, och gudsrikets upprättande. Avhandlingens huvudfråga 
rent faktiskt är i vad mån och hur dessa apokalyptiska förväntningar påverkade Karl X Gustav 
under hans polska fälttåg. Viktig är också analysen av Karl X Gustavs växlande hantering av 
konfessionsfrågan allteftersom krigslyckan växlade. 

Att det religiösa motivet  i form av apokalyptik och konfessionspolitik inte kan negligeras är 
uppenbart. Visserligen framstår apokalyptikernas visioner som luftiga, men det kan inte 
förnekas att de hade viss inverkan på krigsutvecklingen. Mer ändå betydde växlingen mellan 
en konfessionell luthersk hållning och en allmänprotestantisk. I kraftmätningen mellan Karl X 
Gustav och Fredrik Wilhelm, kurfursten av Brandenburg, hans förment allierade, var detta 
spel ett medel att nå politiska mål och som sådant många gånger avgörande.

Att de religiösa motiven, förutom att de stod i en realpolitisk kontext, inte var avgränsat 
religiösa utan också var påverkade av detta sitt politiska sammanhang framstår mer än tydligt. 
Detta gällde även de högtflygande och föga realistiska apokalyptiska förhoppningarna, något 
som Göransson på ett övertygande sätt visar.

1 Göransson 1947, s 138

2 Göransson 1947, s 131 f 

3 Göransson 1947, s 88 f, s 94 f f, 99. Se dessutom appendix till kapitel 2



40

Det går av Göranssons sakanalys inte att se vare sig att det religiösa motivet försvagats eller 
förstärkts under krigets gång. Under hela kriget var religiösa föreställningar viktiga, dock ej 
avgörande. Vad man kan konstatera är att den religiösa propagandan förlorade i betydelse 
efter det polska kriget.

En enskild diplomats möjligheter 

Den svenske diplomaten Matthias Björnklou var satt  att  företräda Sveriges intressen vid den 
tyska riksdagen i Regensburg 1653.1  Uppgiften gällde ytterst  Sveriges politiska inflytande i 
det tyska riket. Samtidigt var Björnklou personligt engagerad i religionsfrågans lösning. Han 
ivrade bland annat för de utsatta evangeliska i det kejserliga Böhmen och Österrike och han 
brann för att  Sverige skulle ta initiativet för att få slut på de synkretistiska striderna. Detta var 
enligt Björnklou nödvändigt för att förhindra en hotande rekatolicering av Europa. 

För Sverige var det emellertid så att  konfessionsfrågorna mer var medel än mål. Sveriges 
religionspolitiska ställningstaganden berodde därför i hög grad av rådande omständigheter. 
För att hävda sina intressen gentemot Brandenburg krävdes en konfessionspolitik av bestämt 
slag, medan en annan konfessionspolitik blev gångbar när man hade vinning av att närma sig 
kejsaren, åter en annan när man hade vinning av att udden riktades mot kejsaren. När 
Björnklou gjorde sina religionspolitiska försök råkade det vara så att Sverige inte hade fördel 
av att de synkretistiska striderna bilades. Inför detta var Björnklou maktlös.

Religionens betydelse för andra makthavare 
Inte enbart Björnklous religiositet utan även många andras låter sig avläsas utifrån 
Göranssons material. Av detta material synes mig följande vara värt att här lyfta fram.

Axel och Johan Oxenstierna var konfessionella lutheraner. Innan hon blev katolik hade 
drottning Kristina, liksom de vid westfaliska fredskongressen för Sverige tjänstgörande 
diplomaterna Salvius och Lampadius, en mera unionistisk inställning. Dessa olika 
inställningar resulterade också i skilda betoningar i deras diplomati. 2 Inom det möjligas gräns 
försökte de befrämja en åskådning som var deras egen. De ortodoxa Oxenstiernorna 
företrädde exempelvis en i grunden antibrandenburgsk politik, en inställning som till allt 
annat också var religiöst motiverad. 3

Att det  svenska högre prästerskapet i gemen hade en lutherskt konfessionell inställning är ej 
att  ta miste på. Prästerskapet framställs av Göransson som en påtryckargrupp som vakade 

1 Göransson 1948

2 Göransson 1947

3 Göransson 1956, s 27 



41

över att regeringen höll fast vid den lutherska bekännelsen i sin utrikespolitik. 1  Eftersom de 
själva inte var direkt indragna, fick deras hållning inte några omedelbara konsekvenser för 
dem själva. Därför är det svårt  mäta styrkan i engagemanget. Detta gäller inte drottning 
Kristinas lärare, den utrikespolitiskt aktive strängnäsbiskopen Johannes Matthiae. Avsättning 
blev så småningom konsekvensen av hans unionistiska inställning. 

I Göranssons utförliga teckningar av Johannes Matthiae framträder en man vars åskådning till 
stor del var anpassad efter sin tids religiösa och politiska förhållanden. Matthiae 
offentliggjorde sin unionistiska åskådning när det var politiskt lägligt och därtill 
utrikespolitiskt till gagn för Sverige. Detta hindrar inte att Johannes Matthiaes unionism 
framstår som en av egen övertygelse sprungen sammanhållen åskådning. Den bröts ej sönder 
av att Matthiae i ett politiskt läge förordade samarbete med katolikerna, i ett annat önskade 
skapa ett evangeliskt block. 2

Comenius, liksom fursten Rakoczy i Siebenbürgen, förbinder Göransson med den 
apokalyptiska unionistiska propagandan som förekom under Karl X Gustavs polska krig.3

Göranssons förstår Comenius främst som religiös ledare. Den religiösa problematiken var för 
honom den primära. Att återupprätta sitt fördrivna och förorättade folk, de böhmiska 
bröderna, vars biskop han var, framstår som viktigare än allt  annat. 4  Som politiker var han en 
extremist utan sinne för det politiskt möjliga. 5  Hans tilltro till de apokalyptiska profetiorna 
drev honom till orealistiska ställningstaganden och till en diplomatisk verksamhet som 
syftade till krig. 6

Om Rakoczy ger oss Göransson inte lika mycket kunskap som om Comenius. Vi får inte veta 
så mycket mer än att han stod på svenskarnas sida i det polska kriget och att han var märkbart 
påverkad av de apokalyptiska profetiorna samt att dessa hade inverkan på honom i kriget mot 
Polen.7

1 Här några exempel:
Prästerskapet i Sverige intog enligt Göransson en konfessionellt ortodox hållning under den westfaliska 
fredskongressen Göransson 1947, s 105. 
Prästernas farhågor låg bakom att Karl X Gustav inför sitt polska fälttåg utfärdade 1655 års religionsstadga. 
Stadgan var som vi ovan observerat en black om foten för Karl Gustav under hans polska fälttåg och 
publicerades inte förrän de svenska militära motgångarna 1656 gjorde att Karl Gustav inte längre hade någon 
nytta av en allmänprotestantisk politik. Göransson 1956, s 105, 211 ff, Göransson 1950, s 312 f, 348. 
Prästerskapet försökte år 1660 i det längsta kämpa mot att Kristina skulle få behålla sina förmåner enligt 
recessen vid hennes abdikation. Kristinas suveränitet var enligt prästernas mening beroende av om hon höll sig 
till landets fundamentallagar dvs ytterst till Guds ord. Göransson 1949, passim.

2 Göransson 1956, s 137 - 174 

3 Göransson 1956, s 50, 76 passim 

4 Göransson 1958

5 Göransson 1957-1958, s 51

6 Göransson 1956, s 79, 58 ff

7 Göransson 1956, s 254-259 



42

Vad beträffar framför allt  Karl X Gustav, men även Oliver Cromwell, är Göransson mera 
återhållsam i sina omdömen. Huruvida Karl X Gustav personligen tog åt sig av profetiorna 
om honom, låter han var osagt, däremot framstår det som uppenbart att han utnyttjade dem till 
sin fördel. Karl X Gustav lät religionen underordnas statsnyttan. Allmänprotestantiska tonfall 
anslog han när saken gynnades av det, konfessionella när dessa syntes mest fördelaktiga.1 
Således behövde Karl X Gustav religionen för att nå sina politiska mål. Detsamma gällde 
kurfursten Fredrik Wilhelm av Brandenburg.2

Av Göranssons framställning är det  svårt att bestämma i vad mån de som satt på makten 
påverkades av den apokalyptiska propagandan. De negligerade den i vilket fall inte, 
åtminstone gjorde inte Cromwell det. Religionen var under Cromwells era ett dominerande 
motiv.3 Göransson skriver om Cromwell: 

Hos Cromwell är kongenialiteten mellan religionen och det politiska handlandet starkare än hos någon 
politiker under konfessionalismens århundrade.4

Det blir alltså ingen enhetlig bild man får efter denna granskning. Styrkan i de redovisade 
statsmännens religiösa engagemang växlade. De av apokalyptik påverkade synes ha varit mest 
berörda. Deras apokalyptiska föreställningar utgjorde i vissa lägen ett starkt och irrationellt 
incitament till politiskt handlande.

Däremot blir bilden mer enhetlig när man granskar det religiösa engagemangets reella 
betydelse för den förda politiken. Entydigt gäller att det religiösa engagemanget inte tilläts slå 
igenom fullt ut. Realpolitiska och maktpolitiska hänsynstaganden fick gå före, åtminstone i 
tvingande lägen. 

Dessutom, och det tycks mig viktigast, tvingades de enskilda makthavarna, vare sig de ville 
det eller inte, ta hänsyn till religionen i sin utrikespolitik. Religionen var något att räkna med, 
djupt förankrad som den var i folkens liv.

Religion – utrikespolitik. Summering
Därigenom har vi lyft  fram och tydliggjort vad Göransson haft att  säga om religionens roll i 
specifika utrikespolitiska sammanhang. Detta kombinerat med vad jag tydliggjort i 
resuméerna av Göranssons vetenskapliga arbeten leder till följande summering.

Indirekt har Göransson genom sina texter åskådliggjort hur svårt, ja omöjligt  det egentligen är 
att  precisera religiös påverkan. Han försöker nämligen aldrig teckna religiösa föreställningar i 
”ren” form. De religiösa föreställningar Göransson granskar står alltid i ett historiskt 
sammanhang och är dessutom påverkade av denna sin inomvärldsliga kontext. 

Göransson har trots denna komplicerande faktor mycket att  säga om religionens 
utrikespolitiska betydelse. Det finns flera orsaker till detta. En är att Göransson ständigt hade 

1 Göransson 1956, s 189, 186

2 Göransson 1956, s 179

3 Göransson 1956, s 20 f

4 Göransson 1956, s 30, 264 f 



43

frågan om religiös inverkan för ögonen när han skrev om utrikespolitik. För det mesta finns 
det nämligen religiös problematik i de problemkretsar han bearbetar. Dessa problemkretsar är 
dessutom avgränsade och preciserade på ett sådant sätt att de skall kunna ge så tydliga svar 
som möjligt på just frågan om religionens betydelse. 

Maktpolitik, inte religiös bekännelse, styrde enligt Göransson det svenska diplomatiska 
handlandet vid den westfaliska fredskongressen. Så var det  också under de synkretistiska 
striderna i Tyskland 1649-1654. Sveriges handlande betingades av maktpolitiska hänsyn och 
den svenska konfessionspolitiken ändrades med hänsyn till den realpolitiska nyttan. Även 
under Karl X Gustavs polska krig framstår de realpolitiska målen som de helt dominerande 
både för Karl X Gustav och för övriga inblandade statsmän. 

Göransson visar emellertid också att furstarna inte kunde förbise religionens betydelse. De 
hade att ta hänsyn till de konfessionella frågorna som en väsentlig beståndsdel i folkens liv. 
Därför kunde furstarna endast inom vissa gränser laborera med den religiösa bekännelsen. 
Hur stor frihet man hade att anpassa bekännelsen berodde av den egna inre religiösa 
övertygelsen liksom av hemmaopinionen. Sverige får i Göranssons framställning exemplifiera 
en sådan ackommodationspolitik. Allmänprotestantisk politik växlade med luthersk 
konfessionell politik allt efter omständigheterna. Men vissa gränser kunde inte överskridas. 
Det gick inte att använda det konfessionella motivet hur som helst. 

Göransson visar vidare att religionen i vissa sammanhang kraftigt kunde påverka det politiska 
skeendet. Polackernas resning mot svenskarna betecknas exempelvis som en i huvudsak 
religiöst betingad reaktion. 

För de unionistiska apokalyptikerna var det religiösa motivet avgörande. Apokalyptikernas visioner stod emellertid i en bestämd relation till 
apokalyptikernas egen sociala och politiska verklighet. Apokalyptiken blir i Göranssons teckning tydligt betingad av politiska förhoppningar 
och faktiska händelseförlopp. Samtidigt förde apokalyptiken in irrationella synpunkter och ett irrationellt handlande i utrikespolitiken, något 
som kunde utnyttjas politiskt. Enbart yttre och skenbara överensstämmelser mellan apokalyptiska visioner och politiskt läge, dvs. rena 
feltolkningar, kunde göra apokalyptikerna blinda och driva dem till trosvissa propagandaaktioner. Dessa aktioner fick påvisbar betydelse för 
det politiska skeendet.

När emellertid utvecklingen slutgiltigt gått  i annan riktning än de apokalyptiska förutsä-
gelserna förutspått, förlorade de apokalyptiska kretsarna sin betydelse.

En vidare tolkning 
Det finns naturligtvis mycket att göra av Göranssons resultat. Med Göranssons texter för 
ögonen faller det  sig för mig naturligt att generellt  se religionen under mitten av 1600-talet 
som en integrerad del i en stats självmedvetande och självbild. Religionen ingick som en 
väsentlig del i ett samhälles mycket sammansatta bild av sig själv, en självbild som man ansåg 
att det var värt att värna om, kämpa för och påverka andra med. Religionen blev därmed en 
maktfaktor bland andra maktfaktorer, en maktfaktor som man inom vissa gränser kunde 
använda för politiska syften. 

Religionen, representerad av en avgränsad grupp människor, de unionistiska apokalyptikerna, 
visar ett annat ansikte. Religionens betydelse blir här mera definitiv, absolut  och 
genomgripande. För apokalyptikerna gällde att  religionen betydde allt  eller intet. Religionen 
blev, när de yttre omständigheterna tycktes sammanfalla med profetiorna, till ett 



44

tolkningsmönster genom vilket man okritiskt bedömde det  utrikespolitiska skeendet och 
utifrån vilket man själv handlade. 

Religionens inrikespolitiska betydelse 
Göransson hävdar i sina forskningsarbeten att religionen fortfarande under mitten av 1600-
talet kunde behålla sin inrikespolitiska betydelse, men han prövar aldrig frågan explicit. 
Däremot kan det som Göransson lyft fram i saken bearbetas på ett sådant sätt att en tydligare 
bild utvinnes. Nedan redovisas ett försök i den riktningen.

I De svenska studieresorna undersöks statens och kyrkans religiösa kontroll av de studenter 
som reste utomlands för studier. Uppenbart belyser en sådan undersökning även religionens 
inrikespolitiska betydelse. Om inte religionen hade någon inrikespolitisk betydelse, varför 
skulle man få bemöda sig om kontroller! En genomgång av sakupplysningarna i boken visar 
hur viljan och försöken att upprätthålla kyrklig kontroll håller i sig under hela den undersökta 
perioden. 

Ortodoxi och synkretism i Sverige 1647-1660 äger ett särskilt intresse. Göransson går där i sin 
utförliga bakgrundsteckning tillbaka ända till Uppsala möte 1593 och han befinner sig 
genomgående inom gränsområdet teologi–politik. 

Göransson ger exempel på hur man utifrån sin teologisk åskådning påverkade eller syftade till 
att  påverka politikens utformning. Johan III, Karl IX, prästeståndet, den teologiska fakulteten 
i Uppsala, Axel Oxenstierna, Björnklou, Kristina och flera med dem kan lyftas fram som 
exempel. För dem alla gällde att teologin ingick i deras politiska arsenal. 1

Viktigare är emellertid Göranssons observationer om det motsatta förhållandet, d v s hur teologin i landet påverkades av det politiska 
skeendet. 

Göransson ger exempel på att teologien utvecklades i polemik mot statsmakten. Således ledde 
"Johan III:s patristiska inriktning och hans liturgiska reformsträvanden" till prästerskapets 
reaktion, vilket i sin tur påverkade Uppsala mötes beslut. 2  Karl IX:s förmenta kalvinism 
sammansvetsade teologerna att  försvara sin självständighet. 3  Sveriges halvhjärtade 
konfessionspolitik under den westfaliska fredskongressen, kalvinisternas konventiklar i 
Stockholm, de Geers huspredikants agerande, de religiösa förhållandena i Preussen, inför allt 
detta reagerar prästerskapet med att med Göranssons ord hävda "den internationella 
konfessionalismen" och kräva att Konkordieformeln upptogs bland bekännelseskrifterna. 4  
Sveriges unionistiska trevare i samband med Polenkriget och förhandlingarna med Cromwell 

1 Göransson 1950, passim, Göransson 1952, passim

2 Göransson 1950, s 1

3 Göransson 1950, s 20 ff, 23

4 Göransson 1950, s 164



45

medförde att "de ortodoxt restriktiva krafterna" vid uppsalafakulteten fick sin ställning 
förstärkt. 1

Vidare påvisas hur förändringar i den politiska ledningen ändrade förutsättningarna för vilken 
teologi som skulle befrämjas. När Oxenstierna befann sig i den politiska ledningen 
befrämjades en religionspolitik, när Kristina eller Björnklou hade makten en annan osv. 
Sveriges skiftande behov i utrikespolitiken gav genast utslag i nya betoningar i 
religionspolitiken. Detta tyder på att religionen vid denna tid var en faktor att räkna med. 2

Statsmakten kunde använda teologer som redskap för politiska syften. Ett exempel på detta är 
att  man medvetet sände för de rådande omständigheterna lämpliga teologer att biträda 
förhandlarna vid den westfaliska fredsprocessen. 3

Göransson redovisar en genomgående spänning mellan kyrkan och den världsliga överheten. 
Båda gjorde anspråk på avgöranderätten vid lärofrågors behandling. Spänningen framträdde 
exempelvis i Karl IX:s kamp för att få greppet om den teologiska utvecklingen i Sverige 4 och 
i Gustav II Adolfs försök att få en ny bibelöversättning till stånd.5  Framför allt träder dock 
spänningen fram vid behandlingen av Konkordieformeln. Mot prästerskapets vilja förhindrade 
Kungl Maj:t i det längsta dennas upptagande bland bekännelseskrifterna.6

Det som kännetecknade statsmaktens teologiska inställning var att man önskade 
medinflytande, ville befrämja en teologi som skapade lugn i landet samt gynnade den egna 
nationen.7  Allt som åstadkom oroligheter bekämpades. Därför var man mån om att gällande 
normer skulle bestå och att  tidens teologiska utveckling i skolastisk och filosofisk riktning 
motarbetades.8  Som redan nämnts var emellertid exempelvis både Axel Oxenstierna och 
Mattias Björnklou teologiskt självständiga.

Statsmakten förmådde också påverka den teologiska utvecklingen. Detta skedde b l a genom 
utnämningar, genom att påverka kursplaner, genom fullmakter, privilegier, tillstånd, 
bestämmelser och personkontakter.9 För detta krävdes sakkunskap. Göransson ger exempel på 

1 Göransson 1950, s 384 f

2 Göransson 1950, s 159,165, 287, 291,293f, 312, 324f, 333f, 337, 339f, 344, 371f, 376f, 384, 412, 418f, 457, 
474

3 Göransson 1950, s 143, 155, 269, 310, 337

4 Göransson 1950, s 12, 14

5 Göransson 1950, s 34

6 Göransson 1950, s 159-181 et passim

7 Göransson 1950, s 80-89, 200 f, 247 f, 362, 366

8 Göransson 1950, s 44 f, 48 f, 201, 264, 267, 319 ff, 366

9 Göransson 1950, s 80-89, 137 ff, 202 204f, 222, 248, 263, 269, 287, 325, 343, 348f, 351ff, 357f, 441, 459



46

hur bland annat teologiska fakulteten i Uppsala blev sakkunnigorgan åt statsmakten. 
Därigenom gavs ökade möjligheter att påverka den teologiska utvecklingen.1 

Hur har man då lyckats? Göransson menar att man förmått påskynda eller fördröja, men ej i 
verklig mening styra. Han avser därvid främst tiden mellan Uppsala möte och 1647.2

Överhetens anspråk på makten i kyrkan
Vid genomgång av Göranssons material har vi iakttagit en spänning mellan kyrkans män och 
den världsliga överheten. Båda gör anspråk på att äga det avgörande inflytandet över kyrkans 
läroutveckling. En djupdykning i ämnet gör Göransson i Den synkretistiska striden i Sverige 
1660-1664.

Under tiden efter Karl X Gustavs död, när en förmyndarregering upprätthöll regeringsmakten, 
pågick alldeles påtagligt en dragkamp mellan kyrka och överhet. Båda ville bestämma över 
teologiska frågor av politisk betydelse. Denna kamp skall naturligtvis ses mot bakgrund av 
den nu framträngande statsabsolutismen i Europa, men läget i Sverige var speciellt på grund 
av de förhållanden som rådde under förmyndarregeringen. 

Ibland segrade den världsliga överheten, detta tydligast exemplifierat av hur Per Brahe i 
Finland kväste biskopen i Åbo Johannes Terserus. Segern var dock inte given, särskilt inte vid 
de tillfällen förmyndarregeringen var beroende av stöd från prästerna. Vid sådana tillfällen såg 
regeringen till att den principiella frågan om bestämmanderätten handhades med försiktighet 
utan att den principiella konflikten drevs till sin spets.

Religionens inrikespolitiska betydelse. Summering
Enhet i religionen ansågs vara av väsentlig betydelse för land och folk. Enhetlig religion 
skapade sammanhållning i riket.

Religionens betydelse visas bland annat av överhetens teologiska medvetenhet. De som stod i 
landets ledning visste var de stod trosmässigt. Politik och religion var för dem två delar av 
samma verklighet.

Framför allt visste de att religionen var en kraft värd att både styra och tygla. De försökte 
styra för att föra den politiskt-religiösa utvecklingen i önskad riktning och de försökte tygla 
för att därigenom skapa samhällslugn.

Religionens egen inre kraft visas av att statsmakten förmådde påskynda eller fördröja, men ej 
i egentlig mening långsiktigt styra den teologiska utvecklingen.

Religionens betydelse demonstreras sammanfattningsvis av att  religionen var en del i 
överhetens politiska spel.

I utrikespolitiken kunde religionens betydelse relateras till maktpolitik. Inrikespolitiskt finner 
vi i Göranssons skrivningar ingen motpol som kan förtydliga bilden något som försvårar 
bedömningen.

1 Göransson 1950, s 77 ff 

2 Göransson 1950, s 44



47

Trots detta kan man utifrån Göranssons undersökningar slå fast att  religionen spelade en 
väsentlig inrikespolitisk roll för det ledande skiktet i landet.

Religionens innehåll och genomslagskraft
Så slutligen till ett samlat grepp på den problematik vi hittills behandlat i detta kapitel.
Sven Göranssons vetenskapliga produktion rör gränssnittet religion–politik under 1600-talet, 
framför allt under mitten av 1600-talet. Han behandlar svenska politiska och kyrkopolitiska 
förhållanden mot en internationell bakgrund. Hans arbeten är speciella därför att de så 
energiskt syftar till att ge insyn i de religiösa motivens politiska genomslagskraft.

De religiösa motiven är i sig svårbedömda. Vad Göransson genom sina ämnesval framför allt 
kommit åt är konfessionella bekännelser och apokalyptiska föreställningar. Vi har konstaterat 
hur invävda dessa religiösa yttringar är i den bedrivna realpolitiken.

Göransson rör sig på hög nivå. För de religiösa motiven svarar biskopar, prästestånd och den 
teologiska fakulteten i Uppsala. Den världsliga motpolen är överheten i form av kungar, 
furstar, regeringar och ständer. Motsatsförhållandet kompliceras av att vi har att göra med en 
kristen överhet. Inget sägs om religionens betydelse på lokalplanet. 

Dessutom har inte religionens inrikespolitiska betydelse prövats mot andra faktorer på sätt 
som motsvarade Göranssons behandling av det utrikespolitiska spelet där han kunde pröva de 
religiösa motiven mot maktpolitiska hänsyn.

Göransson visar i sin sakredovisning att maktpolitiken varit viktigare i utrikespolitiken än 
religiösa bekännelser och apokalyptiska föreställningar. Religionen i dessa skepnader var 
visserligen viktig, men aldrig av avgörande betydelse. Detta innebar inte att furstarna kunde 
förbise den religiösa faktorn. Religiösa föreställningar var i 1600-talssamhället så 
betydelsefulla att fursten enbart inom bestämda gränser kunde anpassa sitt lands religiösa 
bekännelse efter vad som gynnade den egna politiken. Apokalyptiker kunde utifrån sina 
visioner om framtiden till en tid och inom vissa gränser påverka det politiska förloppet.

Inrikespolitiskt stod de religiösa troföreställningarna starka inom det ledande skiktet av 
befolkningen. Religionen var under denna tid en självklar del i samhällsbygget och 
statsmakten såg det därför som sin uppgift att värna om den religiösa enheten i landet. 
Samtidigt har vi observerat att samma statsmakt visserligen förmådde påskynda och fördröja, 
men ej varaktigt styra den teologiska utvecklingen, något som visar religionens egen 
inneboende kraft. 

1.3 Inramningen
Inledning
Det primärmaterial en kyrkohistoriker bearbetar kompletteras regelmässigt med tillgängligt 
eller för tillfället konstruerat sekundärmaterial. Med sekundärmaterial menar jag här 
kunskapsstoff av vad slag det vara må som används för att tydliggöra betydelsen av den egna 



48

primärforskningen och sätta den in i ett sammanhang. Sekundärmaterialet skall göra den egna 
forskningen mera begriplig och ge den en övergripande tolkning. Ett sekundärmaterial kan 
ligga primärmaterialet nära. Så är det när hänvisningar sker till exempelvis andra historikers 
forskning. Men sekundärmaterialet kan också befinna sig på längre avstånd, som när 
kyrkohistorikern hänvisar till sekundärmaterial i form av generella slutsatser och 
övergripande tolkningar eller till teoribildningar av skilda slag. Sekundärmaterial kan, med 
min här brukade definition av detta ord, vara av det mest skilda slag. För Göranssons del kan, 
vilket jag skall visa, rubriker, inledningar och i viss mån också termer innefattas.

Men det är känsligt med sekundärmaterial. Ett icke adekvat  sekundärmaterial kan tvärtemot 
avsikten alldeles vanställa primärmaterialets vittnesbörd. Ju mera övergripande 
sekundärmaterialet är, desto större är risken att  det leder tolkningen fel. Orsaken är att en 
övergripande tolkning eller en vetenskaplig teori innehåller så många osäkra faktorer. Ändå 
kan man inte vara det övergripande sekundärmaterialet förutan. Det blir så mycket mening 
som går förlorad om man inte vågar ta ett övergripande grepp.

För att  klargöra att det går en tydlig gräns mellan primär- och sekundärmaterial i ett historiskt 
forskningsarbete skulle man med en inte helt lyckad bild kunna tala om primärmaterialet som 
en tavla och sekundärmaterialet som en inramning, men en inramning som påverkar tavlans 
själva utseende.

Hittills har jag främst koncentrerat mig på Göranssons primärforskning om det religiösa 
motivet, dess innehåll och genomslagskraft. Jag har lyft  fram hans redovisning av detta 
material och försökt se vad hans redovisning står för.

Nu avser jag att redovisa en granskning av det sekundärmaterial Göransson använder för att 
förtydliga sin bild av det religiösa motivets kraft. Jag gör det under en övergripande rubrik, 
”inramningen”.

Konfessionspolitiken 
Göransson karakteriserar tiden från mitten av 1500-talet till omkring 1660 som den 
konfessionella epoken.1

Konfessionalismen har i Göranssons beskrivning sin grund i att flera kyrkor hade uppstått 
efter reformationen. Av dessa gjorde var och en anspråk på att vara den sanna allmänneliga 
kyrkan. Detta uttryckte de i bekännelseskrifter. Även den romersk katolska kyrkan 
omvandlades i och med konciliet i Trient till en konfessionskyrka.2  Bekännelsen hade under 
denna tid politisk betydelse, t o m internationell politisk betydelse, eftersom alla av samma 
bekännelse förenades i inbördes solidaritet. 3

1 Se bl a Göransson 1969, s 214, Göransson 1970a, s 103

2 Göransson 1969, s 214, 217

3 Göransson 1969, s 250 f 



49

Göransson påstår att det inte går att utreda huruvida realpolitiska eller religiösa överväganden 
bestämt en politikers handlande under 1500-talet och 1600-talets första hälft. De två motiven 
var invävda i varandra.1  Som exempel anförs trettioåriga kriget där religion och politik var 
förenade i en och samma målsättning.2  De religiösa värderingar som torgfördes i 
krigspropagandan hade uppenbart  även ett  politiskt  syfte. 3  Detta får till följd, menar 
Göransson, att det blir svårt att utreda i vad mån de religiösa formuleringarna i 
krigspropagandan användes i agitatoriskt syfte eller var uttryck för äkta religiös övertygelse.4

Göransson bejakar i anslutning till en allmänt accepterad uppfattning att bekännelsens 
politiska betydelse avtog allt eftersom det trettioåriga kriget framskred. Frankrikes inträde i 
kriget på svensk sida och det protestantiska Kursachsens separatfred med kejsaren i samband 
med att dennes politik blev alltmer tysk-nationell, ser han som tecken på detta. Detta framgår 
av en av hans läroböcker.5  I sak kan emellertid detta synsätt  anses sammanfatta Göranssons 
ståndpunkt även i hans forskningsarbeten

Att förbundet med Frankrike dock inte automatiskt kan tas till intäkt för det konfessionella 
motivets försvagning ger Göransson skäl för i inledningen till Den europeiska 
konfessionspolitikens upplösning. Han hänvisar där till de dåtida kyrkomännen som visst inte 
ansåg att man behövde väja för att ingå förbund med en kättersk stat, blott  det befrämjade den 
rätta trons sak eller för den delen kunde motiveras politiskt. Så skedde redan i Gamla 
testamentet, påpekade de. Gud använde hednafolk för att  återupprätta sann gudsdyrkan i 
egendomsfolket.6  Axel Oxenstierna kunde i en diskussion i rådet 1637 förklara, att  Sveriges 
ingripande i Tyskland var motiverat icke så mycket av religiösa skäl som av omsorgen om 
statens bästa. Ty fortsatte han, ”under denna resorterar ock religionen”.7 

Göransson avsåg med sin 1600-talsforskning, vars själva brännpunkt var åren 1645-1660, att 
undersöka brytningstiden mellan ”konfessionalismens och statsabsolutismens århundrade”.8 
Dessa år menade Göransson vara särskilt lämpliga att syssla med för den som såg som sin 
uppgift att  tränga djupare in i de religiösa motiven i relation till andra faktorer. I och med den 
”brandenburgskt-preussiska statens” uppsving blev de maktpolitiska förhållandena sådana att 
det förelåg ”en spänning mellan religiöst-unionistiska, lutherskt-konfessionella och 
realpolitiska motiv”. Det är då möjligt, skriver Göransson, 

1 Göransson 1956, s 22

2 Göransson 1956, s 21

3 Göransson 1956, s 17

4 Göransson 1956, s 25

5 Göransson 1969, s 273

6 Göransson 1956, s 8

7 Göransson 1956, s 9

8 Göransson 1956, s 20 f



50

att med källkritisk metod gå till materialet och pröva i vad mån det religiösa motivet användes för 
realpolitiska syften. Det visar sig nämligen, att det religiösa motivet växlar allt efter som de realpolitiska 
förhållandena kräver ett förändrat ställningstagande.1

Så långt har mitt försök att sammanfatta Göranssons hållning inte inneburit  något 
uppseendeväckande. Huvudintrycket är att Göranssons tolkande inramning lyfter fram och 
förtydligar de resultat han kommit fram till. 

Går man däremot vidare blir det hela mera problematiskt. Göransson påstår nämligen i sin 
inledning till Den europeiska konfessionspolitikens upplösning att den senaste tioårsperiodens 
förskjutning mot realpolitik helt plötsligt avbröts under Karl X Gustavs regering 1654-1660. 
Det religiösa motivet förs åter fram som "under det trettioåriga krigets mest kampladdade 
tid".2  Det religiösa motivet spelade under Karl X Gustavs polska krig för sista gången en 
viktig utrikespolitisk roll.3  En undersökning av förhållandet religion och politik under Karl 
Gustavs regering kastar 

ljus över en oerhörd religiös ideologisk omvälvning som sker då den konfessionella tidsåldern får ge vika för 
ett statsabsolutistiskt välfärdstänkande. Apokalyptik och religiöst motiverad politik försvinner då och salus 
publica, statens politiska och ekonomiska trygghet, blir målsättningen för staternas politik… Statens ändamål 
är nu inte längre religiöst utan utilistiskt... Den religiösa livssynen upplöses på ett helt annat sätt än som 
skedde i den exklusiva renässansen… Det religiösa motivets politiskt-teologiska karaktär försvinner. 4

De religiöst-konfessionella värdena ersattes av nationella och moraliska värden. Det högsta 
för politiken var inte längre religionen utan statens bästa. 5 

Man får av detta intrycket att det religiösa motivet under Karl X Gustavs tid flammande upp 
en sista gång för att sedan definitivt slockna. Samtidigt vet man på grundval av Göranssons 
egen sakredovisning i samma bok att apokalyptiska föreställningar trots allt hade en 
begränsad inverkan, jämförbara i betydelse med bekännelsemotivet under den westfaliska 
fredsprocessen. Politiska hänsyn var viktigare än hänsyn som kan hänföras till religiös 
övertygelse. Religionen var visserligen betydelsefull men aldrig avgörande.

Den skarpa gräns som Göransson här drar mellan gammal tid och ny  tid känner vi heller inte 
igen. Den går illa ihop med den kontinuitet i utvecklingen som hans sakredovisningar antyder. 

Det är i detta sammanhang värt att  nämna att Göransson i en uppsats från år 1966, alltså ett 
antal år efter det att han avslutat sitt direkta forskningsarbete, sammanfattar sin syn på 
konfessionalismens politiska betydelse och vad som kom därefter på ett något annat sätt. 6  
Han talar här inte explicit om konfessionalismen utan om 

1 Göransson 1956, s 22

2 Göransson 1956, s 29

3 Göransson 1956, s 20 f

4 Göransson 1956, s 30 f

5 Göransson 1956, s 281

6 Göransson 1966



51

den konfessionella splittringen som haft en oerhörd politisk betydelse både internationellt och nationellt fram 
till mitten av 1600-talet. 1 

Dessutom kvalificerar Göransson här inte konfessionalismen religiöst, något som han 
genomgående gör när han övergripande tolkar sina forskningsresultat. Han lämnar istället 
frågan öppen om religionen möjligtvis var en täckmantel för politiska syften.2  Och han talar 
inte längre om att de religiöst konfessionella värdena ersatts av nationella och moraliska 
värden utan om att konfessionalismen ersattes av pietismens individuella fromhet. Pietismen 
blev ”en religiöst nydanande makt i den nya tidens samhälle”. 3 

Jag slår på grundval av detta fast att  det i Göranssons forskningsarbeten föreligger en tydlig 
och oöverbryggbar spänning mellan Göranssons sakredovisning och hans påståenden om att 
det religiösa motivet blossade upp med förnyad kraft under Karl X Gustavs polska krig för att 
sedan slockna. 

Även Göranssons skarpa gränsdragningar mellan konfessionell tidsålder och 
statsabsolutistiskt välfärdstänkande står i ett  spänningsförhållande till vittnesbörden i 
Göranssons sakredovisning. 

En liknande diskrepans mellan Göranssons sakredovisning och hans övergripande tolkningar 
observerade vi dessutom ovan i referatet av De svenska studieresorna. 

Metodiken 
I kapitel 1.6 prövar jag mera övergripande Göranssons vetenskapliga verk fram till 1959 mot 
de två ledande historieforskningstraditionerna i Sverige under 1900-talet, traditionen kring 
Harald Hjärne respektive den skolbildning som uppstod kring bröderna Weibull. Här, när jag 
skall befatta mig med Göranssons metodik utifrån hans behandling av religionens roll, blir det 
för allmänt att koppla till dessa skolbildningar.

Jag utgår istället från det faktum att Göranssons huvudintresse var att undersöka religionens 
roll i Sveriges utrikes- och inrikespolitik under 1650-talet. För att kunna göra detta behövde 
han en effektiv metodik. Jag har funnit att han därvidlag satsade på en kronologisk 
framställning, som han med hjälp av bland annat titlar, rubriker, inledningar och förord 
försökte problematisera och systematisera. Framför allt  byggde hans teknik på arbete med 
problemkretsar och dessutom vid behov på teologiska analyser. Allt skedde i syfte att ge en så 
tydlig bild som möjligt av religionens roll i svensk internationell politik liksom i det svenska 
samhället. 

Tillåt mig utföra detta närmare i en analys där jag både redovisar och kritiserar.

1 Göransson 1966, s 78

2 Göransson 1966, s 93

3 Göransson 1966, s 92



52

Kronologi – systematik 
I samtliga forskningsarbeten disponerar Göransson sina huvudframställningar kronologiskt. 
Redan böckernas titlar låter oss ana detta förhållande. I rubrikerna anges ett  begynnelseår 
liksom ett slutår. Göransson inleder regelmässigt sina huvudframställningar vid inlednings-
året, fortsätter sin redovisning i kronologiskt disponerad följd och han avslutar huvudfram-
ställningen vid angivet slutår. 

Samtidigt kännetecknas Göranssons skrivning av strävan att lyfta fram en problematik, ta 
fram det bärande och allmängiltiga, redovisa den inneboende spänningen i skeendet.

När Göransson redovisar sitt stoff i kronologisk ordning är han minst av allt originell. Denna 
metod är den allmänt förekommande i kyrkohistoriska avhandlingar. Att disponera sitt arbete 
kronologiskt samtidigt  som man har ambitionen att lyfta fram och redovisa en problematik 
har sina svårigheter. Alla former av problematiseringar kräver någon form av systematisk 
behandling. Frågan här är hur Göransson löser detta problem. 

Avhandlingarnas titlar och rubriker
Märkligt nog försöker han göra detta bland annat genom sina titlar och rubriker.

Jag har nämligen funnit att innehållet i Den synkretistiska striden blott indirekt svarar mot 
avhandlingens titel. Är man välvillig kan man säga att  boken fått en alltför vid titel, är man 
kritiskt inställd att titeln inte motsvarar innehållet. I Ortodoxi och synkretism är det 
underrubrikerna som ger intryck av ett  mera generellt innehåll än vad framställningen 
motsvarar. 1  Inte heller Den europeiska konfessionspolitikens upplösning har en huvudtitel 
som motsvarar sakinnehållet. I stället har Göransson genom sin huvudtitel valt att ytterligare 
betona sin av mig kritiserade tolkning av skeendet. Även kapitelrubrikerna är tolkande. De 
ger intryck av en utvecklingsgång som leder fram till det religiösa motivets upplösning. Men 
detta kan blott hävdas om hänsyn tas till Göranssons inramande utsagor om 
konfessionspolitikens upplösning. Göranssons egen sakredovisning vittnar tvärtom, som vi 
sett, om kontinuitet.

Slutsatsen av detta kan blott bli en; Göransson försöker genom sina titlar och rubriker höja 
sina undersökningar till ett mera allmängiltigt plan. Som jag ser det har han därigenom gjort 
det svårare att  komma åt vad han de facto visat. Han har bildlikt talat lagt en slöja över sina 
forskningsresultat.

Inledningar och förord
Även inledningarna och förorden är märkliga. Redan i förordet till Ortodoxi och synkretism 
redovisar Göransson allmänt vad han i sin avhandling kommer fram till.2  Så också i De 
svenska studieresorna. 3

1 Göransson 1950, s 59, 99, 133, 221, 244 

2 Göransson 1950, s IX f

3 Göransson 1951, s VI



53

Sammanfattningen i Folkrepresentation och kyrka är mer av nyansats än resumé. Här görs 
ytterligare ett försök att få ett grepp om den problematiska representationsfrågan och förklara 
utvecklingen. Samtidigt framställs de i undersökningen aktualiserade ståndpunkterna mera 
systematiskt.

Genomgående använder Göransson sina inledningar liksom sina förord till att sätta in läsaren 
i det historiska sammanhanget. Samtidigt använder han gärna inledningarna till att redovisa 
övergripande tolkningar. Originellt nog kan han t o m låta förorden vara platsen där han 
redovisar vad han sedan i sin undersökning kommer fram till.

Problemkretsar
Liksom så många andra kyrkohistoriker bringar Göransson ordning i sitt stoff genom att, 
under hänsynstagande till var han befinner sig i sin framställning, välja ut och behandla 
bestämda problemkretsar. Problemkretsarna bestämmer sedan urvalet av källmaterial. 

Vid behandlingen av en problemkrets, d v s ett avgränsat avsnitt i framställningen, tar 
Göransson ofta fram bakgrundsmaterial som spränger den kronologiska ramen. 
Huvudframställningen i problemkretsen ansluter sig dock till Göranssons kronologiska 
disposition. 1

Problemkretsarna bildar tillsammanstaget en brokig mosaik av avsnitt som läggs fram utan 
uttryckliga kopplingar, sammanbindningar eller sammanfattande summeringar.

Denna metod att bygga huvudframställningen på kronologiskt  ordnade fristående avsnitt 
(problemkretsar) som från olika håll belyser avhandlingens tema har bestämda fördelar. 
Göransson kan lättare än i en systematiserad framställning ta till vara den betydelse det har att 
en händelse eller ett  skeende utspelar sig vid en bestämd tidpunkt och under bestämda yttre 
och inre förhållanden. Han kan vidare, när problemkretsarna är tydligt relaterade till varandra, 
åstadkomma att läsarna ges inblick i både orsakerna till utvecklingen liksom utvecklingens 
gång. I Ortodoxi och synkretism, där bakom avhandlingens titel döljer sig en bred redovisning 
av de teologiska och kyrkopolitiska utvecklingen i Sverige 1647-1660, kommer dock 
framställningen att sakna tydligt centrum.

Göransson har som bekant speciell uppmärksamhet riktad mot en religiös problematik. 
Religiösa motiv konfronteras regelmässigt med andra motiv i Göranssons problemkretsar. 
Med Göranssons arbetsmetod ges möjlighet dels att se vad det religiösa motivet står för, dels 
kan man ofta realistiskt bedöma dess inverkan. 2

Teologiska analyser
För att fördjupa framställningen kopplar Göransson till sina problemkretsar en rad mer eller 
mindre fristående teologiska analyser. De religiösa motivens innebörd och betydelse framstår 
därigenom klarare. 

1 Se exempelvis Göransson 1950, s 213-221, 221-243

2Göranssons uppsatser från 1947-1949 och uppsatsen om Comenius från 1957/1958 är annorlunda uppbyggda. De olika 
problemkretsarna framträder där inte lika tydligt. Framställningen är i uppsatserna formellt vävd i ett enda stycke. I 
kronologisk ordning redovisas ett material som nära ansluter sig till och belyser uppsatsens tema. 



54

Bedömning av Göranssons metod 
Göranssons metod att arbeta utifrån kronologiskt ordnade problemkretsar måste sägas vara 
effektiv. Den synes mig speciellt lämpad för undersökningar liknande Göranssons. Metoden 
ger fördjupad inblick i händelseförlopp samt möjlighet  att, på sätt som Göransson avser, 
tydliggöra de religiösa motivens inverkan. Att han till dessa problemkretsar kopplar 
teologiska analyser, fördjupar framställningen.

Behovet av systematiseringar och generaliseringar kvarstår dock. Göranssons försök att klara 
detta via titlar, rubriker, inledningar och förord måste betecknas som otillfredsställande. 
Göranssons sätt att arbeta demonstrerar, menar jag, problemet med att förena en kronologisk 
disposition med ambitionen att systematiskt och klart redovisa sina forskningsresultat. 

När sedan sakredovisning och tolkning står i ett spänningsförhållande till varandra blir det 
hela extra problematiskt. 

1.4 Termerna
Användningen av termer 
Vid närmare eftertanke inser man hur känslig all form av termanvändning är. Termer kan å 
ena sidan inte undvikas. De är ett ovärderligt hjälpmedel i alla former av mänsklig 
kommunikation, så även i vetenskapliga historiska framställningar. Samtidigt brukar 
termanvändningen hos en författare ha åtskilligt att avslöja om en framställnings tendens och 
lödighet. Sven Göranssons termanvändning ger anledning till åtskilliga reflexioner.

Termerna i Göranssons 1600-talsproduktion
En närmare genomgång av Göranssons terminologi i hans vetenskapliga verk visar att bruket 
av teologiska termer flödar i doktorsavhandlingen Ortodoxi och synkretism, medan de 
förekommer mera sparsamt i hans övriga böcker. Man kan fråga sig varför det förhåller sig på 
detta sätt. Orsaken är dels att doktorsavhandlingen mer än övriga verk behandlar direkt 
teologiska frågor. Vidare skall doktorsavhandlingen Ortodoxi och synkretism ses samman med 
hela Göranssons sextonhundratalsproduktion. Den utgör i själva verket den teologiska 
grunden för allt övrigt som Göransson skriver om sextonhundratalet. Den synkretistiska 
striden i Sverige 1660-1664 är en fristående fortsättning på avhandlingen. De svenska 
studieresorna och den religiösa kontrollen utgör en utvidgning av ett tema som berörs i 
avhandlingen. Detsamma kan sägas om Den europeiska konfessionspolitikens upplösning. 
Den teologiska grunden läggs i Ortodoxi och synkretism, vilket gör det nödvändigt med en 
mera komplett uppsättning termer där. 

De teologiska termerna i Ortodoxi och synkretism är ofta oöversatt övertagna från de latinska 
texter Göransson arbetat med. I andra fall är terminologin den gängse men ofta modellerad 
mer eller mindre fritt av Göransson själv för att bli brukbar.



55

Termerna kan direkt eller indirekt kopplas till inflytelser från tysk teologi och indelas i två 
grupper. I den ena gruppen finns de termer som kan kopplas till melanchthontraditionens 
Helmstedt. I den andra, sådana som har anknytning till högortodoxiens Wittenberg. Termerna 
tjänar till att i kort form karakterisera det teologiska tänkandet på respektive sida. De blir med 
andra ord laddade med ett mera övergripande teologiskt innehåll.

I regel är termerna odefinierade. Genom att studera sammanhang och göra jämförelser, skapas 
klarhet i den aktuella innebörden. 1

Sammanfattningsvis kan om Göranssons termer i hans sextonhundratalsproduktion sägas att 
han använder dessa för att kunna hänföra svensk teologi till motsvarande tysk, men samtidigt 
för att redovisa ett specifikt tankeinnehåll. Genom sina teologiska termer komprimerar, 
alternativt karikerar, Göransson den problematik han vill lyfta fram och behandla samtidigt 
som han tydliggör den. Faran med ett sådant förfaringssätt är uppenbar. Men med ett så rikt 
källmaterial som Göransson förfogar över och på grund av Göransson insikter i 1600-talets 
teologi är metoden för Göranssons del effektiv. Den hjälper till att hålla samman det stora 
materialet och göra det brukbart när Göransson skall väga samman de teologiska faktorerna 
med annat som påverkat samhällsutvecklingen.
 

Termerna i Folkrepresentation och kyrka
Termerna i Göranssons sista vetenskapliga verk, samtidigt hans enda som behandlar en 1800-
talsproblematik, Folkrepresentation och kyrka, är egenartade och kräver en speciell mera 
utförlig analys. Genom denna analys underlättas en bedömning av dels Folkrepresentation 
och kyrka, dels också av Göranssons sätt att använda termer.

Fem termer och dess avledningar spelar en central roll för framställningen i Folkrepresen-
tation och kyrka. Dessa är rationalism, romantik, konfessionalism, bekännelsetrohet och 
liberalism. Termerna används egenartat nog oftast för att beteckna en sammanhållen grupp 
människor med en gemensam hållning. Vilken denna hållning är klargörs dels i en kort 

1 Göransson kritiseras av Hans Cnattingius i dennes recension av avhandlingen i KÅ 1950. Cnattingius omdöme är att 
Göranssons terminologi i en del fall är olämplig i andra oklar.

Ett urval termer ur Ortodoxi och synkretism förtecknas nedan. En komplett redovisning av 
Göranssons termer och ett försök att tolka deras betydelse i Göranssons vetenskapliga verk 
har gjorts av författaren och finns också tillgänglig hos författaren.

Den melanchthonska synergismen, den melanchthonska traditionalismen, den melanchthonska spiritualiserade synen, 
melanchthonskt psykologiska drag alternativt spiritualiserande drag, den melanchthonska antropologin, melanchthonska 
Christus-totusaspekten, den konservativa melanchthonismen, den ortodoxa melanchthonismen. Metafysisk syn, den 
skolastiska substansmetafysiken, den skolastiska metafysiken, väsensmetafysiken, aristotelisk substansmetafysik, aristotelisk 
substanslära. Generell ubikvitet, massiv ubikvitetslära, filosofisk ubikvitetslära, substantiell ubikvitetslära. Energetiskt 
betraktelsesätt, energetisk gemensamhet, unio naturarum i den hypostaserade logos, hypotetiska ubikviteten, praesentia totius 
Christi, Christus-totus, unio hypostatica. Religiös, etisk och etisk religiös, etiskt energetiskt.  Internationell konfessionalism, 
nationalkyrklighet, territorialkyrklighet. 



56

beskrivande text i samband med att termen förekommer men också påfallande ofta av andra 
betydelseladdade termer. 1
 Dessutom kombinerar han vid behov de fem termerna eller ger dem specificerande tillägg så 
att nya besläktade termer uppstår. Därigenom ges Göransson möjlighet att i kort form 
beskriva diverse övergångsformer mellan olika grupperingar.

Tillåt mig nu i referatets form demonstrera Göranssons  användning av de fem termerna, deras 
avledningar och förekommande kombinerade termer. På ett förbluffande kortfattat sätt förmår 
han, som vi kommer att märka,  sammanfatta hela åskådningar, liksom varianter på dessa  i 
några korta meningar.

Rationalism

1 Nedan ett antal av dessa andra betydelseladdade termer. 

Statskyrklighet
Med statskyrklighet avser Göransson ett synsätt där man menar att kyrkan skall styras direkt av statsmakten. (Göransson 
1959, s 43, 75, 82, 84) Statskyrkligheten ställer Göransson mot tanken på en kyrkans korporationsrätt. (Göransson 1959, s 
82) eller mot kravet på en speciell representation vid en eventuell representationsförändring. (Göranssons 1959, s 43) 
Konfessionalismen ställs likaså i motsatsställning till de rationalistiska statskyrkliga strömningarna. (Göransson 1959, s 47) 
En övergångsform mellan statskyrklighet och konfessionalism betecknas den konfessionella statskyrkligheten.(Göransson 
1959, s 27)

Statsreligiös
För rationalismen och romantiken var det självklart att staten behövde religionen. Med Göranssons terminologi hade man en 
statsreligiös syn. (Göranssons 1959, s 26,34) Rationalismens och romantikens statsreligiösa syn utgick från religionen som en 
mänsklighetens religion och man hade en progressiv teologisk syn på individuell tros- och forskningsfrihet. (Göransson 1959, 
s 26,57) Utifrån det statsreligiösa argumentet ansåg man att prästerna inte kunde bli orepresenterade även efter en eventuell 
representationsreform. Prästerna skulle tillgodose det obildade folkets intressen, biskoparna vara en motvikt mot religiösa 
och kulturella faror. (Göransson 1959, s 34)

Även liberalerna hade enligt Göransson en statsreligiös syn, besläktad med rationalismen, romantiken. (Göransson 1959, s 
47) De delade romantikens spiritualiserande tanke på en religiös och social evolution av individ och samhälle mot 
mänsklighetens idealtillstånd och personlighetens frigörelse från yttre auktoriteter. Dock hade man inte romantikens 
aristokratiska socialt-konservativa samhällssyn.(Göransson 1959, s 53 f) Liberalernas statsreligiösa syn byggde på att 
prästeståndet var bärare av upplyst religion. (Göransson 1959, s 55) De kritiserade prästeståndet utifrån statsreligiösa 
argument, till skillnad från de bekännelsetrogna som anförde konfessionellt-kyrkliga synpunkter. (Göransson 1959, s 42)

Civistisk 
Begreppet civistisk används genomgående i betydelsen "för staten nyttig", "samhällsnyttig". (Göransson 1959, s 6, 8, 11f)

Socialetisk
Det är med Göranssons terminologi en socialetisk synpunkt att staten och kyrkan har en gemensam ändamålsbestämdhet 
(Göransson 1959, s 87) och att såväl samhälle som präst hade den socialetiska uppgiften att verka för mänsklighetens 
tilltagande förädling genom upplysning. (Göransson 1959, s 9) Det är vidare en socialetisk tolkning av RF paragraf 16 att 
samhället har rätt att försvara sig mot en religionsfrihet som stred mot samhällets bästa. (Göransson 1959, s 60)

På ett eller annat sätt betecknar alltid begreppet socialetisk något som avses befrämja samhällets bästa, dvs samhällets moral, 
bildning, upplysning, fortbildning, eller uppfostran. (Göransson 1959, s 9, 7, 13, 15, 31, 86) 

Supranatural
Begreppet supranatural använder Göransson inledningsvis för att karakterisera statens religiösa uppgift under 1600-talet. 
Denna uppgift var "supranatural" i betydelsen att i en dualistisk tillvaro bärga medborgarna för evigheten. (Göransson 1959, s 
5)

I övrigt är supranaturalismen en teologisk riktning aktuell under Göranssons undersökningsperiod 1809-1847. Den 
möjliggjorde förbindelsen religion och filosofi, prästerskap och kultur, stat och kyrka. (Göransson 1959, s 18, 47)

Mot supranaturalismen ställer Göransson Schleiermacher och den tyska konfessionella teologin. (Göransson 1959, s 18)



57

Rationalismen,  alternativt den religionsfilosofiska kristendomssynen, företräder skriver 
Göransson en "statsreligiös" 1 syn med en "progressiv" religionsuppfattning.2 Religionen 
förutsätts utvecklas i takt med bildningens utveckling och människosläktets fortskridande 
förbättring. 3 Den företräder individuell tros- och forskningsfrihet liksom yttrandefrihet 4 samt 
förbjuder åsiktsförtryck.5 Rationalismen förespråkar religionsfrihet dock begränsat av den 
socialetiska faktorn. 6 

Den sanna kyrkan förutsattes av rationalismen vara osynlig. 7 Den yttre kyrkan betraktades 
som en "individernas stiftelse".8 Genom att religionen antogs vara ”progressiv”, och förutsatte 
individuell tros- och forskningsfrihet, framstår den som en mänsklighetens religion.9

Rationalismen försvarade prästeståndets representationsrätt utifrån idealet harmoni kyrka-stat 
och utifrån en ”supranatural” sammanjämkning av religion och filosofi.10 Prästeståndet 
betraktades av rationalismen som det lärda ståndet.11 Prästerna hade sin plats i representa-
tionen som bildningens representanter. 12 Deras plats motiverades av pedagogiska och 
socialetiska skäl. 13

Det framgår av framställningen att Göransson med rationalism avser dels de teologer som på 
1790-talet stod under inflytande av Kants religionsfilosofi, dels liberaler, influerade av vad 
Göransson betecknar som en rationalistisk religionsuppfattning. Förbindelseledet mellan de 
båda var en progressiv religionssyn. 14

Göransson målar med andra ord upp en rörelse som på religiös och filosofisk grund 
relativiserar den yttre kyrkoorganisationen för att i stället förstå kyrkan som en andlig storhet 
med syfte att genomsyra stat och samhälle med levande tro. Denna tro utvecklas mot allt 
större fullkomning allt eftersom människosläktet fortlöpande förbättras. Den enskilde 

1 Göransson 1959, s 26

2 Göransson 1959, s 9, s 26, 59

3 Göransson 1959, s 23

4 Göransson 1959, s 56

5 Göransson 1959, s 59

6 Göransson 1959, s 56

7 Göransson 1959, s 27

8 Göransson 1959, s 12, 27

9Göransson 1959, s 59 et passim

10Göransson 1959, s 47

11 Göransson 1959, s 23

12 Göransson 1959, s 23, s 53

13Göransson 1959, s 9, s 60 

14 Göransson 1959, s 9 



58

individen förutsätts fritt få utveckla sin tro. Hon får med andra ord tänka och tycka fritt. 
Friheten begränsas dock av vad som gagnar samhällets bästa. Denna rörelse vill se harmoni i 
förhållandet kyrka – stat och bibehållen representation för prästeståndet.  Prästerna 
representerar samhällets lärdom och behövs som bildningens representanter. För samhällets 
bästa behövs de. 

Denna rörelse parallelliseras på ett märkligt sätt av Göransson med romantiken. I långa 
stycken tecknar han romantiken på exakt samma sätt som rationalismen. Rationalismen blir 
en spegelbild av romantiken och vice versa.

Romantik
Romantiken företrädde således en progressiv religionssyn, förbjöd åsiktsförtryck, förfäktade 
individuell tros-, yttrande- och forskningsfrihet, begränsad av vad som gagnade samhället.. 
Romantiken framställde prästerna som det bildade ståndet, som samhället inte kunde undvara. 
Romantiken såg kristendomen som en mänsklighetens religion och förutsatte att den sanna 
kyrkan var osynlig. 

Romantikens kyrkosyn utvecklar emellertid Göransson på ett något annorlunda sätt, liksom 
även synen på personligheten. Men förbindelsen mellan de båda, rationalismen och 
romantiken, är dock uppenbar.
 
Det råder enligt romantiken en form av identifikation mellan kyrka och samhälle. 1 Kyrkan 
och staten är relaterade till varandra som kroppen till själen. 2 Som en följd av detta 
representerar prästeståndet den andliga livsfunktionen i folket 3 och religionen ses som folkets 
religiösa nationalanda. 4 Det vanliga prästerskapets åsikter bör följdriktigt harmoniera med 
den folkligt levande religiositeten. 5

Romantiken betonar personlighetens betydelse. Prästerna blir folkets representanter. 6 Staten 
ses som en moralisk person, i vilken ingick andra moraliska personer, vilka tillsammans 
utgjorde den allmänna viljan. 7 Tanken på en religiös och social evolution av individ och 
samhälle mot ett mänsklighetens idealtillstånd och personlighetens frigörelse från yttre 
auktoriteter föresvävade romantikerna. 8

Konfessionalism

1 Göransson 1959, s 18

2 Göransson 1959, s 51

3 Göransson 1959, s 43

4 Göransson 1959, s 58 f

5 Göransson 1959, s 17

6 Göransson 1959, s 24

7 Göransson 1959, s 33

8 Göransson 1959, s 53



59

Mot romantik - rationalism ställer Göransson konfessionalismen. Med konfessionalism avser 
Göransson den specifika artonhundratalskonfessionalismen 1 som växte fram från omkring 
1835.2 Denna konfessionalism framträdde i bjärt kontrast till det romantiskt rationalistiska 
synsättet. Artonhundratalskonfessionalismen var bestämd av synen att kyrka och stat inte 
sammanföll 3 samt av kritik mot statskyrkosystemet. 4 Den införde således ett nytt 
kyrkobegrepp, dock utan treståndslära.

Konfessionalismen sprängde den romantiska syntesen mellan religion och filosofi. 5

Till skillnad från de romatiska och rationalistiska kretsarnas osynliga kyrka betonade 
konfessionalismen den synliga kyrkan. Varje kyrkosamfund ger till känna, hävdade man, att 
den utgör en sann, levande bild av den osynliga kyrkan genom att den utger symboler. 
Bekännelsen ses som kyrkogrundande. 6

Prästerna blev ej som för romantikerna ett lärt stånd utan läroståndet.7 

Göransson lyfter fram den ”pietistiskt konfessionella synen”, dvs. den teologi som var 
påverkad av den konfessionellt pietistiska tyska teologin. 8 I dessa kretsar betonades att det 
för kyrkan konstitutiva var det religiösa fromhetslivet hos individen, församlingen och folket 
jämte bekännelsetroheten 9. Man agerade för en skarpare åtskillnad mellan kyrka - stat 10 samt 
förfäktade att kyrkan i en egen synod skulle uttala sig om lära och liturgi. 11

Göransson redovisar ett antal övergångsformer, exempelvis ”den nationalromantiskt 
influerade konfessionalismen”. 12

Göransson kan också tala om ”den konfessionella statskyrkligheten”. Det som kännetecknade 
denna var kyrkosynen. Den sanna kyrkan sågs inte längre som osynlig utan som synlig. 13

1 Göransson 1959, s 23

2 Göransson 1959, s 28

3 Göransson 1959, s 26

4 Göransson 1959, s 52

5 Göransson 1959, s 73 

6 Göransson 1959, s 27

7 Göransson 1959, s 23

8 Göransson 1959, s 29

9 Göransson 1959, s 29

10 Göransson 1959, s 64

11 Göransson 1959, s 75 

12 Göransson 1959, s 24. Wieselgrens hållning preciseras ytterligare i Göransson 1967d

13 Göransson 1959 s 27



60

Det som utmärkte ”de moderata konfessionella kyrkomännen” var att de tvekade följa den 
bekännelsetrogna linjen som förordade skilsmässa mellan kyrka och stat. 1

Bekännelsetrohet
Begreppet bekännelsetrogen används parallellt med begreppet konfessionell. De 
bekännelsetrogna bedömde kyrkan utifrån konfessionellt - kyrkliga synpunkter. 2 De 
förordade skilsmässa mellan kyrka och stat 3 och arbetade för en självständig synodal 
kyrkoförfattning. 4 

Göransson talar om att man från bekännelsetroget nationalromantiskt håll intog en 
förmedlande hållning i representationsfrågan 5 samt att de mera folkkyrkligt bekännelsetrogna 
visade större förståelse för episkopalismen och för att sambandet mellan kyrka och stat skulle 
bevaras. 6 

Liberalism
Liberalerna hade ett spiritualistiskt kyrkobegrepp. Den bibliska kyrkan var enligt liberalerna 
en andlig storhet. Denna den sanna osynliga kyrkan skyddades av alla stånd. 7 Liberalerna 
hävdade individernas autonomi. För den politiska liberalismen fick detta till följd att man 
ansåg att andliga företeelser inte skulle verka genom politiska medel. Den religiösa 
liberalismen krävde den enskildes frihet från förpliktande dogmer och uppenbarade läror som 
begränsade individens frihet och sanningssökande.

Liberalismen trodde på religiös och social evolution bland individerna och i samhället. Målet 
var ett mänsklighetens idealtillstånd och frigörelse från yttre auktoriteter. Man hävdade 
religionsfrihet. 

Rätten att omgestalta kyrkans yttre former tillhörde enligt liberalerna staten. Man höll således 
fast vid statskyrkligheten. Dessutom ansåg man att religionen hade en socialetisk betydelse i 
samhället.8

Koppling av begrepp
Termerna hos Göransson har den funktionen att de syftar till att komprimera framställningen 
och därigenom göra det möjligt att smidigt och kortfattat referera inte bara yttre händelser 
utan också de bakom liggande idéerna och sammanhangen. Denna teknik tar sig extrema 

1 Göransson 1959, s 49, 64 

2 Göransson 1959, s 42

3 Göransson 1959, s 64 f

4 Göransson 1959, s 65

5 Göransson 1959, s 42

6 Göransson 1959, s 81

7 Göransson 1959, s 30

8 Göransson 1959, s 53 f



61

uttryck när Göransson oöversatt kopplar samman flera begrepp. Här ett antal exempel på 
kopplingar med minst tre innehållsligt laddade begrepp. 

Allmänreligiös, religionsfilosofisk och socialetisk syn. 1
Civistisk, rationalistisk och socialetisk motivering.2
Kyrkans religiösa, kulturella och socialetiska verksamhet. 3

Rationalismens och romantikens allmänmänskliga spiritualiserade kyrkobegrepp. 4 
Rationalismens och romantikens progressiva religionssyn. 5

Rationalismens och romantikens pedagogiska och socialetiska syn.6 
Rationalismens och romantikens statsreligiösa syn. 7

Termernas funktion i Folkrepresentation och kyrka
Göransson bygger, som framgått, sin framställning i Folkrepresentation och kyrka på ett antal 
termer som han övertagit men som han själv laddat med innebörd, dock utan att definiera 
dem. Han ställer allt efter behov under framställningens gång sina termer, som oftast står för 
grupper av människor med en speciell inställning, mot varandra eller kombinerar dem med 
varandra. Genom detta förfaringssätt kan Göransson smidigt och i kort form redovisa mera 
principiella motsatsförhållanden och central problematik, något som annars kan vara en 
omständig och svårbemästrad procedur när man som Göransson valt att föra framställningen 
framåt i kronologisk ordning. Problematiken framträder tydligare och på ett mindre 
omständigt sätt än om han huvudsakligen baserat sin framställning på referat och 
sammanfattning av debatt och därefter tolkat. Framför allt ges möjlighet att komprimera 
skrivningen. Mycket kan uttryckas i få ord. 

Faran med Göranssons förfaringssätt är uppenbar. Och då menar jag inte att Göransson med 
sin egenartade termanvändning blir svårläst. Man kan, och det är viktigare, befara att 
Göransson tagit en genväg där det som vinns i koncentration och enhetlighet förloras i 
allsidighet, nyans och säker kunskap. Metoder liknande Göranssons  används gärna när 
tillräckligt underlag saknas och där man påstår sig veta, men inte bemödat sig om att 
verkligen ta reda på hur det verkligen är.

Det visar sig också vara precis så det ligger till i Göranssons fall. Göransson har just en 
tendens att generalisera utifrån enstaka exempel och otillräckligt underlag. 

Studerar man källhänvisningarna till de ovan refererade fem termerna,  till deras avledningar 
och till de kombinerade termerna upptäcker man en tydlig diskrepans. Göransson drar 

1 Göransson 1959, s 23

2 Göransson 1959, s 12

3 Göransson 1959, s 94

4 Göransson 1959, s 18

5 Göransson 1959, s 56

6 Göransson 1959, s 60

7 Göransson 1959, s 26



62

generellt sett större växlar på källornas vittnesbörd än dessa ger anledning till. Han har en 
tendens att på intuitiv grund skapa rörelser av enskilda personers yttranden.  

Användningen av begreppet ”den nationalromantiskt influerade konfessionalismen” har för 
mig blivit det mest belysande exemplet. När Göransson använder detta begrepp hänvisar han 
regelmässigt i not enbart till vad en enskild person, nämligen vad Peter Wieselgren skrivit. 
Peter Wieselgren blir således hårddraget den nationalromantiskt influerade konfessionalismen 
personifierad.

Granskar man Göranssons bakgrundsmaterial märker man också att detta långt ifrån är 
komplett. Skillnaden är drastisk när man jämför underlaget till Folkrepresentation och kyrka 
med bakgrundsmaterialet till Göranssons sextonhundratalsproduktion.1 En väsentlig del av 
underbyggnaden saknas med andra ord i Folkrepresentation och kyrka. Göransson tar därmed 
en otillåten genväg i detta sitt försök att närma sig en 1800-talsproblematik. 

1.5 Inriktning, metod och grundsyn

Jag anser att en kyrkohistorikers inriktning, metod och grundsyn finns tydligast belagda i 
hans/hennes verk. Åtminstone gäller detta när kyrkohistorikerns produktion, som fallet är med 
Sven Göranssons 1600-talsarbeten, är omfattande, enhetlig och tillkommen i ett  sammanhang. 
När Göransson dessutom inte styr sin framställning utifrån en teoretisk mall som han ställt 
upp och redovisat, blir det t o m nödvändigt att studera verken för att få grepp om metoden. 

Därav redovisar jag här avsnittet inriktning, metod och grundsyn, ett avsnitt som i realiteten 
huvudsakligen sammanfattar vad som framkommit tidigare. Jag stöder dessutom min 
framställning på en uppsats som Göransson skrev 1957, Kyrkohistorieskrivningens gränser. 
Denna skrevs när Göransson fortfarande arbetade med sin kyrkohistoriska forskning. 
Uppsatsen redovisar i en historisk exposé hur Göransson såg på sitt ämne, kyrkohistoria.

Som jag påvisat skiljer sig Folkrepresentation och kyrka från Göranssons övriga 
kyrkohistoriska produktion. Det är så mycket som är annorlunda att jag utesluter denna bok i 
denna sammanfattning.

De teologiska motiven intar centralplatsen i Sven Göranssons kyrkohistorieskrivning. Detta 
blir inte minst tydligt i doktorsavhandlingen, Ortodoxi och synkretism. Men denna centralplats 
intar dessa motiv blott under den bestämda förutsättningen att de ses i sitt historiska 
sammanhang. Göranssons analys av exempelvis teologers verk eller hans karakteristik av en 
bestämd teologi syftar till tydliggöra det teologiska tänkande som var aktuellt  i, eller hade 
betydelse för, det skeende som Göransson för tillfället  behandlar. Teologi, isolerad från sitt 
sammanhang, befattar sig Göransson inte med. 

1 Käll- och litteraturförteckning saknas i Folkrepresentation och kyrka. En sammanställning av Göranssons 
källmaterial finns hos författaren.



63

Göranssons arbetssätt kan i i korthet beskrivas på följande sätt. Förord och inledningar kan vi 
därvid lämna därhän: dessa är skrivna för sig och saknar oftast direkt samband med 
sakredovisningen. När Göransson väl är mogen för att skriva går han utan omsvep rakt in i 
den direkta problematik han avser att behandla. Några för hans aktuella tema belysande 
forskningssammanfattningar tar han sig inte tid med att redovisa. Istället utgår han från den 
problemkrets han funnit relevant, väljer utifrån denna ut sitt källmaterial och behandlar 
därefter sitt ämne. Den ena problemkretsen fogas sedan till den andra, allt i kronologisk 
ordning. I en sådan problemkrets är det i regel Göranssons huvudangelägenhet att  analysera 
den religiösa problematiken. Men denna ges perspektiv och sammanhang genom att relateras 
till andra relevanta faktorer. 

Av detta följer att Göranssons behandling av de religiösa motiven minst av allt liknar 
framställningen i en konfessionellt färgad kyrkohistorieskrivning där de religiösa motiven ofta 
tillåts styra framställningen. 1

Något om detta berör Göransson i Kyrkohistorieskrivningens gränser. Här markerar han, i 
anslutning till Ebeling, att det inte går att göra någon principiell boskillnad mellan 
kyrkohistoria, systematik och exegetik. Alla rör de sig inom historien. Inte heller låter sig 
kyrkohistorien avsöndras från profanhistorien.2 

De religiösa motiven tillåts visserligen inte att styra framställningen. Det kan man varken 
belägga i Göranssons vetenskapliga verk eller i Kyrkohistorieskrivningens gränser. Dock 
utgår Göransson från att dessa äger betydelse. Han skriver i den sistnämnda boken att 
behandlingen av de religiösa motiven bör ske utifrån den bestämda grundsynen att det 
existerar en europeisk kultursfär och att  denna under historien genomgått och fortfarande 
genomgår en fortlöpande förändring i kamp  och samspel med de religiösa faktorerna. En 
teologisk förståelse måste därför enligt  Göransson ingå som ett element i tolkningen av det 
historiska skeendet. 3

Generaliserande kan man säga att  Göranssons kyrkohistorieskrivning är idéhistoriskt anlagd, i 
den meningen att religiösa föreställningar intar en central plats, men där de religiösa 
föreställningarna alltid ses samman med den aktuella inrikespolitiska respektive 
utrikespolitiska verkligheten.

Sven Göransson baserade som redan nämnts sina undersökningar på ett brett  och synnerligen 
omfattande samtida källmaterial. Han utnyttjade otryckta brev, handlingar, skrivelser, 
protokoll m m. Han analyserade tryckta teser, disputationer och orationer och annat samtida 
tryck. Någon källkritisk fingranskning tycks Göransson inte ha sysslat  med även om han 

1 Angående Göranssons avståndstagande från konfessionellt färgad kyrkohistorieskrivning se Göransson 1964, s 
5 f, 12, 17, Göransson 1972 b, s 24, 46.

2 Göransson 1957, s 14 f, 20. Se även Göransson 1964, s 20, Göransson 1972 b, s 25, Göransson 1972 a, s 68, 
Göransson 1972 b, s 24 f.

3 Göransson 1957, s 20



64

givetvis knyter an till och tillämpar historisk kritisk metod. 1  Jag förutsätter att Göransson i 
huvudsak bedömde de enskilda källorna utifrån att han behärskade forskningsläget samt ägde 
ingående kännedom om det samtida källmaterialet. Göranssons prestation bestod i att  han 
förmådde hålla samman ett stort material, inte minst ett  omfattande källmaterial, och 
därigenom gick i land med att behandla svårfångade problemkretsar där svensk och 
kontinental problematik var integrerad.

Sina sympatier för den ena eller den andra teologiska riktningen redovisar Göransson aldrig 
öppet. Som historiker vet sig Göransson vara bunden av sina källor. Han menar sig vara 
observatör, inte aktör. Han fastställer fakta, men avger inte omdöme om deras värde. 2  
Samtidigt är han medveten om att en historiker inte reder sig utan en historiesyn eller utan 
grundläggande föreställningar som påverkar skrivningen. 3  En närmare granskning av 
Göransson med detta i åtanke visar att  han i sina forskningsarbeten, och då särskilt i Ortodoxi 
och synkretism och i Den synkretistiska striden i Sverige, värderingsmässigt tydligt knyter an 
till den lutherdom som stod i melanchthontraditionens sammanhang. Göransson tydliggör 
exempelvis sådant som visar läsaren att den av Wittenberg påverkade högortodoxin byggde på 
en teologiskt sluten konstruktion som inte pekade framåt. Det gjorde däremot den av 
Melanchton påverkade luthertolkning som tog sig uttryck i helmstedtteologin och dess 
avläggare.

Utifrån detta och med kännedom om Göranssons hela produktion kan man säga att Sven 
Göransson skrev kyrkohistoria utifrån en kristet humanistisk idéhistorisk grundsyn. 4

1.6 Idealism och empiri i Göranssons kyrkohistorieskrivning fram till 1959

Inledning
Svensk historieforskning dominerades fram till mitten av 1960-talet av två tydligt åtskilda 
skolor. Den ena skolan var främst inspirerad av Harald Hjärne, den andra av bröderna 
Weibull. Från 1960-talet och framåt har influenser utifrån liksom nya forskningsfält, där 
massdatainsamling förutsättes, ändrat frontlinjerna. Framför allt har historikerna börjat 
använda teorier och metoder hämtade från samhällsvetenskaperna. Forskare har bland annat 
utifrån en marxistisk tradition sökt efter nya perspektiv och nya teoretiska utgångspunkter. 
Teorimedvetenheten har ökat. 5 När Göransson skrev sina vetenskapliga verk dominerade 
fortfarande skolbildningarna kring Hjärne och bröderna Weibull den svenska historiska 
forskningen. Det har visat sig hanterligt och dessutom fruktbart att på bestämda punkter pröva 
Göranssons vetenskapliga kyrkohistorieskrivning mot det som utmärkte ”weibullarnas” 
historieskrivning respektive var kännetecknande för traditionen från Hjärne. Jag gör detta med 
hjälp av karakteristiker, definitioner och termer som i huvudsak är hämtade från 

1 Om Göransson anknytning till den historisk kritiska metoden och hans bedömning av denna metod i sitt 
historiska sammanhang, se Göransson 1957 passim.

2 Göransson 1957, s 22, 24, Göransson 1976 b, s 15.

3 Om Göranssons anknytning till den historisk kritiska metoden och hans bedömning av denna metod i sitt 
historiska sammanhang, se Göransson 1957, passim.

4 Göransson 1957, s 10.

5 Se exempelvisTorstendahl 1988, s 74. Åmark 1981. Björk 1983



65

framställningar av Rolf Torstendahl. I dessa framställningar står Torstendahl i den weibullska 
traditionen med dess precisa begreppsbildning och klara definitioner. Denna klarhet har gjort 
att skillnaderna de båda skolorna emellan blir i det närmaste övertydlig. Detta har i sin tur 
gjort inplaceringen av Göransson enklare. 1

Weibullskolans empirism och Hjärnes idealism
Svensk historisk forskning från Geijer och framåt till och med början av 1960-talet 
dominerades som antytts av två forskningstraditioner. 2 Den ena har sitt ursprung i Geijer och 
går vidare till Harald Hjärne (1848-1922) och hans lärjungar. Fram till och med 1918 var 
denna riktning den helt dominerande i svensk historisk forskning.3 Med ett internationellt 
perspektiv kan man koppla Hjärne och flera av hans lärjungar till den yngre generation tyska 
historiker som gjorde anspråk på att gå i Rankes fotspår. Till dessa hörde bland annat Wilhelm 
Dilthey och Friedrich Meinecke. 4 Bland svenska historiker som räknas bland 
hjärnelärjungarna finns de båda svenska kyrkohistorikerna Knut B Westman och Yngve 
Brilioth. Bland övriga kan nämnas Olof Palme, Bertil Boëthius, Erland Hjärne, Gottfrid 
Carlsson, Yngve Lorents, Nils Herlitz, Hugo Valentin, Nils Ahnlund, Arthur Montgomery 
samt Erik Naumann. 5 Till en tidigare grupp hjärnelärjungar hör bl a Verner Söderberg, 
Gunnar Hazelius, KG Westman, Georg Wittrock, Eli Heckscher. 6

Den andra skolan, den weibullska, opponerade mot den vetenskapliga traditionen från Hjärne. 
Dess upphovsman var Lauritz Weibull tillsammans med sin bror Curt Weibull. Lauritz 
Weibull utvecklade sin historiesyn i nära kontakt med den danske historikern Erik Arup. 
Weibull anknöt till fransk och dansk åttiotalstradition och till de historiker som präglats av ett 
naturvetenskapligt vetenskapsideal. 7

Weibulltraditionen kom så småningom att få ett dominerande inflytande över svensk historisk 
forskning. Förutom bröderna Weibull räknas till denna forskningstradition en rad svenska 
historiker som Sture Bolin, Ingvar Andersson, Artur Attman, Sven A Nilsson, Gunnar T 
Westin, Erik Lönnroth, Åke Holmberg, Birgitta Odén och Jörgen Weibull. 8 I Jerker Roséns 
del av Svensk historia 1962 och i Rolf Torstendahls metodlära Historia som vetenskap som 
kom ut 1966 kulminerade enligt Birgitta Odén inflytandet från Weibull. 9

1 Om Rolf Torstendahl som weibullärjunge se Odén 1981, s 63

2 Schück 1980, s 94 f. Torstendahl 1988, s 74

3 Odén 1975, s 245

4 Torstendahl 1978,  s 135 f

5 Schück 1980, s 100

6 Schück 1980, s 99

7 Torstendahl 1988, s 72 

8 Torstendahl 1988, s 73

9 Odén 1981, s 63



66

Här skall det typiska för de båda skolorna redovisas och relateras till Göranssons principiella 
syn på kyrkohistorieskrivningen som denna framträder i Kyrkohistorieskrivningens gränser 
från år 1957. Dessutom dras utmärkande egenskaper i Göranssons forskningsarbeten in i 
jämförelsen. Vid några tillfällen hänvisas även till en uppsats av Göransson i KÅ 1959 
Brilioth som kyrkohistoriker. Att just Kyrkohistorieskrivningens gränser samt uppsatsen om 
Brilioth valts, beror av att de är skrivna under den tid Göransson fortfarande bedrev direkt 
kyrkohistorisk forskning.

Definitioner på empirism respektive idealism
Traditionen från Geijer och Hjärne kan, anför Torstendahl,  benämnas idealistisk i den 
meningen att även andra kunskapskällor än empirin godtogs.1 Weibullskolan var däremot 
empiristisk och positivistisk. Historisk vetenskap skulle enbart syssla med det som var 
empiriskt iakttagbart och möjligt att bevisa. I den vetenskapliga historieskrivningen hörde 
inga spekulativa produkter hemma. Historisk forskning fick inte utgå från andra 
kunskapskällor än dem som hämtats från empirin 2 och dess egentliga uppgift var att avgöra 
om påståenden om det förflutna var sanna eller falska. 3

Denna avgränsning förde med sig att man inom weibulltraditionen inte menade sig kunna 
uppställa generella satser av universell giltighet, "endast generaliseringar av begränsad 
giltighet inom det förflutnas ram".4 Med andra ord var det inte "hela sanningen" man var ute 
efter, den betecknade man som metafysik, utan en del av den. 5
 
Empirin var även för hjärnetraditionen en nödvändig grundsten i historisk forskning, men 
empirin måste, med ett uttryck från Geijer som Torstendahl citerar, "stöpas i aprioriska 
begrepp" för att enhet och sammanhang skulle uppnås. 6

Göranssons idealism
Göransson anknyter i detta avseende till Hjärne. Han varnar för empirism om denna nämligen 
innebär att forskaren har till ambition att endast klarlägga fakta. Med en sådan målsättning 
tillsluter man sig lätt för den påverkan på historien som den andliga verkligheten har, menar 
Göransson. 7 Empirin måste sättas in i ett sammanhang för att kyrkohistorieskrivningen skall 
få liv. Med gillande hänvisar han till Baurs forskning. När denne utforskade de faktiska 
kyrkohistoriska orsakssammanhangen utifrån sin idealistiska utvecklingstanke, kom detta den 
empiristiska forskningen till godo, betonar Göransson. 8 Forskarens subjektiva inlevelse i de 
krafter som är verksamma i historien är nödvändig, anför Göransson, men den "är bunden av 

1 Torstendahl 1964, s 1

2 Torstendahl 1978, s 40, 51

3 Torstendahl 1978, s 140 f

4 Torstendahl 1978, s 55

5 Torstendahl 1978, s 144 f

6 Torstendahl 1964, s 55

7 Göransson 1957, s 18

8 Göransson 1957, s 10



67

den kontrollerbara verklighet, som källorna utgör".1 Intuition och historisk källkritik står "i en 
ständig dialektisk process". 2

Weibullskolans positivism
Torstendahl ger det mångtydiga begreppet positivism en precis betydelse. Han skriver: 

En trång innebörd i begreppet är att vetenskap innebär induktivt kunskapssamlande, som 
bör leda från enskilda iakttagelser till allmännare satser (generaliseringar). 

Vidare hör till en positivistisk hållning, menar Torstendahl,  att man utgår från att det inte 
föreligger några principiella skillnader mellan att inhämta kunskaper inom humanistiska 
vetenskaper och inom de naturvetenskapliga. Bevisning och argumentering måste följa 
samma regler i båda. 3

Vanligt är, skriver Torstendahl,  att tala om bröderna Weibulls bevisningspositivism. Denna 
innebär att ett strikt regelsystem förutsattes gälla för vetenskaplig historisk forskning. Det 
skall hela tiden gå att avgöra vad som är rätt och vad som var fel. Regelsystemet gäller 
källkritik, fakta- och rekonstruktionsbestämning. 4

Lauritz Weibulls positivism benämns av Torstendahl "de singulära historiska påståendenas 
positivism". Detta betyder att Lauritz Weibull ställde upp bestämda regler för hur fakta skulle 
fastställas i det enskilda fallet. Weibull var, med en term myntad av A E Christensen, en 
utpräglad faktapositivist. Endast det säkra och konstaterbara var vetenskapligt godtagbart.

Weibullelevernas positivism var inte enhetlig. Torstendahl talar om "funktionell analys av 
politik och induktivt generaliserad social historia, allt inom den positivistiska ramen", som det 
typiska för dem. 5

Göranssons avståndstagande från positivismen
När Göransson använder begreppet positivism eller positivistisk gör han det genomgående 
under markerat avståndstagande. Han förbinder med förkärlek positivismen med  "den s k 
objektiva värderingsfria metoden". Den objektiva värderingsfria metoden ledde gärna till en 
positivistisk och atomiserad kyrkohistorieskrivning, skriver han bl a. Som kontrast hänvisar 
han till en kyrkohistorieskrivning med sinne för kyrkohistoriens struktur med "klart begrepp 
om det sammanbindande och successiva i kyrkohistorien". 6

1 Göransson 1957, s 22

2 Göransson 1957, s 24

3 Torstendahl 1988, not 11 s 208

4 Torstendahl 1988, s 80

5 Torstendahl 1981, s 109. Odén 1975, s 301

6 Göransson 1957, s 11



68

Weibullskolans termer och Göranssons 
För att få fram säkra och konstaterbara resultat ställde man inom weibullskolan krav på en 
klar och entydig terminologi. Göranssons användning av termer motsvarar inte dessa krav. 
Han är varken klar eller entydig och han definierar aldrig explicit sina termer. Den som läser 
Göransson får genom sammanhanget försöka utläsa den mera precisa innebörden. 1

Idealismen hos Göranssons tydlig men empirin dominerar i forskningsarbetena
I den idealistiska tradition som Hjärne och hans lärjungar stod i, skapade man, som vi ovan 
sett, mening genom att tolka de historiska fakta man hade tillgängliga. Man tolkade i 
betydelsen att man satte in sina fakta i sammanhang som man fann troliga, för att sedan förstå 
sina fakta utifrån dessa tänkta sammanhang. Dessutom, och det betonar Torstendahl, 
förutsatte man att  även ideella individer (tänkta, förutsatta, okroppsliga individer som stat, 
kyrka, institutioner och andra företeelser) ägde självständigt liv. 2

I den mån Weibull och hans efterföljare enbart befattade sig med det som empiriskt kunde 
fastställas, blev deras tolkningsramar snäva. Även tolkningsramarna skulle ju vara grundade 
på bevisbara iakttagelser.

Enligt Torstendahl saknade frågan om ideella individers liv aktualitet  för weibullanhängarna. 

Så inte för Sven Göransson. När Göransson skall beskriva sitt ämne kyrkohistoria gör han det 
som om ämnet i sig ägde ett självständigt liv och var i besittning av bestämda egenskaper. 
Eller hur skall man annars förstå Göransson när han utgår från att det finns något 
oföränderligt i kyrkohistorien  3 liksom något konstitutivt? 4 Eller hur skall man annars fatta 
honom när han förutsätter existensen av något för kyrkohistorien strukturellt, något 
sammanbindande och successivt 5 och när han talar om att kyrkohistorien har bestämda 
uppgifter? 6

I forskningsarbetenas sakframställningar framträder detta idealistiska drag inte lika entydigt. 
Här dominerar sådant som var byggt på iakttagelse och han förutsätter i allmänhet inte några 
tänkta ideella storheter. Som jag ovan visat gäller detta emellertid inte Göranssons 
övergripande tolkningar.

1 se ovan s

2 Torstendahl 1978, s 37 

3 Göransson 1957, s 16

4 Göransson 1957, s 19 f

5 Göransson 1957, s 13, 11 

6 Göransson 1957, s 22



69

Staten och statslivet i centrum 
Hjärne vände sig mot den tidigare förhärskande historiska forskningen, där staten visserligen 
stod i centrum för intresset, men där man inte tagit vederbörlig hänsyn till verklighetens 
komplexitet. 

Denna Hjärnes invändning skall enligt Torstendahl inte tolkas så att han bröt med tidigare 
tradition. För denna tidigare tradition ansågs staten äga ett självständigt liv. Så även för 
Hjärne. Staten gavs dessutom i Hjärnes föreställningsvärld den avgörande rollen som ram för 
historikerns verklighetsbeskrivning. Den blev, och här anknyter Hjärne till Geijer och den 
kontinentala historieskrivningen med Ranke i spetsen, det element som skapade sammanhang 
i det historiska händelseförloppet.  1 Hjärne infogade exempelvis kulturlivets yttringar i en 
politisk ram. Detta gjorde han eftersom han menade att kultur enbart existerade inom 
statslivets råmärken.2 Kulturen sågs som en funktion inom samhället, inte utanför det, varför 
det inte gick att skilja kultur från politik. 3 Allt enligt Torstendahl.

Lauritz Weibull tog avstånd från denna statsidealism som ledande princip för 
historieskrivningen. En analys av hans historieskrivning avslöjar istället, menar Birgitta Odén, 
att ledtråden för honom i hans historiska forskning var den mänskliga utvecklingen och de 
mänskliga framstegen. Därmed anslöt han sig till den historiesyn som var aktuell under 
upplysningstiden. 4

Göranssons kyrkoidealism
Om Hjärnes idealism kan betecknas som statsidealism, skulle Sven Göranssons lämpligen 
kunna få benämningen kyrkoidealism. Detta förutsatt att man läser Göranssons framställning i 
Kyrkohistorieskrivningens gränser. Som vi ovan anfört blir bilden inte lika entydig i Sven 
Göranssons forskningsarbeten.

Hjärnes universalism och Göranssons
Den historiska utvecklingen måste uppfattas i sin helhet och i all sin komplexitet för att rätt 
förstås, förfäktade Hjärne och hans lärjungar. Först utifrån det fulla perspektivet, där man tog 
hänsyn till alla verksamma krafter, kunde ett händelseförlopp ges sin rätta betydelse och 
anakronismer undvikas, menade de. För denna inställning myntades begreppet universalism.

Hela historien var alltså enligt Hjärne och hans efterföljare ett sammanhängande helt och 
utvecklingsmomenten måste fattas i sin helhet för att förstås. Följdriktigt eftersträvade de att 
även i begränsade och lokala undersökningar se de inre kulturella sambanden i historien. De 
försökte förmedla internationell överblick och känsla för tidssammanhangen. 5

1 Torstendahl 1978, s 32, 34. Torstendahl 1964, s 95, 51 f, 53, 211 f, 375 f

2 Torstendahl 1964, s 376

3 Torstendahl 1978, s 34. Torstendahl 1964, s 303

4 Odén 1981, s 52

5 Torstendahl 1964, s 34, 303, 333, 376



70

Göransson anknyter uttalat till detta universalistiska sätt att se på historien. Han talar om att 
den historiska verkligheten utgör en helhet, där "det religiösa och andehistoriska verkar i den 
totalitet som historien utgör". 1 Han berömmer Yngve Brilioth för hans universalism vilken 
innebär en historisk totalkonception 2 med blick för det gemensamma i det kristna 
västerlandets grundsyn.3

Kyrkohistorien fogar Göransson in i denna totalkonception genom att betrakta den "i ett 
befruktande utbyte med andra krafter, som gestaltar det historiska skeendet". 4 Han menar 
kyrkohistoriens specifika uppgift vara att "komplettera historiebilden med sina resultat och 
vid behov beriktiga traditionell historiesyn". 5 Detta kan ske när kyrkohistorien betraktar 
kristendomens historia i förbindelse och samverkan med "allmänna religiösa, kulturella och 
sociala faktorer". 6

Även när man går från dessa Göranssons yttranden om hur kyrkohistoria bör betraktas till hur 
han själv i realiteten skrev kyrkohistoria, märker man denna universalistiska hållning. Sven 
Göransson skrev svensk kyrkohistoria, men utifrån ett internationellt perspektiv. Även 
detaljanalyser sätts genomgående in i ett större politiskt eller kyrkopolitiskt sammanhang. 
Och han vägde in så många relevanta faktorer som han förmådde i sina analyser. Med andra 
ord strävade Göransson efter en totalkonception.

Synteser, värderingar och övergripande tolkningar
Eftersom historien utgör en sammanhängande helhet och eftersom det är omöjligt att få med 
alla faktorer i ett skeende, måste en historiker utifrån sin värdering av det historiska materialet 
sammanfatta det väsentliga, göra en syntes. Så resonerade man i kretsarna kring Hjärne.7 
Deras synteser hamnade därvid i övergripande synpunkter om staten och statslivet. Kritikerna 
menade att deras statsidealism styrde dem och att deras statsidealism var ledande princip för 
deras synteser. 8

Traditionen från Weibull däremot hade en snävare utgångspunkt. Här kunde man tala om att 
historisk vetenskap hade rätt att generalisera men att generaliseringar inom det förflutnas ram 
hade begränsad giltighet. 9

1 Göransson 1957, s 19 f

2 Göransson 1959b, s 8

3 Göransson 1959b, s 1, 6

4 Göransson 1957, s 22

5 Göransson 1957, s 21

6 Göransson 1957, s 20

7 Torstendahl 1964, s 215

8 Odén 1981, s 52

9 Torstendahl 1978, s 55



71

Inom weibulltraditionen förnekade man inte att värderingar var nödvändiga. Rolf Torstendahl 
uttrycker det så att varje historisk framställning är färgad av sin författare.1 Han menar dock 
att en historikers värderingar inte nödvändigtvis skall uppfattas som delar av deras vetenskap. 
När nämligen "deras värderingar grundar sig på nya sakförhållanden, är det sakförhållandena, 
inte värderingen som är det avgörande". 2

Vad beträffar Lauritz Weibull hade han ringa intresse för vare sig begreppsbildningar, 
generaliseringar eller översiktliga synteser och han var obenägen att explicit formulera 
ingångshypoteser eller styrande problemställningar. 3  Weibulls inställning måste, anses 
allmänt idag,  förstås utifrån att han huvudsakligen sysselsatte sig med tidig medeltid, där en 
sådan inställning var möjlig att upprätthålla. Den är omöjlig att överföra på senare perioder 
med rikare källmaterial. 4

Vid en närmare granskning av Lauritz Weibulls historieskrivning visar det sig emellertid, 
menar Birgitta Odén, att han stod i en liberal forskningstradition med förankring i en 
rationalistisk människouppfattning.5 Den mänskliga utvecklingen var ledtråden för hans 
historiska forskning i anknytning till upplysningstidens historiesyn. Universalitet och frihet 
stod för det goda, nationell makthävdelse för det onda. Yttre händelser sågs aldrig som det 
väsentliga. Den platsen intogs av de inbördes kämpande idéerna. Detta idéhistoriska 
konfliktperspektiv blev sedan dominerande inom den weibullska forskningstraditionen, 
skriver Birgitta Odén. 6

Även för Göransson var det uppenbart att forskare av typ Lauritz Weibull i grund och botten 
hade en viss historiesyn. Denna delade de, skriver Göransson i Kyrkohistorieskrivningens 
gränser,  med en samhällsgrupp och blev därmed politiskt betydelsefull. 7 Mot dessa forskare 
riktar Göransson den kritiken att de saknade teologisk förståelse när de grep sig an 
kyrkohistoriska frågeställningar. De har starkt betonat materialet medan "kyrkan för dem icke 
haft någon tydlig profil". 8

Sanningsfrågan inom historievetenskapen
Den absoluta sanningen kunde en historiker aldrig nå fram till, hävdade Hjärne. Den 
sanningen fanns först hos Gud. 9 Som historiker fick man nöja sig med att värdera 

1 Torstendahl 1978, s 133

2 Torstendahl 1978, s 142

3 Odén 1975, s 209

4 Odén 1975, s 210

5 Odén 1981, s 52 f, 58. Odén 1975, s 274

6 Odén 1981, s 52 f 

7 Göransson 1957, s 2

8 Göransson 1957, s 14

9 Torstendahl 1964, s 303, 148



72

sannolikheter.  1  Detta på grund av att historia vilar på mänsklig iakttagelse och därför per 
definition bygger på osäker grund. Dessutom, menade Hjärne,  tvingades man som historiker 
dra slutsatser med induktiv metod vilket innebär att allmänna slutsatser dras från det enskilda 
fallet. Detta gav ej samma visshetsgrad som exempelvis matematikens slutledningar. 2

Även för Weibullanhängarna var förutsättningen det iakttagbara, men de var mera 
optimistiska. De trodde sig veta att man utifrån ett förkortat perspektiv, som byggde på säkra 
iakttagbara fakta, kunde formulera sanna påståenden och nå vetenskapligt säkra resultat. 3 
Några andra fakta än de säkra skulle man inte befatta sig med när man drog slutsatser. När 
materialet inte tillät det, fick vetenskapen enligt Lauritz Weibull nöja sig med det som var 
faktiskt konstaterbart. 4 Omdömen som byggde på det sannolika fick visserligen förekomma, 
men uteslöts definitivt när slutsatser skulle dras.  5

Historiska påståenden var alltså för Weibull och hans anhängare endera sanna eller falska 6 
förutsatt att historikern sysslade med det han/hon skall syssla med nämligen just att avgöra 
om påståenden om det förflutna är sanna eller falska. 7 

Den av Weibull inspirerade Torstendahl som insåg att detta resonemang inte är riktigt hållbart, 
föreslår i sin Historia som vetenskap att begreppet ”sant” skall ersättas med ”vetenskapligt 
korrekt”. En historiker kan alltså enligt honom formulera vetenskapligt korrekta påståenden.8

Efter denna genomgång är det alldeles tydligt att Sven Göransson i detta avseende skall 
inplaceras i traditionen efter Hjärne.

Objektivitetsfrågan
Objektivitetsfrågan såg Hjärne som en variant av sanningsproblemet. Inte heller objektiviteten 
var, trots att den eftersträvades,  fullt ut realiserbar. 9 Lauritz Weibull ställde inte ens frågan 
om objektivitet var möjlig. Vad som intresserade honom var att ställa upp kriterier för vad 
som var vetenskapligt säkra fakta. 10

1 Torstendahl 1964, s 377, 272

2 Torstendahl 1964, s 267, 377

3 Torstendahl 1978, s 158.  Torstendahl 1964, s 354      

4 Torstendahl 1964, s 35

5 Torstendahl 1978, s 155

6 Torstendahl 178, s 149

7 Torstendahl 1978, s 140

8 Torstendahl 1978, s 156

9 Torstendahl 1964, s 377. Torstendahl 1988, s 72

10 Torstendahl 1964, s 378



73

Tillvarons mening
I den weibullska forskningstraditionen uteslöts alla försök att ge tillvaron en mening som 
ovetenskapliga. 1 På samma sätt betraktas allt tal om yttersta, egentliga och i grunden 
verksamma orsaker som metafysik. 2

Göransson instämmer i så måtto att han menar att det historiska händelseförloppet inte följer 
ett förutbestämt schema. Frågan om dess mål och mening kan icke besvaras av 
historievetenskapen. Men den finns där för Göransson i förlängningen som en avgörande 
frågeställning. Den är för Göransson en kristen fråga, där "frågans existens visar på den 
metahistoriska aspektens nödvändighet”.3

Källkritik
Den radikala källkritiken, med stränga regler beträffande materialbehandlingen, var 
Weibullskolans specifika kännetecken. Endast det bevisbara var vetenskap. Säkra fakta var 
därför en förutsättning för all vetenskaplig historieskrivning och enligt Lauritz Weibull den 
nödvändiga grunden för alla historiska konstruktioner, dvs för alla historiskt vetenskapliga 
resonemang. 4

Man ställde upp strikta regler för hur berättande material skulle behandlas källkritiskt, liksom 
för hur fakta skulle bestämmas. Regler för rekonstruktion av allmännare sammanhang utifrån 
enstaka påståenden upprättades. På hela den vetenskapliga verksamheten lades ett krav på 
avgörbarhet. 5

Hjärne och traditionen efter honom var varken okunniga om eller ointresserade av källkritik. 
Deras källkritik rättades efter målsättningen att göra sannolika påståenden om det förflutna. 
Att däremot som weibullskolan med hjälp av radikal källkritik begränsa sig till säkra 
påståenden, var man ointresserad av. Att som Lauritz Weibull i sina Kritiska undersökningar 
avstå från det historiskt sannolika sågs exempelvis av medeltidshistorikern, dåvarande 
uppsaladocenten Sven Thunberg, som tröstlöst. 6

Utan att närmare precisera sig konstaterar Sven Göransson i Kyrkohistorieskrivningens 
gränser att kyrkohistorien arbetar med samma metod som de historiska vetenskaperna. 7 I sin 
kyrkohistoriska forskning diskuterar han aldrig källkritiska frågor.

Historism 

1 Torstendahl 1978, s 56

2 Torstendahl 1978, s 145

3 Göransson 1957, s 3

4 Torstendahl 1964, s 364, 357. Torstendahl 1981, s 110. Torstendahl 1988, s 94 f

5 Torstendahl 1988, s 80

6 Odén 1975, s 221 f.  Schück 1980, s 109

7 Göransson 1957, s 3



74

Hjärne och hans elever tog upp den från Dilthey och Meinecke stammande historismen. Med 
termen historism avses i detta sammanhang att varje lands rättsliga och moraliska normer är 
betingade av de allmänna förutsättningarna i miljö och kultur. Därför måste historikerns 
bedömningar utgå från den behandlade tidens egna förutsättningar och inte utifrån 
historikerns egen tids värderingar. Av detta följer en relativistisk hållning, där fasta och 
fastslagna värden saknas. 1

Vid en rad tillfällen anknyter Göransson till denna grundhållning i Kyrkohistorieskrivningens 
gränser.2 Den slår också igenom i hans vetenskapliga verk, liksom för övrigt även i 
Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap. Men där, i det övriga författarskapet, 
relateras denna relativism till evangeliet, som Göransson betraktar som en normgivande och 
styrande princip. Men mera därom nedan.

Hermeneutiskt orienterad historism 
Hjärnes och hans lärjungars hållning har fått beteckningen hermeneutiskt orienterad 
historism. Med detta förstås att man försökte tolka de historiska sammanhangen på ett 
förstående sätt.  Detta förhållningssätt förutsatte inlevelse, inkänning och kunskap om 
enskilda personers och gruppers föreställningsvärld och erfarenheter. Framför allt när man 
skulle göra enskilda personers sätt att handla begripliga, utgjorde en sådan inlevelse en 
nödvändig förutsättning. 

Bakom denna iver att förstå och lära känna låg bland allt annat också en övertygelse om att 
den historiska forskningen hade betydelse för tolkningen av det samtida samhället. 3

Lauritz Weibull vände sig skarpt mot dessa tankar. Hans opposition mot att bruka historien i 
den samtida samhällsdebatten var kompromisslös. 4 Hans positivism har betecknats som ett 
brott mot den historiskt hermeneutiska traditionen. 5 Detta motstånd kom att fungera som ett 
sammanhållande band för hela den weibullska skolan. 6

Till detta måste fogas följande. Trots att Lauritz Weibulls forskning var uttalat a-politisk, kom 
den dock, skriver Birgitta Odén,  att fylla en politisk funktion genom att göra de konservativa 
historiebilderna om intet. 7 Hans a-politiska historieuppfattning svarade enligt Birgitta Odén 
dessutom mot en utvecklingsoptimistisk och teknokratisk tids behov. 8

1 Torstendahl 1978, s 135 f

2 Göransson 1957, s 18, 22, 24

3 Torstendahl 1988, s 94 f. Odén 1981, s 57

4 Odén 1981, s 58

5 Torstendahl 1981, s 108

6 Torstendahl 1988, s 93 f

7 Odén 1975, s 211, 263

8 Odén 1975, s 274



75

”Weibullarnas” avståndstagande mot den hermeneutiskt orienterade historismens inkännande 
metod drog med sig svårigheter för dem själva. Det är uppenbart att det är omöjligt att på ett 
tillfredsställande sätt förklara enskilda personers handlingssätt utan att försöka tränga in i hur 
de berörda personerna tänkte.1 För Lauritz Weibull var emellertid "romantiska förvecklingar, 
hämnd, kränkningar, svartsjukedramer, personliga missförstånd, släktfejder" och liknande 
bannlysta som förklaringselement.2

Göransson knyter an till traditionen från Hjärne. Han skriver exempelvis att när 
kyrkohistorikern går "till det förflutna, beror forskningsresultatets värde av hur han lyckas 
identifiera sig med föremålen för sitt studium, hur de kände och tänkte". 3 Göransson hävdar 
att kännedom om det förflutna har betydelse för förståelse av såväl nuet som framtiden. Både 
historie- och kyrkohistorieforskningen betecknar han som nyttiga vetenskaper, oundgängliga 
"för vår kultur".4 Historiens båda viktigaste uppgifter anser Göransson vara att "rekonstruera 
det förflutna och teckna bakgrunden till det moderna samhället" 5

Göransson knyter an till traditionen från Hjärne
Utifrån de definitioner vi redovisat ovan befinner sig alltså Göranssons uppsats 
Kyrkohistorieskrivningens gränser liksom hans vetenskapliga verk inom den idealistiska 
forskningstraditionens råmärken. Göranssons knyter an till Hjärne, inte till antiidealisterna, 
bröderna Weibull. 

Det har av vår redovisning ovan framkommit att en konsekvent positivistisk och empiristisk 
hållning är svår att upprätthålla. Man behöver idealistiska utgångspunkter för att kunna sätta 
de empiriska resultaten i ett meningsfullt sammanhang. Inte ens bröderna Weibull kunde, trots 
all sin frontförkortning, helt undgå sådana utgångspunkter i sin historieforskning. 

1 Torstendahl 1988, s 82-85. Odén 1975, s 276

2 Odén 1975, s 211

3 Göransson 1957, s 18.

4 Göransson 1957, s 1, 17

5 Göransson 1957, s 20.



76

Göranssons idealistiska utgångspunkt blir särskilt tydlig i Kyrkohistorieskrivningens gränser. 
I sakredovisningarna i Göranssons forskningsarbeten vilar hans resultat grundläggande på 
empirisk grund, medan bland annat hans övergripande tolkningar står i ett idealistiskt 
sammanhang. Det problematiska med många av Göranssons övergripande tolkningar är enligt 
min mening inte den idealistiska utgångspunkten utan att idealism och empiri inte samspelar 
utan svär mot varandra.

2 Kyrkohistoria som debattvapen

2.1 Inledning
I och med detta avsnitt har jag lämnat Göranssons forskningsarbeten och övergår till att 
försöka karakterisera hans övriga kyrkohistoriska författarskap med undantag för hans 
läroböcker som jag behandlar för sig. Detta författarskap vidtar när Göransson avslutat sin 
direkta forskning. Nedan framgår att jag undersöker skrifter av Göransson från 1957 till 1977. 
Som en övergångsform mellan de båda genrerna betraktar jag Göranssons sista 
forskningsarbete Folkrepresentation och kyrka. I denna bok har Göransson som jag ovan visat 
en tydlig tendens att generalisera utifrån enstaka belägg, dvs utan att  äga tillräckligt 
bakgrundsmaterial som underlag. Därmed har han en tendens att utgå från det han skulle visa.

Brännpunkten i Göranssons forskningsarbeten var relationen religion–samhälle. Så är det 
även i hans övriga kyrkohistoriska författarskap. Men nu bemödar sig Göransson inte, som i 
forskningsarbetena, om att på sakliga grunder försöka vikta de religiösa faktorerna mot andra. 
Nu förutsätter han religionens betydelse som ofrånkomlig, något som man inte kan bortse från 
vare sig i historia eller nutid. Utvecklingen i Europa kan inte förstås utan insikt i samspelet 
kristen tro och samhälle, framhåller Sven Göransson.

Göransson hävdar och förutsätter att kristendomen till sitt väsen är en historisk religion och 
som sådan föränderlig. Samtidigt påstår han den vara något oföränderligt  eftersom kristen tro 
konstitueras av evangeliet. Detta framträder i skilda former allt efter de historiska 
omständigheterna men är till sitt innersta väsen något oföränderligt och fullkomligt. 

Göransson betonar att det kristna evangeliet när det framträder i det kristna västerlandet av 
idag är personligt, samhällsintegrerat och humanistiskt till sin inriktning.

Göransson förutsätter att samhället  är indraget i en ständigt pågående förändringsprocess där 
kristendomen ingår som en vitaliserande beståndsdel. Detta såvida kyrkans relation till 
samhället är som den skall. Kyrkan är avsedd att  leva integrerad i samhället, inte uppslukad 
av, alternativt isolerad från samhället. När relationen kyrka–samhälle inte fungerar på avsett 
sätt, fjärmas människor från kristen tro och sekulariseras. Så sker idag på grund av att 
kristendomen isolerats. Den betraktas som något i trång mening privat, en människans ensak. 
Religionsfrihet blir rättigheten för varje enskild människa att tro fritt om hon därmed inte stör 
andra. Man inser inte att religion per definition fungerar som en kollektiv idealbildning och 
måste behandlas som en sådan. Vidare gör man en skarp gräns mellan kyrka och stat där det 
naturliga vore en smidig samverkan.



77

För att inse sanningen i detta som Göransson utgår från, behövs en historisk forskning där 
man har känsla för och tar hänsyn till att religionen ingår som en ofrånkomlig ingrediens i 
samhällsutvecklingen. Kyrkohistoria blir ett  centralt ämne vars forskningsresultat dels skall 
integreras i övrig historisk och samhällsvetenskaplig forskning, dels utgöra det teologiska 
huvudämnet. Detta utifrån att  endast en historisk disciplin har förmågan att analysera en 
religion som till sitt väsen är en historisk företeelse. Så kan de grundtankar som bär upp Sven 
Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap sammanfattas. 

Till det yttre består detta författarskap i huvudsak av ett antal historiska exposéer skrivna för 
att  belysa aktuella ämnen. I dessa exposéer ligger alltid i någon mening ovan anförd 
konception i grunden. Göransson tolkar och förstår med andra ord utifrån en alldeles bestämd 
grundförståelse. 

Själv anser sig Göransson som förmedlare av kyrkohistoriska sanningar, sanningar som han 
lyfter fram för att påverka företeelser i samtiden som han ogillar. I själva verket debatterar han 
och bedriver polemik utifrån sin förståelse av kristen tro och sin tolkning av det historiska 
skeendet. 

Hur Göransson närmare resonerar, vilka hans motståndare är, var han hämtar sitt  stöd och vad 
han vill åstadkomma, skall nedan redovisas. Jag gör det i en refererande och samtidigt 
systematiserad framställning. 

Jag noterar hans specifika terminologi med kursiv stil. Vid behov förklarar jag termerna i 
löpande text. 

Jag skall även på bestämda punkter pröva Göranssons skrivningar. Jag gör det i avsnittet 2.3 
”Verkligheten bakom orden”. 

Följande material har jag använt:

Kyrkohistorieskrivningens gränser. I Kristendomslärarnas Förenings årsbok 1957.
Inbjudning till teologie doktorspromotionen vid Uppsala Universitet söndagen den 31 maj 
1959, Uppsala 1959.
Yngve Brilioth som kyrkohistoriker. I KÅ 1959
Universitetsupprustningen och de teologiska fakulteterna. I Svenska Dagbladet 14 maj 1959.
De teologiska fakulteternas förhållande till universitet och kyrka. I STK 1960.
Religionsundervisningen i det nya gymnasiet. Internationell och idéhistorisk belysning. I Vår 
Lösen febr 1963.
Kristendom och historia. I Ny kyrklig tidskrift häfte 3/1964.
Inbjudning till teologie doktorspromotionen vid Uppsala Universitet onsdagen den 31 maj 
1967, Uppsala 1967.
Religionsdebatten som konfliktforskning. I KÅ 1970.
Den kristna demokratin i Västeuropa. I KÅ 1970.
Kyrkohistorievetenskapens framtid. I KÅ 1972.
Kyrkan och världskrigen, Uppsala 1972.
Kyrkans framtid I. I Svensk Kyrkotidning 19/1972.



78

Kyrkans framtid II. I Svensk Kyrkotidning 20/1972.
Vad sker med kyrkohistorien? Recension av den engelska kyrkohistoriska serien Studies in 
Church History. I KÅ 1972.
Kyrkan och samhällsförändringen. I Svensk Kyrkotidning 32-33 /1973.
Kyrkohistorisk årsskrift 75 år. I KÅ 1975.
Öppningsanförande. I Religion och kyrka i 1930-talets sociala kris. Nordiska 
kyrkohistorikermötet i Uppsala 1974. Anföranden och rapporter, Uppsala 1976.
Church History. I Faculty of Theology at Uppsala University, Uppsala 1976.
Kyrkan i det förvandlade svenska samhället. I Svensk Kyrkotidning 47/1977.

2.2 Kyrkohistoria som debattvapen

Göranssons trosgrund
I Sven Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap  bär genomgående bestämda religiösa 
föreställningar upp  hans resonemang och håller det samman. Denna trosgrund är integrerad i 
Göranssons historieuppfattning, i hans verklighetsuppfattning, i hans samtidsanalys och inte 
minst i hans bedömning av det historiska läget. Här ett försök att  ur hans övriga kyrkohisto-
riska författarskap  destillera fram de viktigaste beståndsdelarna i denna trosgrund samt mar-
kera den polemiska bakgrund som genomgående stimulerar Göransson till hans troshållning. 
Beläggen återfinns i samlat skick i appendix till kapitel två. Den fortsatta framställningen ger 
stöd för mitt påstående att trosutsagorna har en polemisk bakgrund.

Den religiösa verkligheten förutsatt och erfaren
Vår civilisation bygger på andliga värden som satt spår i historien. Den andliga verkligheten 
har påverkat och påverkar människor religiöst, men också kulturellt, socialt, ekonomiskt och 
politiskt. Religionen är därigenom en verklighet, ett faktum, en historisk realitet som man inte 
kan blunda för. Allt detta är grundläggande för Sven Göransson och en given förutsättning när 
han skriver kyrkohistoria. 1

En annan given förutsättning är att Göransson inte skriver i ett  tomt rum. Han skriver inte 
främst för att meddela en objektiv sanning, även om han ofta underbygger sina teser om re-
ligionens verklighet och betydelse med hänvisning till modern kyrkohistorisk forskning, 
fransk religionssociologi el dyl. Det han påstår om religionens betydelse ingår som en väsent-
lig del i hans uppgörelse med svenska politiker och svensk kulturelit som sett bort från reli-
gionen som ett faktum genom att betrakta den som en enskild angelägenhet, en privatsak. 
Samtidigt gör han en markering mot en svensk historieskrivning som han betraktade som 
okänslig för de andliga faktorernas påverkan.

Det gudomliga kan endast utforskas i sitt historiska sammanhang
Den erfarna religiösa verkligheten upplevs som definitiv men förändras i själva verket 
kontinuerligt, påstår Göransson. Detta beror på, och det är ytterligare en av Göranssons 

1 Göransson 1960, Göransson 1972b, s 23, Göransson 1964, s 12, 41, Göransson 1957, s 21



79

religiösa grundsatser, att  det  gudomliga endast uppenbarar sig i konkreta fysiska och 
historiska situationer, d v s i ständigt föränderliga sammanhang. 1

Konsekvensen av detta blir att man endast med historisk metod kan närma sig den religiösa 
verkligheten för att utforska den. Detta sagt med udden riktad mot en ohistoriskt anlagd, 
dogmatiserande svensk teologi. 2

Balans mellan det transcendenta och det immanenta
Kristendomen som historisk företeelse har en tidsmässig sida som, om den tar överhand, 
åstadkommer att kristendomen upplöses i miljöfaktorer. Balans bör eftersträvas mellan det 
transcendenta och det immanenta i kristendomen. Göransson konstaterar att varje epok i 
kristendomens historia har sin egen struktur allteftersom balansen mellan tro och kultur/
samhälle förändras. Den kristendom som enligt Göransson har visat sig bestående har varit en 
kristendom där det kristna budskapet befunnit sig i samklang med vad människorna religiöst 
och socialt  uppfattat som meningen med livet  och vad de arbetat på att få förverkligat i sin 
miljö, i folket, i kulturen och i samhället. 3

Detta var främst riktat mot en svensk kyrka som med sin exklusiva teologi och kyrkosyn 
fjärmat sig från samhälle och människor. 

Varje människa har en religiös situation
Göransson förutsätter att varje människa har en religiös situation, detta oavsett om hon 
accepterar, förnekar eller inte bryr sig om det. Kyrkans uppgift är att nå människan i denna 
hennes religiösa situation både i hennes egenskap  av enskild individ och i hennes 
gruppgemenskap. 4

Kristendomen både något mänskligt personligt och något kollektivt 
idealbildande
Göransson betonar att kristendomen i sin konkret historiska form framträder både som något 
mänskligt personligt och som något som verkar kollektivt idealbildande. Både i den ena och 
den andra formen utövar kristendomen konstaterbar påverkan, om också på ett subtilt  sätt. 
Detta gör att det inte är så lätt att skilja denna påverkan från de mera påtagliga politiska och 
sociala faktorernas inflytande. 5

Vad Göransson främst syftade till när han framförde sådana eller likartade synpunkter var att 
försöka rida spärr mot den svenska kulturelitens, som han såg det, abstrakta och ohistoriska 
synsätt på religionsfrihet och på deras sätt att se på kyrka-statfrågan. Enligt kulturelitens 
mening var kristendomen en privatsak, d v s en enskild angelägenhet, och 
religionsfrihetsfrågan skulle enligt deras mening lösas strikt utifrån detta. Kyrka och 

1 Göransson 1957, s 19, 21, Göransson 1972b, s 21, 23, 

2 Göransson 1972b, s 21

3 Göransson 1964, s 12 f , Göransson 1972e, s 374

4 Göransson 1973, s 453

5 Göransson 1972a, s 50 Göransson 1977, s 657



80

kristendom borde därför konsekvent förpassas till den privata sfären. Vad de bortsåg från var 
att kristendomen väsentligen är att betrakta som en kollektiv idealbildning. 
Religionsfrihetsbestämmelser som inte tar hänsyn till detta får därför i realiteten funktionen 
att eliminera tron. 

I Kristus möter vi det översinnliga
Trons hjärtpunkt är för Göransson Kristus, eller som han också säger, Kristusverkligheten. 
Han kan också i samma betydelse tala om evangeliet som det centrala i tron.

”Sanningen om Kristus” blir till konkret verklighet i människors möten när de lever i tro och 
agerar utifrån den påverkan som tron åstadkommer. 

Kyrkans roll är förmedlande. I kyrkan blir Kristi sanning den atmosfär, som de troende 
inandas och där betingas enligt Göransson deras religiösa reaktioner som historiskt 
verksamma människor.1

När Göransson närmare skall bestämma innebörden i tron på Kristus ställer han gärna 
motsatsparen föränderligt-oföränderligt mot varandra. Tron är å ena sidan något översinnligt, 
absolut, oföränderligt, unikt, å den andra något historiskt och föränderligt. Detta unika 
oföränderliga förbinder Göransson med upplevelsen av Kristus. I Kristus möter vi det heliga, 
det numinösa, det  oföränderliga som icke ryms i tidens och rummets kategorier. Vi möter 
detta översinnliga i inkarnationsproblemet, lidandesproblemet och i uppståndelseproblemet, 
skriver Göransson. Men Göransson ser inte inkarnation, lidande och uppståndelse som enbart 
något som är begränsat till Jesu liv. Det tillhör, och det är viktigt för Göransson, 
kristendomens hela historia. 2

I Kristus finns föreningen mellan det föränderliga och det oföränderliga
Kristendomen som religion är således både föränderlig och oföränderlig. Samtidigt  har det 
föränderliga och det oföränderliga i Jesus smält samman i en oskiljbar förening. Göransson 
hänvisar till Filipperbrevets andra kapitel, kristushymnen. Där skriver Paulus att 

Jesus inte vakade över likheten med Gud utan antog en tjänares gestalt och blev som en av oss. (Fil 2:5 ff.)

Därmed menar sig Göransson ha bibliskt förankrat något som är en grundläggande 
konstruktion för honom, nämligen att i kristendomen föränderligt och oföränderligt  smält 
samman i en oskiljbar förening. Kristendomen är både det ena och det andra.3

Kristusbudskapet som frigörande kraft i en livsprocess
Jag har nyss påstått att  Göransson lade vikt vid att inte begränsa inkarnationens, lidandets och 
uppståndelsens betydelse enbart till Jesu liv utan att det tillhör kristendomens hela historia. 
Detta hör samman med Göranssons syn på evangeliet, eller, med Göranssons eget 
uttryckssätt, Kristusbudskapet.

1 Göransson 1976b, s 14

2 Göransson 164, s 10, 17

3 Göransson 1964, s 10



81

När Göranssons talar om Kristusbudskapet menar han något utifrån kommande som samtidigt 
står i förbindelse med den historiske Jesus. Närmare bestämmer han inte förhållandet mellan 
det som varit och det som är. Budskapet fungerar emellertid enligt Göransson som en 
personligt frigörande andlig kraft i mänsklighetens historia. I denna egenskap bestämmer 
Kristusbudskapet kyrkans väsen och uppgift. På grund av ”Kristusbudskapet”, alternativt 
”evangeliet”, ingår kristendom och kyrka i människosläktets själva livsprocess, och fortsätter 
han, i denna livsprocess blir ordets frihet något konstitutivt. Ingenting får tillåtas binda upp 
ordet, ingenting hindra vad han kallar religionsfrihet. Den andliga friheten är högsta norm, 
ordets frihet konstitutivt för kyrkan. När den andliga friheten och ordets frihet kränks, innebär 
detta implicit ett anspråk på att stå över ordet.1

Av detta kan vi ana att även det Göransson skriver om Kristus är integrerat i hans 
debattinriktade kyrkohistorieskrivning. Här är det den svenska, som han ser det, 
konfessionella teologin som är måltavlan. Den svenska teologin har till skillnad från 
sekelskiftets liberala teologi på ett i grunden felaktigt sätt avgränsat  sig från det bärande i den 
västerländska kulturutvecklingen. 

Fullkomnandet av mänskligheten
Om jag slutligen för att  komplettera återgår till den mänsklighetens livsprocess som vi 
snuddat vid ovan, den livsprocess där kristendomen ingår som en integrerande del. Denna 
livsprocess syftar enligt Göransson till ett fullkomnande av mänskligheten. Kristus som den 
andre Adam kom nämligen för att upprätta Gudsriket och återföra mänskligheten och 
skapelsen till sin ursprungliga fullkomning. Därför äger vi ett hopp om mänsklighetens 
fullkomning, samtidigt som vi arbetar på mänsklighetens fullkomning. 

Historien får med detta sätt att se en mening och ett  mål. Samtidigt kan trons företrädare 
frimodigt samarbeta med de goda krafterna i samhället. Båda är ju trots olika utgångspunkter 
på väg mot samma mål.2 

Kristendom, historia, samhälle

Till Göranssons trosgrund räknar jag även hans syn på kristendomens förhållande till historien 
och till samhället. Mina skäl är följande. 

Göransson har alltid, säger alltid, relationen kyrka–samhälle för ögonen. Detta gäller såväl i 
Göranssons vetenskapliga arbeten som i hans övriga kyrkohistoriska författarskap och i hans 
läroböcker. Man kan inte tala om kyrkan vare sig i nutid eller dåtid utan att  samtidigt ha med i 
beräkningen det omkringliggande samhället, menar Göransson. I sitt övriga kyrkohistoriska 
författarskap motiverar han denna sin hållning genom att  ständigt betona att  kristendomen inte 
skall ses som en tankekonstruktion, en idé eller en ideologi. Den är istället en i historien 

1 Göransson 1972a, s 4, 41 f, 52

2 Göransson 1964, s 21, 26, Göransson 1972a, s 89, Göransson 1972e, s 374, Göransson, 1976b, s 14



82

förankrad företeelse med påvisbar påverkan på samhället.1  Redan i detta postulat ligger, 
menar jag, en viss trostolkning.

Göranssons trostolkning blir framför allt  tydlig när han, något som vi snuddade vid redan i 
föregående avsnitt, hänvisar till ”kenosisstället” i Filipperbrevet 2. Där skriver Paulus att 
Jesus var till i gudsskepnad men utblottade sig och blev människa. Göransson menar att denna 
utblottning gäller även den kristna kyrkan när den lever i en levande relation till sin 
uppdragsgivare. Även i denna har oföränderligt (gudomligt) och föränderligt (mänskligt) 
smält samman i en oskiljbar förening. Kristendomen är både det ena och det andra. 

I historien ligger förändringen - i personlighetsreligionen ligger gemenskapen med Gud som icke hör till det 
föränderliga.2

Därigenom är också enligt Göransson det grundläggande sagt om hur kristendomen 
uppfattar problemet kristendom–historia, kyrka–samhälle.3

Konsekvent tillämpar Göransson detta sitt postulat. Framför allt fungerar det som redskap för 
att bedöma vad som är rätt och vad som är fel. 

Han slår å ena sidan fast att man i framställningen av kristendomen inte kan isolera 
kristendomen från dess samband med kultur, miljö och samhälle. Å den andra kan man inte 
bortse från det religiösa för att enbart betona det tidsmässiga och historiska. I så fall 
upplöses kristendomen i miljöfaktorer, menar Göransson.4  Vad man i stället skall göra är att 
studera den växelverkan som förekommer mellan religion, kultur och samhälle.5 När man gör 
det blir det tydligt att varje epok i kristendomens historia har sin egen struktur beroende på 
att balansen mellan Kristustro, annan religiös tro, kultur och samhälle ständigt förändras. 
Nya religiösa strömningar möter nya sociala krafter som båda tillsammans åstadkommer 
förskjutningar hos enskilda och folkgrupper.6  Därför är, fastslår Göransson, kyrkohistorisk 
metod nödvändig vid utforskandet av kristendomen, särskilt modern kyrkohistorisk forskning 
som koncentrerar uppmärksamheten på den sociala historiska miljö där kristendomen 
fungerar i mänskliga relationer och institutioner.7 Av samma skäl kan inget dogmatiskt system 
och ingen tolkningstradition, som bortser från de historiska omständigheterna, göra anspråk 
på att återspegla kristen tro. Den enda vägen för att kunna göra detta är, även för 
dogmatikerna, att arbeta konkret historiskt.8

1 Se bl a Göransson 1964, s 10, 17

2 Göransson 1964, s 10 , 41. Göransson 1957, s 14 f 

3 Göransson 1964, s 10

4 Göransson 1964, s 12

5 Göransson 1964, s 41

6 Göransson 1964, s 11

7 Göransson 1972c, s 220

8 Göransson 1964, s 1. Göransson 1972b, s 33 



83

För Göransson framträder således det väsentliga i kristendomen i en växelverkan och i en 
spänning mellan religiöst budskap och historisk miljö.1  Detta idealtillstånd råder dock enligt 
Göransson sällan. I stället sker assimilationsprocesser oavbrutet i kyrkans historia. De åtföljes 
regelbundet av religiösa reaktioner från övertygade kristna.2 

Kyrkan i Göranssons egen tid måste, anser Göransson, välja att endera samverka med det nya 
samhället med sitt  globala perspektiv eller isolera sig i medvetna kristna minoriteter, som slår 
vakt om sin syn på det för kyrkan specifika. Från upplysningstiden och framåt har detta val 
varit  det mest  brännande problemet för kristendomen.3 För Göransson är det ingen tvekan om 
att kyrkan i det valet måste välja samverkan. Göranssons grundsyn är att kristendomen i sin 
västerländska utgestaltning eftersträvar "naturliga kommunikationer mellan kristendom, 
samhälle och kultur."4

Kristendom, historia, samhälle i historien

I detta avsnitt går jag vidare och gör några nedslag i hur Göransson övergripande bedömer 
historiska epoker och historiska skeenden utifrån just temat kyrka–samhälle. 

I Kyrkan och världskrigen, som är min huvudkälla, låter Göransson Augustinus bli både 
utgångspunkt och riktmärke för sin betraktelse i frågan. Augustinus visar i ”Om gudsstaten,” 
hur 

en från staten fri kyrka genom sin andliga kraft kan påverka statens liv genom att hålla 
fast kyrkans uppgift som något som lever i samexistens med staten. 

Denna hållning blev enligt Göransson ”grundläggande för den västerländska civilisationen”.5 

Under medeltiden blandades andligt och världsligt samman i en oskiljaktig enhet, skriver 
Göransson i samma bok. Sammanblandningen svär enligt Göransson emot såväl evangeliet 
självt som det nya samhälle som nu bryter fram. Göransson fortsätter:

Men när detta skett, när andligt och världsligt under högmedeltiden blivit en enda makt, 
går från evangeliet självt, från 1100-talet och framöver en enda fortlöpande serie av 
ständigt nya yttringar av religiös förnyelse och religiös revolt mot en religiös 

1 Göransson 1964, s 14, 37

2 Göransson 1964, s 13

3 Göransson 1972b, s 45

4 Göransson 1964, s 13

5 Göransson 1972a, s 1 f 



84

samhällsstruktur, som icke längre svarar mot evangeliet och det nya samhälle, som bryter 
fram. Denna religiösa revolt sker i nära samverkan med sociala och kulturella 
förändringar.1

Reformationen var enligt Göransson själva kulmen på en från senmedeltiden stammande, 
ytterst från evangeliet utgående, religiös revolt och religiös förnyelse.2 Den var en religiös och 
social protest mot en senmedeltida romersk katolsk kyrka som levde i otakt med 
samhällsutvecklingen.3 När Luther spikade upp sina nittiofem teser var det 

anslaget till kristenhetens mest genomgripande religiösa revolution med framtidsdigra 
konsekvenser för västerlandets religiösa, sociala och kulturella förhållanden.4 

Felet med kyrkan var att kyrkan blivit  en samhällsmakt och att  den sakrala kyrkoinstitutionen 
hade själarna i ett fast grepp, menar Göransson. Men med reformationen kom en förändring 
till stånd. 

Reformationen avsakraliserade samhället. Guds Ord och den andliga friheten, den 
enskildes tro på Kristus, var det högsta värdet. Över tron kunde varken stat eller kyrka 
råda.5 

Därigenom blev såväl människa som samhälle fria från ”kyrkans sakrala makt”.6  Nya 
möjligheter öppnades för en flexibel samverkan mellan kyrka och samhälle allt  efter 
samhälls- och kulturförändringarna. Med befrielse från kyrkans sakrala makt synes Göransson 
mena frigörelse från institutionen kyrkan, som med sina heliga ordningar fjärmat sig från det 
väsentliga i den kristna tron, nämligen evangeliet. 

Göransson stannar emellertid inte vid reformationen. Nästa steg i Kyrkan och världskrigen 
blir franska revolutionen med dess valspråk ”frihet, jämlikhet och broderskap”. Detta valspråk 
har sin yttersta hjärtpunkt i ”Kristus–brodern–försonaren”.7  Slutligen hamnar han i ”den 

1 Göransson 1972a, s 2 

2 Göransson 1972a, s 2

3 Göransson 1976c, s 84 f 

4 Göransson 1967c, s 8

5 Göransson 1972a, s 2

6 Göransson 1972a, s 3 f. Se även Göransson 1977, s 659

7 Göransson 1972a, s 4 f



85

moderna synen på religionsfriheten”, som han finner vara en yttersta konsekvens av 
reformationsverket.1

Detta mycket speciella resonemang är naturligtvis inte tillkommet i ett tomt rum. 
Argumentationen ingår i en uppgörelse med en kyrka som vänt ryggen mot samhället och mot 
ett  samhälle som inte förstår nödvändigheten i att vårda den kristna tron. Men mer därom 
senare.

Det mesta i Göranssons historiska exposéer är förresten polemiskt argumenterande. Låt mig 
ge ytterligare exempel.

Göransson talar i negativa termer om något som han kallar ”en sekulariserad religionsfri-
hetsideologi” som bredde ut sig i Europa i samband med den franska revolutionen. I dess spår 
följde antiklerikalism och ”sekulariserad humanism”. Dess slagord blev ”Religionen en 
privatsak”, ett slagord med ursprungligt  syfte att isolera en förtryckande kyrka från 
samhällsinflytande. Vad Göransson avser är de kristendomsfientliga rörelser som bredde ut 
sig och fick allt större inflytande från franska revolutionen och framåt.

Orsaken till att den ”sekulariserade humanismen” behöll sitt grepp även efter revolutionen ser 
Göransson i ett specifikt möte mellan kyrka och samhälle. När den sekulariserade 
humanismen, av Göransson med en beskrivande term kallad den ”liberala individualistiska 
religionsfrihetsideologin”, nådde katolska länder fanns där icke "en gemensam kristen 
humanistisk grundvärdering i samhället". Den nya ideologin möttes i stället med ”en 
konfessionell ultramontanism”.2  Det betyder att den mötte en katolsk kyrka som saknade 
förståelse för det nya som var å färde. Kyrkan såg tvärtom sin uppgift vara att stärka den egna 
fronten och på allt sätt bekämpa det liberala samhälle som var under framväxt. 

Det var alltså den katolska kyrkans fel att utvecklingen blev som den blev. Den katolska 
kyrkan hade inte på ett adekvat sätt förmått möta den annalkande tidens frågor.

Den katolska kyrka som försökte försvara sig mot det nya genom att  skapa en mur mellan sig 
och världen fördöms alltså av Göransson. Folkväckelsen däremot, till vars själva 
huvudangelägenhet det ju hörde att dra skiljelinjen mellan värld och kyrka skarp, bedöms 
välvilligt av Göransson. 

1 Göransson 1972a, s 4. Vad denna religionsfrihet innebär kommer jag att närmare utveckla nedan i avsnittet 
”Fördjupad syn på religionsfriheten”.

2 Göransson 1972a, s 14, 21 



86

Väckelserna ser Göransson som tidstypiska och nödvändiga proteströrelser i en tid när ett 
statiskt samhälle ersattes av ett rörligt. När inte längre kyrkan kunde fullfölja sin uppgift vare 
sig socialt eller andligt, bröt missnöjesyttringar fram i form av väckelser.1

Göransson visar hur väckelsen så småningom anpassade sig. Man avlägsnade sig med 
Göranssons ord från sin eskatologiska och urkristna församlingssyn. Det betyder att man inte 
längre, som på den första kristna kyrkans tid, otåligt  väntade att Jesus snart skulle komma 
tillbaka. Inte heller försökte man närsynt bygga upp  sina församlingar med Nya testamentet 
som mönster. I stället identifierade man sig med liberalism och ”en humanistisk-idealistisk 
kristen samhällssyn” där kristendomen sågs som ”en andlig kraft i den västerländska 
civilisationen”. Med andra ord hade man nått fram till ett synsätt som var Göranssons eget.

Sitt mål skulle man fortsättningsvis vinna genom samfundsbildning (denominationalism) och 
skilsmässa mellan stat-kyrka. Väckelsen gjorde i detta skede betydande misstag, menar 
Göransson. Man bearbetade inte tro–vetandefrågan och man saknade framtidsvisioner. 
Framför allt förutsåg man inte en situation där samhället blivit ateistiskt  och där man allmänt 
ansåg både bibeln och de kristna som rester från ett föråldrat kultursamhälle.2

Göranssons sätt att se på väckelsen visar hur flexibelt Göransson kan använda sina 
tolkningsmönster gällande relationen kyrka – samhälle. Vid behov kan det vara nödvändigt att 
till en tid protestera och avgränsa sig. Men det blir på sikt ödesdigert att  isolera sig från de 
frågor som rör sig i samtiden.

Förståelsen av kristendomen och de båda världskrigen 

Att Göransson ytterst är ute efter att påverka förhållandena i sin samtid blir vid studiet av 
Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap allt mera uppenbart ju mer man läser. Det 
kommer alldeles särskilt tydligt fram när han behandlar ett av sina älsklingsämnen. Jag tänker 
på hans utläggning om de båda världskrigens inverkan på förståelsen av kristendomen. 
Världskrigen påverkade synen på kristendomen, menade han; det första världskriget åt ett 
bestämt håll, det andra i rakt motsatt riktning. Men, och häri ligger det Göransson egentligen 
vill komma åt Sverige, befinner sig på ett olyckligt sätt i otakt med utvecklingen. Sverige har 
inte som det övriga Västeuropa tagit lärdom av andra världskrigets erfarenheter. 

Nedan skall jag i något som kan betecknas som detta kapitels huvudavsnitt redovisa för 
Göranssons tankegångar.

1 Göransson 1973, s 448. Se även Göransson 1976c, s 76, 79 f, 82. Göransson 1970 b, s 80. Göransson 1977, s 
660

2 Göransson 1977, s 661 



87

För att  få den rätta bakgrunden till hans resonemang behöver jag först redovisa Göranssons 
syn på vad kristendomens möte med modern vetenskap kom att innebära, redovisas.

Hotet från den moderna vetenskapen
Den moderna vetenskapens framväxt kom att  innebära ett dödligt hot för kristendomen som 
samhällsföreteelse, skriver Göransson 1972 i en artikel i Svensk kyrkotidning. Den moderna 
vetenskapen underminerade inte bara i Sverige utan i hela västvärlden tron på kristendomens 
själva grund, bibeln. Varken idealistisk filosofi, konfessionell kyrkokristendom eller frikyrklig 
biblicism förmådde på ett tillfredsställande sätt  träda upp  till den hotade bibelns försvar. Vid 
sekelskiftet 1900 hade läget  blivit så allvarligt att  kristendomen i Sverige enligt Göransson för 
första gången stod inför hotet att isoleras från ideologi, kultur och samhälle.

Krisen avvärjd genom historisk-kritisk metod
En vändning i teologin blev enligt Göransson kristendomens räddning. För denna vändning 
stod historiskt  inriktade vetenskapsmän, som med historisk–kritisk metod tog itu med 
kristendomens grund och uppkomst. De gjorde det utifrån den förutfattade meningen att 
vetenskapen är förenlig med kristendomens väsen; detta inte minst på grund av att 
kristendomen grundar sig på en historisk person, vars liv och verk är känt genom historiska 
urkunder.

Kristendomsförståelsen blev emellertid påverkad av denna granskning. Kristendomens 
dogmer fick även i Sverige en ny tolkning. Kyrkans kristendom försvagades till förmån för en 
”personlig religiös-etisk och humanistisk kristendom”. Genom denna nytolkning fördes åter 
kristendomen närmare vetenskap och samhälle. Det uppstod i Sverige en värdegemenskap 
mellan kristendom och humanitet på ett sätt som inte minst  politikerna förstod. Deras aktning 
för människovärde och personlig frihet stämde väl överens med den ”religiöstetiskt-sociala 
kristendoms- och samhällssynen”. Vid första världskrigets slut blev därigenom en fortsatt 
samverkan mellan kristendom och samhälle, mellan stat och kyrka, befäst. Göransson går så 
långt att han påstår att  den nya kristendomssynen blev "det  svenska samhällets ideologiska 
enhetsformel".1  För övriga Europa som drabbats av första världskrigets katastrof var 
emellertid läget  annorlunda. Där kom man efter kriget att ta avstånd från den nya 
kristendomssynen som vuxit fram.

För den fortsatta redovisningen är det av vikt att  observera att grunddragen i den ovan anförda 
nytolkningen av kristendomen även för nutiden av Göransson bedöms som ideal, ja 
ofrånkomlig. Ytterst  är den en återspegling av Göranssons egna ideal.2  Värt är också att 
observera att Göransson i andra sammanhang låter motsvarande reinterpretation av 
kristendomen inledas i och med reformation och upplysning. Var han än tar utgångspunkten 
finner han dock att nytolkningens yttersta bevekelsegrund ligger i evangeliet.

1 Göransson 1972e, s 370 f

2 Se avsnitten 3.12 och 3.13



88

Förnyad kris
Denna samverkan mellan kyrka och samhälle i Sverige kom dock ej att bestå. Under påverkan 
av utvecklingen på kontinenten blev det gnissel i relationen mellan kyrka och samhälle under 
mellankrigstiden. Framför allt efter andra världskriget blev kyrkan allt mera isolerad från det 
svenska samhället.

 

Det är en huvudangelägenhet för Göransson i hela hans övriga kyrkohistoriska författarskap 
att reda ut varför kyrkan blev isolerad och visa på utvägar. När Göransson skall göra det, 
utgör hans tolkning av de båda världskrigen själva grundstenen i argumentationen. 

Jag skall här försöka följa Göransson i spåren. Först skall jag redovisa hans tolkning av hur de 
båda världskrigen påverkade synen på kristen tro i Västeuropa, därefter som kontrast ställa 
hans redovisning av motsvarande utveckling i Sverige.

Följderna av första världskriget
Göransson konstaterar att första världskriget var en katastrof för Tyskland och att det  ledde till 
en genomgripande samhällsomvandling. Bland annat dömdes den tidigare dominerande 
kulturprotestantismen ut. Denna hade före kriget neutraliserat spänningarna mellan kultur– 
vetenskap–kyrka–teologi. Nu stämplades kulturprotestantismen som "dekadent liberalism, 
som klasskultur, som utslag av bristande solidaritet med samhället".1  Staten betraktades i 
efterkrigstidens Tyskland inte längre som kristen. Staten skulle vara religiöst neutral. I 
Göranssons tolkning innebar detta att samhället övertog kyrkans roll. Samhället absorberade 
religionen

med starka religiösa övertoner av folkgemenskap, ras, klasskamp och arbetarsolidaritet för proletariatets 
diktatur. 

En kraftig sekulariseringsvåg sköljde över landet med massutträden ur kyrkorna som följd.2 
Den religiöst-neutrala staten fick sedan "stå modell för de nya staterna på den europeiska 
kontinenten”. En privatiserad syn på religionen blev allmän.3

Också mellankrigstidens teologer reagerade mot kulturprotestantismens humanistiska, liberala 
och samhällsanpassade kristendom. De gjorde det bland annat genom att utveckla en tysk-
nationell ”Schöpfungstheologie“. Denna kom att  brytas mot den s k dialektiska teologin, där 
man i reaktion mot en humanistisk kristendomstolkning betonade det anstötliga i 
kristendomen. Båda riktningarna var negativa till humanismen, till det  liberala samhället och 
till den historiskt-kritiskt arbetande kyrkohistorievetenskapen.4

1 Göransson 1972a, s 60

2 Göransson 1975, s 26

3 Göransson 1975, s 38

4 Göransson 1975 s 26



89

De dialektiska teologerna med Karl Barth i spetsen utgör Göranssons speciella måltavla. 
Dessa var enligt Göransson ohistoriska och doktrinära. Kristendomen blev för dem inte ett 
historiskt fenomen som skulle studeras i den konkreta situation där människorna levde och 
verkade. I stället gjorde de en radikal åtskillnad mellan den gudomliga uppenbarelsen och 
människans tro och religiösa medvetande.1  De förnekade ”de religiösa krafterna i historien”, 
d v s människans naturgivna och i samhällslivet integrerade religiositet, och befrämjade "den 
sekulariserade positivistiska historiesynens framväxt".2  De förnekade att  kyrkohistorien, som 
enligt Göransson hade ett Janusansikte vänt både mot historia och teologi, hade med teologi 
att skaffa.3

Trots allt har dock Göransson viss förståelse för förändringen. Mellankrigstidens teologi ser 
han som 

betingad av mellankrigstidens religiösa och sociala förhållanden: Av tvånget att levandegöra det kristna 
budskapet i ett förändrat samhälle.4

Efter andra världskriget kom Västeuropa till besinning 
Om utvecklingen efter första världskriget ur Göranssons synpunkt upplevdes som negativ var 
det precis tvärtom efter andra världskriget. Efter andra världskriget  kom Västeuropa enligt 
Göransson till besinning. Man insåg återigen värdet av den västerländska kulturen, den kultur 
som höll på att förgöras under andra världskriget. Efter kriget värnade och värnar man därför 
om sin andliga kultur. Det är på denna människornas sinnelag och deras respekt för 
människovärdet vilar.5 Det inträdde i Göranssons tolkning av skeendet inget mindre än en ny 
epok efter kriget, kännetecknad av humanistiska värderingar och demokratiska ideal.6  Så 
skedde även i växelspelet mellan kyrka och samhälle. De ”religiösa krafterna” har efter andra 
världskriget framträtt med en ny intensitet  och sätter sin prägel på samhällets liv, menar 
Göransson.7 

Detta med avseende på de västeuropeiska demokratiska staterna. Men det fanns också 
marxistiska diktaturer. Deras förekomst ger Göransson anledning att varna. Valet står efter 
andra världskriget mellan marxistisk dialektisk materialism och en kristet  humanistisk 
livssyn, menar han. Inte bara i Europa lever de ateistiska staterna och de västeuropeiska 
demokratierna i ett spänningsfyllt förhållande, utan i hela världen. Över hela jordklotet pågår 
en kamp mellan dialektisk ateistisk materialism och religioner ”i kamp att bli degraderade till 

1 Göransson 1972b, s 19 ff. Göransson 1972a, s 63

2 Göransson 1975, s 42

3 Göransson 1976b, s 12

4 Göransson 1973, s 452

5 Göransson 1963, s 54

6 Göransson 1972b, s 21 f 

7 Göransson 1972a, s 12



90

illusioner.”1  Göransson ser en med humanism förenad kristendom, där positiva relationer 
mellan kyrka och stat råder, som alternativet till de totalitära ateistiska staternas 
religionsförföljelser.2

Samhälle och kyrka i Frankrike efter andra världskriget
När Göransson skulle karakterisera utvecklingen efter första världskriget hänvisade han till 
Tyskland och till tysk protestantisk teologi. När han kommer in på det förändrade läget efter 
andra världskriget är det framför allt Frankrike och fransk katolicism som han lyfter fram som 
demonstrationsobjekt. 

Göransson talar om en ny  vänsterinriktad katolsk opinion i Frankrike efter andra världskriget. 
Dessa vänsterinriktade katoliker har en helt  annan social och demokratisk medvetenhet än 
tidigare, menar Göransson. Bland annat värnar de om "det religiösa perspektivet  på tillvaron", 
framför allt att detta skall fungera på ett nytt sätt.3 

Göransson förfäktar att  det  inte finns något land i modern tid där den religiösa frågan har haft 
en så stor plats som i Frankrike efter andra världskriget. Orsaken till detta är, säger 
Göransson, att en religiös ideologi vuxit  fram efter andra världskriget, "som ser religionen, 
kyrkan, som en nödvändig funktion i den mänskliga civilisationsprocessen". Religionsfriheten 
tillämpas numera på ett sätt som svarar mot det franska samhällets ”socio-religiösa struktur”, 
menar Göransson.4  Det betyder att man tillämpar religionsfriheten så att den enskildes 
samvete inte kränks men också så att religionen ges sin givna plats i samhällslivet.

Samma sak är det i Tyskland där den ”ideologiskt sett religiöst - neutrala staten” nått fram till 
en ny form för samverkan med kyrkan på ”demokratisk - parlamentarisk grund”. Det var, 
menar Göransson, hitlertidens erfarenheter som gjort att folk i gemen upptäckt att det var 
staten som var det verkliga hotet mot religionsfriheten och att det var kyrkans uppgift att 
försvara den enskildes religionsfrihet genom att kämpa mot den totalitära staten. I synnerhet 
den evangeliska kyrkan insåg att det ålåg henne att träda upp till försvar för de hotade 
människornas religionsfrihet och kämpa mot den totalitära staten.5

De västeuropeiska demokratierna behöver kyrkan
Göransson menar att  de västeuropeiska demokratierna upptäckt att de behöver kyrkan. Därför 
stärker de kyrkans rättsliga ställning och söker samarbete. Man garanterar t o m kyrkans 
offentligrättsliga ställning och förutsätter kyrkan som samarbetspartner i för samhället viktiga 

1 Göransson 1963, s 55

2 Göransson 1975, s 33

3 Göransson 1972a, s 10 f

4 Göransson 1972a, s 13 f

5 Göransson 1972a, s 28, 31



91

religiösa, etiska och moraliska frågor.1  Samtidigt markerar Göransson kyrkans autonomi. 
Kyrkorättsligt är staten och kyrkan två från varandra skilda storheter, framhåller Göransson. 

Statens intresse av kyrkan har bland annat med demokrati att göra. För att staten skall kunna 
bestå som demokrati behöver den en kyrka, framhåller Göransson, som liksom andra 
opinioner och institutioner sätter människovärde och andlig frihet framför allt annat.2 
Dessutom kan inte staten bortse från kristendomens betydelse för ”den västerländska 
civilisationens socio-religiösa utveckling,”3  inte heller från kyrkans fortsatta betydelse både 
för den enskilde och för samhället.4

Den kristna demokratin och EEC
Uppkomsten av kristen demokrati ser Göransson som den mest genomgripande kyrkopolitiska 
förändringen efter andra världskriget. I det kyrkohistoriska perspektivet 

framstår den kristna demokratin som en existentiell kristen reaktion på samhällsfrågorna.5 

Göransson exemplifierar med att kristet demokratiska partier bildats i alla de västeuropeiska 
kontinentala länderna.6

Den kristna demokratin kopplar Göransson till EEC och till tanken på en europeisk 
gemenskap. De religiöst-kulturella förutsättningarna för de västeuropeiska ländernas enhet 
ligger enligt Göransson i ”gemensamma kristna och humanistiska värderingar”.7

”Det är också betecknande”, skriver Göransson, 

att det är de stater,  där de kristna partierna är starka, som har slutit sig samman och bildat EEC. Den kristna 
demokratin är också den starkaste förespråkaren för en europeisk gemenskap. Den ser EEC icke främst som 
en ekonomisk sammanslutning utan som uttryck för att de europeiska staterna är förenade genom att de har 
delaktighet i ett gemensamt kristet västerländskt kulturarv. 8 

En teologi som förstod att religionen endast är gripbar i historien 
Också teologin genomgick grundläggande förändringar efter andra världskriget, framhåller 
Göransson. Den ohistoriska dialektiska teologin hade haft sin tid. I dess ställe trädde en 

1 Göransson 1972a, s 50 f

2 Göransson 1972a, s 46

3 Göransson 1972a, s 52

4 Göransson 1972a, s 50

5 Göransson 1970c, s 208, 214. Göransson 1972b, s 15

6 Göransson 1972a, s 12

7 Göransson 1972b, s 15, Göransson 1972a, s 59, 9

8 Göransson 1970c, s 213



92

teologi som insåg att religion endast är gripbar i historien och som ”historisk realitet”. 
Därigenom blev kyrkohistorievetenskapen åter en central vetenskap för teologin.1 

Kyrkohistorievetenskapen å sin sida har förnyats och ser numera kyrkans trosföreställningar 
som tankar som hör samman med aktuell historisk och social struktur.2  Och man anstränger 
sig, särskilt i den protestantiska teologin, att ge skäl för enhetliga värderingar, gemensamma 
för kristendom och sekulariserad humanism. 

Kyrkans isolering har således genombrutits. Kyrkan har intagit sin plats som företrädare av 
”den västerländska kultursynen” vid sidan av de demokratiska idealen och de humanistiska 
värderingarna.3

Efterkrigstidens samhällsutveckling och religiösa rörelser, vare sig de är ateistiska eller 
kristna, tyder enligt Göransson på att vi befinner oss i en av de intressantaste kyrkohistoriska 
epokerna i historien.4

Andra världskriget och civilisationsprocessen
Göranssons varierar skildringen av det förnyade samarbetet mellan kyrka och samhälle efter 
andra världskriget på olika sätt. Bland annat anknyter han till Norbert Elias föreställningar om 
utvecklingen i Europa som en civilisationsprocess.

Norbert Elias tankar om civilisationsprocessen fick vida spridning i samhällsvetenskapliga 
och humanistiska discipliner från 1970-talet och framåt. Även Göransson påverkades av 
föreställningarna. Han tog framför allt upp begreppet civilisationsprocess, ett  begrepp som 
han formade om och infogade i sin egen konception och för sina egna syften.

Göranssons användning av begreppet tyder på att han genomgående ser på det historiska 
skeendet som en process, en sammanhängande livsprocess, nästan genomgående som en 
utvecklingsprocess. För Europas del talar han om en ”civilisationsprocess,” där hans poäng är 
att kristendomen ingår som en integrerande del.

När Göransson utvecklar sina tankar om civilisationsprocessen gör han det för att tydliggöra 
sin idealbild av ett  efter världskrigen pånyttfött kristet Europa, där man åter fått upp ögonen 
för de kristna värdena. Man upptäckte, för att uttrycka sig med Göransson, att kyrkan, 
tillsammans med religionsfriheten, de mänskliga rättigheterna och de humana värderingarna, 

1 Göransson 1972b, s 21, 23 f

2 Göransson 1976c, s 75

3 Göransson 1972b, s 23. Göransson 1972a, s 67

4 Göransson 1976c, s 85. Göransson 1972a, s 58



93

oskiljaktigt hörde samman med ”människosläktets fortlöpande livsprocess”,1  eller som en 
nödvändig funktion i ”den mänskliga civilisationsprocessen."2

Detta ställer han i kontrast mot Sverige där man vägrar inse det som efter andra världskriget 
är uppenbart, nämligen att de kristna värdena är oundgängliga för samhället.

Kyrkorna har anlagt ett världshistoriskt perspektiv
Göransson uppmärksammar att  kyrkorna efter andra världskriget anlagt ett världshistoriskt 
perspektiv, men detta dock inte till följd av de båda världskrigens händelser. Som orsak 
nämner han den stora världsnöden som har blivit alla länders problem. De sociala, religiösa 
och ideologiska förhållandena ute i världen angår idag alla. Kristendomen har dessutom blivit 
en världsreligion som ställs vid sidan av de övriga världsreligionerna. Dessa religioner har 
genomgått en renässans och kristendomen kan inte längre göra anspråk på någon överhöghet.3

Utvecklingen i Sverige
Även Sverige drogs så småningom in i den kontinentala utvecklingen. Den humanistiskt 
färgade kristendomssyn, som var förhärskande i Sverige vid första världskrigets slut, 
underminerades från mellankrigstiden allt  mer. Angreppen mot den kom dels från en 
positivistisk filosofi som gjorde anspråk på att  vara värderingsfri, dels från en teologi som 
Göransson ger beteckningen konfessionell. 

Läget var allvarligt. De positivistiska filosoferna hade nämligen kommit att allt mera 
dominera kulturlivet i Sverige och deras syn på livet hade smittat av sig på det ledande 
politiska skiktet i landet. Detta i sin tur hade utlöst sekulariseringstendenser i samhället som i 
sin tur ledde till reaktionsföreteelser i kyrkorna och bland teologerna. Därav den 
konfessionella teologin. Mot slutet av 1930-talet blev den s k bibelrealistiska teologin med en 
alltmer liturgisk-sakramental och ämbetsorienterad kyrkosyn den unga generationens teologi, 
konstaterar Göransson.4

Allt detta hade lett till att Sverige med början under 1940-talet och sedan i accelererad takt 
från 1950-talet blivit medvetet sekulariserat.5 Vad Göransson menar med detta framgår av hur 
han fullföljer sitt resonemang.

Tidigare fanns, menar Göransson, 

1 Göransson 1972a, s 53, Se även Göransson 1972b, s 42. Göransson 1972a, s 48

2 Göransson 1972a, s 10, 12 f f 

3 Göransson 1972a, s 59. Se även Göransson 1975, s 40. Göransson 1976b, s 13. Göransson 1963, s 56 

4 Göransson 1972e, s 371 f. Jämför med Skogar 1993 och Gerhardsson 1994

5 Göransson 1972a, s 19, 93



94

ingen klyfta mellan statens och kyrkans religiösa syn på livet, på människan och hennes 
bestämmelse, på hennes ansvar och uppgift. I rättsuppfattning, i kulturmedvetande, i syn 
på barnuppfostran, äktenskap  och familj, i socialt ansvar för de eftersatta och nödlidande, i 
allt hade kyrkan och staten samma värderingar.1 

Nu hade denna på kristet arv vilande gemensamma värdegrunden brutits sönder. Den svenska 
sekulariseringsprocessen liknade den franska, konstaterar Göransson. Först sekulariserades 
skolan och sedan kyrkan.2

 

Den yttersta orsaken till denna sekularisering var enligt Göransson att  varken kyrka eller 
frikyrka förmått hävda sig gentemot de starka krafter som på detta sätt påverkat hela 
samhället. De klarade inte av att orientera sig i det urbaniserade industrisamhället med dess 
nya kultursyn.3 

Kyrkans motdrag var alltså konfessionalism. För Göransson kännetecknades denna ytterst av 
rädsla för förändringar och försök att hålla fast  vid det gamla och beprövade. Konkret tog den 
sig uttryck i att  man lade ner kraft på att  utveckla en kyrkoteologi, där biskopsämbete och 
strukturfrågor kom i centrum. Allt detta gjordes för att kyrkan skulle framstå som avgränsad 
och tydlig.4 

I konfessionalismens släptåg följde den förödande striden om kvinnliga präster. Denna strid 
förstärkte befintliga tendenser. Den bäddade för radikala krav på tydligare åtskillnad mellan 
samhälle och kyrka.5

Vad Göransson syftar till med allt sitt tal om den svenska sekulariseringen är att få en 
förändring till stånd. Både samhälle och kyrka borde lära av Västeuropa där den svenska 
utvecklingen i och med andra världskriget är ett passerat stadium.6  Det betyder att en 
nyorienterande, humanistiskt färgad kristendom var den enda vägen ut ur krisen och den väg 
kyrkan måste beträda för att förbindelsen mellan kyrka och samhälle åter skall kunna 
upprättas.7

Fördjupad syn på religionsfriheten

1 Göransson 1973, s 449

2 Göransson 1975, s 53

3 Göransson 1972a, s 91 f. Göransson 1973 s 448

4 Göransson 1975, s 54. Göransson 1973, s 448. Göransson 1977, s 662

5 Göransson 1972a, s 92 f, Göransson 1963, s 55. Göransson 1975, 53

6 Göransson 1963, s 60

7 Göransson 1972a, s 91 



95

Vi har nu kommit fram till den punkt där det blir oundvikligt att börja tala i klartext om vilka 
som Göransson konkret har udden riktad mot i sina kyrkohistoriska exposéer. När han 
behandlar religionsfrihetsfrågan är det ytterst den svenska kultureliten han kritiserar. Explicit 
är det framför allt  kyrkoberedningen han gisslar, den kyrkoberedning som 1972 gav ut sitt 
betänkande Samhälle och trossamfund. 

 

Det som mest upprörde Göransson var själva grundsynen i betänkandet. Kyrkan ses som ett 
religionssällskap, en förening av människor som omfattade en viss livsåskådning. Religionen 
betraktas som en privatsak och kyrkan som en de religiösa individernas ensak.1 
Religionsfriheten ses enligt Göransson ”abstrakt ideologiskt”.2 

Utifrån vad vi i tidigare avsnitt i detta kapitel inhämtat förstår vi att Göransson menar att  detta 
betraktelsesätt bygger på en felsyn. Kyrkoberedningen har inte tagit hänsyn till utvecklingen i 
Europa under 1900-talet och då inte minst  efter andra världskriget. Dessutom har man inte 
tagit del av de resultat modern fransk religionssociologisk forskning redovisat.3

Till detta kommer att  Göransson anar illvillighet. Människor med ovan anfört synsätt på 
religionsfriheten är ute efter är att isolera religionen. Ytterst står man i en tradition med rötter 
i franska revolutionen som syftar till att göra samhället religionslöst.4

Göransson vänder sig mot att se religionsfriheten ”abstrakt ideologiskt”, d v s som enbart en 
teoretisk rättsprincip. Han ser den i stället främst som resultatet av en historisk process. 
Religionsfriheten blir för Göransson något som kontinuerligt växt  fram från mitten av 1600-
talet och framåt.5  Vid den westfaliska freden blev det religionsfrihet i den meningen att 
enheten i riket inte längre blev beroende av den religiösa enheten utan av den politiska.6 
Samvetsfrihet var nästa steg i utvecklingen. Till att börja med gavs plats för samvetsfrihet 
inom ramen för en kollektiv religiös enhet i statskyrkan. På detta följde individuell religiös 
frihet.7  Denna process fortgår in i nutiden. Hur utvecklingen förlöpt  och det resultat  den lett 
till, beror enligt Göransson i hög grad på hur relationen religion-samhälle tett sig under 
historiens lopp.8

1 Göransson 1973 , s 446

2 Göransson 1972a, s 12 f. Med uttrycket ”abstrakt ideologiskt” menas principen att den enskilde som 
privatperson äger ovillkorlig tros- och bekännelsefrihet men att denna frihet strikt begränsas till den privata 
sfären. Göransson 1972a, s 20

3 Om religionsfrihetsfrågan, se Waller 1964 passim

4 Göransson 1972a, s 48 

5 Göransson 1972a, s 7, 12

6 Göransson 1972a, s 5

7 Göransson 1972a, s 5

8 Göransson 1972a, s 12



96

Synen på religionsfriheten har enligt Göransson under 1900-talet och framför allt efter andra 
världskriget fördjupats. Orsaken till denna fördjupning anger Göransson på olika sätt. Han 
anför som orsak den franska religionssociologiska forskningen,1  den historiska forskningen, 
den franska katolicismens egen utveckling efter 19052  de historiska omvälvningarna,3 
erfarenheterna från den utveckling som ledde fram till andra världskriget  och vad som följde 
därefter.4  Han nämner mellankrigstidens kyrkokamp, 1950-talets totalitära stater och den 
efterkoloniala situationen.5 Han lyfter fram den historiska utvecklingen, vilken lett fram till en 
förändrad tillämpning av religionsfriheten så att denna numera svarar mot samhällets sociala, 
etiska, moraliska och religiösa värderingar, med Göranssons uttryck mot samhällets socio-
religiösa struktur.6 Göransson påpekar att  förändringen på ett grundläggande sätt har samband 
med att de kristna lekmännen fått en ny roll i kyrkan, samhället och politiken.7

Göransson betonar framför allt  den franska religionssociologiska forskningens betydelse för 
den förändrade synen. Redan 1914 visade, påpekar Göransson, den franske religionssocio-
logen Emile Durkheim att religionen var en kollektiv idealbildning och inte en privatsak och 
att således den sekulariserade humanismen leddes av en felaktig ideologi.8

Den fortsatta franska religionssociologiska forskningen har sedan, framhäver Göransson, klart 
visat att Durkheim hade rätt. Detta har lett till en fördjupad syn på religionsfriheten och till att 
den sekulariserade humanismens positivistiska och materialistiska vetenskapsbegrepp  där 
religionen var överflödiggjord, blivit ifrågasatt.9  Vad den franska religionssociologiska 
forskningen kommit fram till är enligt Göransson följande:

∗ Religionen är både något mänskligt personligt och något socio-religiöst, dvs. kollektivt 
idealbildande i samhället.

∗ Den historiska utvecklingen visar att samhället inte kan vara neutralt i sina 
grundläggande värderingar. Samhället har en human och social uppgift. 

I de västeuropeiska staterna slår man därför till skillnad från i Sverige enligt  Göransson vakt 
om religionsfriheten dels genom att bevara distansen mellan stat-kyrka, dels genom att 
samarbeta med kyrkorna utifrån gemensam människosyn. Dessutom inser man och tar vara på 

1 Göransson 1972a, s 9

2 Göransson 1972a, s 9 f

3 Göransson 1972a, s 15

4 Göransson 1972a, s 11

5 Göransson 1972a, s 11 f

6 Göransson 1972a, s 12 f

7 Göransson 1972a, s 20

8 Göransson 1972a, s 21 f

9 Göransson 1972a, s 9. Göransson 1972a, s 43 se även 49 f



97

det värde som den gemensamma värdegrunden i samhället (den socio–religiösa gemenskapen) 
har för den enskilde och för samhället.1  Kyrkan ses som 

ett historiskt fenomen, som icke går att tänka bort eller operera bort ur den västerländska civilisationen utan 
att denna samtidigt försvinner och rättsstaten förändras till en totalitär stat.2 

I linje med detta ligger att man värnar om livsbetingelserna för ”den religiösa kollektiva 
idealbildningen” i samhället. Man går så långt  att man strävar efter att  återge kyrkan dess 
offentligrättsliga ställning.3

Den sekulariserade humanismens religionsfrihetsdoktrin har därmed blivit inaktuell, menar 
Göransson. Dess betydelse är i huvudsak historisk. Dess uppgift var att i en bestämd historisk 
situation bryta ner de konservativa samhällen, där samhälle–religion, kyrka-stat var 
integrerade med varandra.4  Tyvärr hade varken kyrkoberedningen eller den svenska 
kultureliten insett detta. Därav kommer sig Göranssons glöd i argumentationen.

Kristendomen – en privatsak

Som Göransson såg det var de två mest svårbemästrade hoten mot en förnyad integration 
kyrka–samhälle, dels privatiseringen av kristendomen och dels sekulariseringen. Göransson 
tar itu med bägge problemen. Han gör det som om privatiseringen och sekulariseringen vore 
delar av ett och samma problem.

Att synen på kristendomen som en privatsak enligt Göransson byggde på en fundamental 
felsyn och upprör Göransson har jag redan belyst. Här ges bara en fördjupande komplettering.

Detta Göransson så förhatliga synsätt härleder Göransson till strömningar som han än 
benämner ”den sekulariserade humanismen”, än ”den liberala humanismen”, alternativt ”den 
liberala individualistiska religionsfrihetsideologin”. Kännetecknande för detta sätt att se var 
enligt Göransson en individualistisk religionssyn som i sin tur byggde på ett rättstänkande 
som han benämner ”en abstrakt naturrättslig ideologi”. 

1 Göransson 1972a, s 9f, 12, 16, 50

2 Göransson 1972a, s 51

3 Göransson 1972a, s 14

4 Göransson 1972a, s 49, 54



98

Vad Göransson mera precist  avser med dessa termer, delger han aldrig sina läsare. Vad han 
däremot gör är att han sätter in företrädarna för denna form av humanism i ett historiskt 
sammanhang. Dessutom visar han på vad han anser vara själva grundfelet i deras hållning.

Den sekulariserade humanismen härleder han till franska revolutionens tid. Den 
radikaliserades under 1800-talet  i kristendomsfientlig riktning i mötet med en allt starkare 
katolsk ultramontanism.1  De som företrädde denna ”sekulariserade humanism” menade sig 
kämpa mot en förtryckande kyrka. Deras uttryckliga mål var att skilja ut religionen ur 
samhället för att därigenom skapa religionsfrihet. Man sade sig visserligen vara religiöst- 
neutral men i realiteten hade man, påstår Göransson, satt  som sitt mål att göra samhället 
religionslöst. För det syftet behövde religionen förpassas från samhällslivet till den privata 
sfären. Detta att religionen var en privatsak utvecklades till ett slagord med axiomatisk 
giltighet. Det har fram till dags datum fångat politiker och opinion.2

Själva grundfelet i den sekulariserade humanismen var att dess företrädare var helt 
oförstående för att religionen var något i historien och samhällslivet ofrånkomligt.3 Av denna 
brist på insikt följde att de kunde definiera religionen som enbart en privatsak och se på 
religionsfriheten som enbart en rättsprincip.

Denna åskådning anser emellertid Göransson, som vi i föregående avsnitt visat, vara 
övervunnen. I Sverige lever emellertid detta föråldrade synsätt, till Göranssons förargelse, 
med oförminskad kraft kvar.

Desintegration hellre än sekularisering

Begreppet sekularisering, som ordet vanligen uppfattas, står för avkristning. Därmed avses en 
process som från upplysningstiden och framåt åstadkom att religionen successivt  förlorade i 
betydelse i samhälle och i människors medvetande. I ett helt igenom sekulariserat samhälle 
används inte Gud som förklaringsgrund i några sammanhang och religionen är utestängd från 
inflytande i de samhälleliga institutionerna. Samhälle, värld och människa förstås utifrån sig 
själva utan att Gud blandas in. Sekulariseringen sammanhänger med naturvetenskapernas 
framväxt, med den breddade läskunnigheten, med industrialisering och urbanisering.

Göransson förnekar i och för sig inte denna traditionella teckning av sekulariseringsprocessen 
men han har invändningar. Dels anser han att betraktelsesättet är för trångt, dels ser han på 
orsakerna till sekulariseringen på ett annat sätt. Hans huvudsynpunkt är att sekularisering 
inträder när kyrkan befinner sig i otakt med samhället (desintegration). 

Göranssons resonemang kan sammanfattas på följande sätt.

1 Göransson 1972a, s 20 f, 72. Waller 1964 s 499 f.

2 Göransson 1972a, s 48. Göransson 1972b, s 28

3 Göransson 1972b, s 28



99

Att kort  och gott tala om att sekulariseringen inneburit att  religionen successivt förlorat i 
betydelse är en alltför ensidig beskrivning av utvecklingen, menar Göransson. Mot detta 
måste ställas att kristendomen under samma tid visat en ”oerhörd expansionskraft”. Dessutom 
har, menar Göransson, kristendomen till sitt andliga innehåll fördjupats och förinnerligats. 
Konfessionsskrankor har rivits ner och kristna har fått en ny förståelse för människor med 
annan trosuppfattning. Kristendomens etiska kraft har idag, enligt Göransson, ”blivit ett 
ferment i enskildas och i samhällens liv över hela jordklotet.” 1

1700-talet betecknas genomgående som det  århundrade när den sekularisering som idag 
kännetecknar västerlandet tog fart. Också Göransson låter 1700-talet  lägga grund för nuläget. 
Men hans utgångspunkt är en annan än den gängse. Vanligen betonar man 1700-talet som det 
århundrade då ett inomvärldsligt, rationellt synsätt började vinna terräng. Göransson ansluter 
till detta betraktelsesätt och talar bland annat om 1700-talet som den tid då bibelns och 
dogmats sanningsvärde sattes i fråga. Men han sätter in ifrågasättandet i ett positivt 
sammanhang. Han talar om teologins nydaning i och med den gamla världsbildens 
försvinnande och framväxten av den moderna kritiskt historiska vetenskapen. Samtidigt 
betonar han 1700-talets religionsfrihetsprincip som den princip som skapade nya vägar för 
kristendomen. Han hänvisar till en begynnande världsmission, till världsekumenik och till nya 
kristna kyrkor.2

Genomgående i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap använder Göransson greppet 
”desintegration – integration” som förklaringsgrund när han skall reda ut den kyrkohistoriska 
utvecklingen i Europa från franska revolutionen och framåt. Desintegration kyrka-samhälle 
för med sig sekularisering, dvs. kyrkans försvagning, menar Göransson, medan integration 
innebär att kyrkan fortfar att  vara en avgörande kraft i samhällsutvecklingen. Sådana 
växlingar mellan desintegration och integration har på ett eller annat sätt religion, kultur, 
samhälle varit underkastade under kristendomens hela historia, påstår Göransson.3 De hör i ett 
längre perspektiv samman med kristendomens nyorientering i nya samhällssituationer.4

Denna hållning till sekulariseringen försöker Göransson ge tyngd genom att göra den till en i 
forskningen vedertagen uppfattning. Han talar bland annat om att ”den aktuella 
kyrkohistoriska forskningen” ogärna använder en så generaliserande term för den moderna 
samhällsprocessen som sekularisering eller avkristning. När han skall precisera hur den 
moderna forskningen resonerar hänvisar han helst till den franska religionssociologin.5

1 Göransson 1963, s 60. Se även Göransson 1972a, s 89 f 

2 Göransson 1964, s 7 f

3 Göransson 1963, s 60. Se även Göransson 1976c, s 85

4 Göransson 1972 b, s 47. Göransson 1972a, s 90 f 

5 Göransson 1972a, s 89 ff



100

I kamp för sin syn på kyrkohistorieforskningen 

I denna analys av Göranssons syn på kyrkohistorieforskningen har jag i huvudsak använt 
annat material än i mina tidigare analyser av Göranssons metod och forskningsinriktning. Där 
utgick jag främst från Göranssons vetenskapliga produktion, kopplad till hans utsagor om 
kyrkohistorieskrivningen som tillkommit under den tid Göransson skrev sina vetenskapliga 
verk. Här har jag hämtat materialet från hans senare kyrkohistoriska författarskap. 

Metoden gemensam med historikern
När Göransson i olika sammanhang vidrör sitt ämnesområde, kyrkohistoria, betonar han inte 
sällan sådant som förenar kyrkohistorikern med historikern. Han kan säga att  en 
kyrkohistorikers metoder inte skiljer sig från en historikers,1  att båda har samma historiska 
verklighet att utforska,2  att  båda är bundna av samma kontrollerbara verklighet som källorna 
utgör.3 Han kan påpeka att historikern och kyrkohistorikern båda är observatörer, inte aktörer, 
att  båda fastställer fakta men inte avger omdömen om deras värde, att ingen av dem uttalar sig 
om tillvarons grund och mål.4  Kort sagt, påpekar Göransson, lyssnar en kyrkohistoriker "på 
källorna enligt gängse historiskt-vetenskapliga metoder"5  och han beaktar "kristendomens 
historia i dess förbindelse och samverkan med allmänna religiösa, kulturella och sociala 
faktorer".6

Kyrkohistorikern tar till vara den religiösa aspekten på tillvaron
Men att betona de förenande dragen är inte Göranssons huvudärende. Vad han är angelägen 
att betona är att kyrkohistoria har något speciellt att tillföra, nämligen den religiösa aspekten 
på tillvaron. Han vill visa att till den historiska verkligheten hör religionen, enkannerligen 
kristendomen. Men, och det är han noga med att påpeka, då inte främst som en bland enskilda 
företrädd ideologi, teologi eller åsiktsriktning som man har för sig själv. Istället är den, med 
Göranssons terminologi, en ”empirisk historisk företeelse”. Med det menar han att religionen 
är något  som påverkar ett samhälles värderingar och normer och som sådan kan den påvisas 
påtagligt influera samhällslivet.7

Göranssons definition på kyrkohistoria
I inledningen till Religion och kyrka i 1930-talets sociala kris (1976) definierar Göransson 
följdriktigt sin vetenskap på följande sätt:

1 Göransson 1972b, s 68

2 Göransson 1972b, s 25

3 Göransson 1972b, s 22, 24

4 Göransson 1976b, s 15. Se även Göransson 1964 s 17, 20

5 Göransson 1964 s 16, 20

6 Göransson 1957, s 20

7 Det specifika för den kyrkohistoriska forskningen är enligt Göransson just att framställa den religiösa realiteten 
som det konstitutiva i kyrkohistorien Göransson 1957, s 19, Göransson 1972c, s 211, 214 



101

Kyrkohistorievetenskapens mål är att undersöka vad varje tid bestämmer som Kristi sanning och hur 
kristendomen rent historiskt gestaltar sig i den historiska verkligheten. Teologi och historia är förbundna med 
varandra. Kyrkohistoria blir den disciplin, som här fullgör den tvärvetenskapliga uppgiften i förståelsen av 
den historiska verkligheten. 1

Göranssons måltavlor
När Göransson skriver principiellt om kyrkohistoria gör han det sällan neutralt  utredande. 
Han skriver därför att han har ett ärende. Oftast gör han det för att hävda sin hållning 
gentemot andra som han menar inte har förstått det väsentliga.

Teologerna är ofta hans måltavla. Så påstår Göransson att  kristendomen endast med den 
historiska metod som kyrkohistorikern använder kan göras "till föremål för modern 
vetenskaplig behandling". Detta skriver han med udden främst riktad mot svensk teologi, som 
enligt honom är konfessionell och samfundsbetonad.2  I samma anda men i ett annat 
sammanhang varnar han för att "utifrån teologiska a priori ge det historiska skeendet en 
teologisk innebörd."3

Kritiken mot dogmatikerna och deras analyser av de kyrkliga läroformuleringarna är 
nedgörande. För dem finns inte tidshistoriska problem och andra omständigheter som 
påverkat utformningen av lärosatserna. Därigenom blir de blinda för alla religiösa, 
ideologiska, politiska, personliga och sociala faktorer som påverkat även religiösa 
frågeställningar. Vad som krävs, menar Göransson, är att dogmatikerna arbetar konkret 
historiskt. Det behövs, menar han i anslutning till Nautin, "une sociologie des dogmes."4

Göransson avvisar med andra ord en teologi som enligt honom ser på historien med 
filosofiska eller systematiskt-teologiska glasögon. Mot denna teologi ställer han en 
kyrkohistorieforskning som analyserar och beskriver 

den historiska process som är i gång utan att använda några övergripande teorier, som vill förklara något som 
icke är utforskat... Historien skall studeras och utforskas historiskt, icke filosofiskt eller systematiskt–
teologiskt.5 

Detta historiska sätt att angripa även teologiska frågeställningar slog igenom i och med den 
moderna historieforskningens genombrott. Omvälvningen blev enligt Göransson total. 
Konfessionalismens och rationalismens ”absoluta sanningar” byttes ut mot framställningar av 
”hur historien verkligen gått  till” och mot objektiva fakta.6  Den teologiska och filosofiska 
absolutismen förkastades och gav plats för historisk relativism även i synen på kristendomen. 
Man såg på kristendomen som en historisk företeelse, underkastad samma villkor som allt 
annat historiskt skeende och därför även möjlig att utforska med samma metoder som varje 

1 Göransson 1976b, s 13. Jämför Linderholms definition. Jarlert 1987, s 70

2 Göransson 1964 s 5 f Även för Linderholm blir kyrkohistoria den centrala disciplinen. Jarlert 1987, s 70

3 Göransson 1972 b, s 24

4 Göransson 1972 b, s 33

5 Göransson 1972b, s 46

6 Göransson 1964, s 16



102

historisk företeelse.1  I och med detta fick kyrkan lättare att inrätta sig efter rådande andliga 
och sociala villkor och hon fick nya möjligheter att gå in i ett fördjupat ekumeniskt 
samarbete.2 Allt enligt Göransson.

När Göranssons polemiska udd är riktad mot annan forskning än den teologiska blir 
emellertid tongångarna andra. Statsvetenskapsmannen Carl Arvid Hessler var i sin forskning 
om religionsdebatten anakronistisk, påstår Göransson. Han såg de krafter i konflikt med 
varandra som var aktuella för honom och för hans miljö.3  Så får en forskare inte arbeta. I 
stället skall forskaren ha perspektiv både på sin egen tids utveckling och på den epok han 
sysslar med.4 Göransson betonar i annat sammanhang vikten av att  forskaren kan leva sig in i 
de historiskt verksamma krafterna och att han förmår uppleva det historiska skeendet.5

En sådan inlevelse saknar många historiker, hävdar Göransson, särskilt de som företräder den 
positivistiska materialistiska historieskrivningen där kulturen betraktas som "en ideologisk 
överbyggnad på ett visst  samhällsskick". Denna historieskrivning läser i historien in sin egen 
upplevelse av sin egen tids historia. Den saknar känsla för krafter som var verksamma i 
sammanhang där människor såg på sin tillvaro på ett annat sätt än man gör i nutiden.6

Många historiker som företräder den historiskt kritiska historievetenskapen blir lätt för trånga 
i sina postulat, menar Göransson. Framför allt är det fara värt att  de saknar känsla för 
religionens betydelse. De inbillar sig att verkligheten är immanent och utesluter religionen 
som en faktor i det historiska skeendet.7 Ofta inriktar de sig på detaljarbete och källstudier på 
sammanhangens bekostnad.8  Detta gäller särskilt  de historiska specialdisciplinerna, som lätt 
förlorar sammanhanget med helheten.9 Framför allt har man trängt  undan något för Göransson 
omistligt, en bärande värderingsnorm. Dessa missgrepp hotar även kyrkohistorikern. När 
denne använder den objektiva värderingsfria metoden blir hans/hennes kyrkohistorieskrivning 
lätt positivistisk och atomiserad. Historicism hotar, skriver Göransson. 

För Göransson är det givet att de humana värdena och inget annat  skall betraktas som bärande 
värderingsnorm. Men så ser inte en historieskrivning det, som nöjer sig med att närsynt 
betrakta fakta. Man tar dessutom, betonar Göransson, inte hänsyn till att  människor i sitt 
handlande är bestämda av vissa mål och värderingar och att detta påverkar deras 
ställningstaganden. Därmed blir studiet av historia intresselöst för Göransson. Dessutom blir 

1 Göransson 1964, s 16. Göransson 1972c, s 220 

2 Göransson 1976 c, s 84 f

3 Hessler 1964. Göransson 1970 b, s 78 f

4 Göransson 1970 b, s 79 f

5 Göransson 1957, s 22, 24 

6 Göransson 1964, s 19. Göransson 1972b, s 25 

7 Göransson 1976b, s 12 f. Göransson 1975, s 44

8 Göransson 1975, s 22.

9 Göransson 1972b, s 37



103

grunden för samsyn mellan kristendom och historia upphävd. När Göransson drar ut de 
yttersta konsekvenserna av denna sistnämnda tanke går han så långt att han påstår: 
”Historiens mål och kristendomens eskatologiska hopp” kan ”icke längre ses förenade i 
hoppet om och arbetet för mänsklighetens fullkomning".1

Religiöst apriori
Går man till Göranssons egna utsagor om hur kyrkohistorieskrivning bör gå till, anför han inte 
bara helt  allmänt humana värden som värderingsnorm. Till de humana värdena hör, betonar 
han, ett religiöst a priori. Det betyder att  till god kyrkohistorieskrivning hör som given 
förutsättning att kristendomen är en betydelsefull historisk faktor. 

Göransson ställer sig själv bakom en, som han kallar det, ”historisk kritisk och religiös 
historiesyn”. Med detta menar han en historiesyn som tar hänsyn till religionens fakticitet och 
egenart. Han vänder sig som en konsekvens av detta mot en historievetenskap som har ett rent 
inomvärldsligt betraktelsesätt och som därför bortser från religionen.2 

Denna Göranssons religiösa grundsyn innebär emellertid inte att  Göransson tillåter sig lämna 
det empiriska planet i sin kyrkohistorieskrivning.3  Religionen skall studeras som en historisk 
företeelse, betonar han. Den skall betraktas ”i ett  befruktande utbyte" mellan religiösa faktorer 
och andra krafter, som gestaltar det historiska skeendet.4 

Historie- och kyrkohistorieforskning nyttig
Göransson tvekar inte att framhålla nyttan av historie- och kyrkohistorieforskning. Denna 
forskning svarar på frågan vad som lett fram till dagens samhälle, ekonomiskt, kulturellt och 
religiöst.5 Synen på det förgångna ger nyckeln till förståelse av det närvarande. Ja den är ”med 
och skapar den aktuella historien”. 

Samtidigt inser han att historien kan användas på olika sätt. 

Den konservative eftersträvar att bevara det värdefulla i det förflutna,  den radikale ser det föränderliga i 
historien och förkastar det förgångna såsom något övervunnet.6

Göransson går så långt att han t o m kan karakterisera historieforskning som 
framtidsforskning. 

1 Göransson 1964, s 31. Göransson 1975, s 23

2 Göransson 1975, s 23. Göransson kan dessutom i samma mening tala om de andehistoriska realiteterna i 
historien Göransson 1957, s 18, 20 

3 Göransson 1957, s 19. Göransson 1972 a, s 69. Göransson 1964, s 10 f

4 Göransson 1957, s 22

5 Göransson 1964, s 9

6 Göransson 1957, s 1



104

Även om historikerna drar sig för att bygga framtidsmodeller, innebär förmågan till historisk analys av ett 
historiskt skeende en framtidsforskning, ett värde både för att bedöma nuet och för att förstå framtiden.1 

Därför har historieforskningen sin givna plats i samhällets framtidsplanering.2  Till skillnad 
från i Sverige har man enligt Göransson i de anglosaxiska länderna och på kontinenten insett 
historie- och kyrkohistorieforskningens betydelse för framtidsplaneringen.3  Historielöshet 
däremot är farlig. Som exempel nämner han mellankrigstidens historielöshet som enligt 
Göransson bröt en viktig forskning. 

Detta borde vara en påminnelse om, vilka långsiktiga skadeverkningar som några decenniers ohistorisk 
kulturlöshet kan få för en kultur och vetenskap, 

skriver Göransson varnande.4 Att han här avser situationen i sitt eget land, är inte att ta miste 
på.

Ytterligare om den nödvändiga grundsynen
I sin polemik mot filosofer och teologer betonade Göransson nödvändigheten av att inte ta 
hjälp av övergripande teorier utan stöd i källmaterialet. I opposition mot de förment objektiva 
och värderingsfria historikerna lät det som vi sett på annat sätt. Här påpekar han att det är 
oundvikligt, dessutom nödvändigt att historikern påverkas av sina grundläggande 
föreställningar och av sin grundsyn.

Göransson konstaterar i Kyrkohistorieskrivningens gränser att ett  ”studium av de forskare, 
som uppträdde som förfäktare av den objektiva värderingsfria metoden”, har visat ”att dessa i 
grund och botten hade en viss historiesyn, som delades av en samhällsgrupp och därmed blev 
politiskt betydelsefull”.5  Han förfäktar att de dessutom inte ”saknade grundläggande 
föreställningar som påverkade skrivningen”.6

Samtidigt kan han se andra historiker som arbetar historiskt kritiskt med en objektivt 
värderingsfri metod utifrån ett annat perspektiv. Dessa hade bevarat, menar Göransson i 
Kyrkohistorieskrivningens gränser från 1957, den humanistiska idéhistoriska grundsynen. 
Deras metod var ett  försvarsvapen mot dem som påverkade av naturvetenskapernas segertåg 
tolkade de historiska skeendet efter en materialistisk grundsyn.7

Många år senare utvecklar Göransson i artikeln Kyrkohistorisk årsskrift 75 år dessa 
synpunkter på ett  uppseendeväckande sätt. Där påstår han att den biologiska och 
positivistiskt-materialistiska synen på kultur- och samhällsprocessen ledde till framväxten av 

1 Göransson 1972b, s 13, 53

2 Göransson 1972 a, s 57

3 Göransson 1970c, s 215 f

4 Göransson 1972b, s 18

5 Göransson 1957, s 2 

6 Göransson 1957, s 11 f

7 Göransson 1957, s 10



105

de humanistiska historisk-kritiska vetenskaperna. Företrädarna för dessa vetenskaper trädde 
med sina källkritiska metoder upp för att  gentemot materialismens hot försvara en 
humanistisk kultur- och samhällssyn. Deras livssyn var liberal.1  Bland företrädarna för dessa 
räknar Göransson även de svenska kyrkohistoriker som verkade från sekelskiftet  fram t o m 
förs ta vär ldskriget . Dessa forskare hävdade i samklang med den tyska 
kyrkohistorievetenskapen att den kristna religionen hade ett absoluthetsvärde, dessutom att 
humanitetsvärdena var absoluta på grund av sin förankring i kristendomen. De hade

en optimistisk syn på människan, på religionsfriheten och på den objektiva vetenskapens betydelse för 
civilisationsprocessen. 2

Den metodiska utvecklingen
Göranssons budskap blir så småningom allt mera entydigt att betona den metodiska 
utveckling inom kyrkohistorieämnet som skett efter andra världskriget. I denna utveckling ser 
han till stor del sina egna ideal förverkligade. Men utvecklingen har också inneburit ett 
inflöde av för honom nya idéer som vitaliserat även hans egen historiesyn.

Denna metodiska utveckling har bland annat inneburit att moderna kyrkohistoriska forskare 
lägger förnyad vikt vid teologins betydelse för samhällsutvecklingen. Dessutom använder de 
religionssociologi och religionspsykologi i sin forskning.3  Framför allt har 
kyrkohistorievetenskapen liksom historievetenskapen efter andra världskriget blivit 
samhällsinriktad.4 Till det nya hör vidare intensiva regionala undersökningar.5

Le Bras historiskt inriktade sociologi
Göransson ansluter sig med gillande till den franska religionssociologin. Fransmannen 
Gabriel Le Bras historiskt inriktade sociologi äger hans fulla gillande. Denna var inte 
historielös, arbetade inte med "abstrakta modeller" eller "teoretiska debatter", menar 
Göransson. I stället var den inriktad på att 

realistiskt undersöka det historiska skeendet, sådant som det verkligen förhöll sig i sin historiska ram, där det 
levde i tidens stora andliga strömningar och sociala former. 

Le Bras arbetade med det långa tidsperspektivet, studerade kyrkans institutionella sida och institutionernas 
funktion i samhället. 

Därigenom kunde han fånga in "civilisationsprocessen och religionens sociala funktion."6

1 Göransson 1975, s 20

2 Göransson 1975, s 25 f 

3 Göransson 1976 c, s 75 f, 84

4 Göransson 1972b, s 25, Göransson 1972c, s 220

5 Göransson 1976 c, s 76.

6 Göransson 1972b, s 17, Göransson 1972 a, s 61, Göransson 1975, s 49



106

Kyrkohistorikerns uppgift 
Historikerna av idag har enligt Göransson anlagt  ett övergripande synsätt på all historia. Hela 
historien hör ytterst samman i en enda verklighet. Med det synsättet har kyrkohistorikerna fått 
en specialfunktion. De skall dra nytta av de resultat man i de historiska disciplinerna kommit 
fram till, samt bidraga till att komplettera bilden genom att relatera sin studier över kyrka och 
religion till den historiska helhetsbilden.1

De direkta hoten 

Ytterst trädde alltså Göransson upp för att påvisa att det svenska samhället, framför allt  dess 
kulturelit, liksom den svenska kyrkan, framför allt svensk teologi, befann sig i en ödesdiger 
otakt med tiden. Detta har resulterat i åtgärder som försvagat samhällets kristna grundvalar 
och isolerat kyrkorna. Den samverkan mellan kyrka–samhälle som bevarats så länge i vårt 
land höll på att raseras. Detta skedde samtidigt som länderna på kontinenten efter andra 
världskriget rättar till gamla misstag och återupprättar sina förbindelser med kyrkorna.

Återstår nu bara att komplettera med de viktigaste yttre anledningarna till Göranssons 
skriverier. Dessa var hoten mot de teologiska fakulteterna, gymnasiereformen och kyrka- 
statberedningens betänkande. 

Göransson träder upp till försvar för de teologiska fakulteterna i samband med debatten 
omkring 1960 att omvandla de teologiska disciplinerna till religionsvetenskapliga och föra 
över dem till den humanistiska fakulteten. Han polemiserar mot gymnasieutredningens 
betänkande 1963 rörande nya gymnasiet, där kristendomsämnet föreslogs bli reducerat och 
kyrkohistorien föras över till ämnet historia, och han gisslar kyrka-statberedningens 
betänkande 1972.2  Göranssons argumentation är inte att betrakta som direkta debattinlägg. 
Han tar tillfället i akt att vidga frågeställningarna genom att  göra övergripande tolkningar av 
den historiska och kyrkohistoriska utvecklingen, redovisa sin uppfattning om forskningsläge 
och rådande synsätt efter andra världskriget, framför allt på kontinenten. Ytterst är han ute 
efter att påvisa att kristen tro är grundstenen i den västerländska kulturen och att det kommer 
att  leda till ödesdigra följder för vårt  land om den kristna tron på sikt isolerades och gjordes 
verkningslös.

Försvaret för den teologiska fakulteten är publicerat i Svensk Teologisk Kvartalskrift 1960 De 
teologiska fakulteternas förhållande till universitet och kyrka samt i en artikel i Svenska 
Dagbladet den 14 maj 1959. Göransson pläderar för en ”kristen kultursyntes” där teologisk 
fakultet, universitet och prästutbildning hålls samman. Han gör det på den grunden att  det 
svenska samhället bygger på rättsprinciper och kulturtraditioner, som skapats genom 
århundraden av kristen kultur. Han varnar för att den humanistiska vetenskapen, utan känsla 

1 Göransson 1976 c, s 75 f

2 Jmf Algotsson 1975, s 77-81, 88-91, 372-386. SOU 1972:36 



107

för det speciellt religiösa, skall ta hand om teologin och han rädes att en konfessionell 
ohistorisk forskning skall ta överhanden.1

Ställningstagandet mot gymnasieutredningen återfinns dels i den kristna kulturtidskriften Vår 
Lösen februari 1963 Religionsundervisningen och det nya gymnasiet. Internationell och 
idéhistorisk belysning, dels i Ny kyrklig tidskrift  1964. Tidskriften utgavs av 
Kristendomslärarnas förening, där Göransson var ordförande. Göranssons omfattande 
utredning är betitlad Kristendom och historia. De båda artiklarna har formen av historiska 
exposéer, där Göranssons historietolkning tydligt kommer till uttryck. I detta sammanhang tas 
blott sådant upp som tycks mig centralt för debatten i den direkta stridsfrågan.

Med anledning av den allmänna uppslutningen kring namninsamlingen mot förslaget att 
beskära timantalet för kristendomsämnet för han ett  resonemang om skillnaden mellan sociala 
gruppbildningar och ideologier. Sociala gruppbildningar, liksom historiska förlopp sedda i ett 
längre sammanhang, har en tendens att jämna ut motsättningar och försöka åstadkomma 
jämvikt, något som avspeglar hur människor lever tillsammans i ett samhälle. Olika ideologier 
kännetecknas däremot av starka motsatsställningar, men de har i regel inte så stor 
socialbildande betydelse.2  Udden är uppenbart riktad mot en svenska kulturelit  som genom 
namninsamlingen blivit korrigerad av den allmänna opinionen.

I sin artikel i Vår Lösen betonar Göransson att hotet mot den enskildes andliga integritet 
tidigare kom från massreligionen. I dag hotar i stället den materialistiska människan som 
saknar förståelse för religionens betydelse för människa, kultur och samhälle. 

Det vore enligt Göransson i strid mot utvecklingen att i Sverige ställa religionen på undantag, 
något som enligt Göransson har skett i Gymnasieutredningens betänkande. Det vore att 
fortsätta med något, som har avbrutits till och med i de stater, där kulturkampen tidigare rasat 
som hårdast, i Italien, Frankrike och Tyskland. De demokratiska regeringarna i dessa länder 
har ansett det vara nödvändigt för samhällets framtid att samarbeta med kyrkorna, att beakta 
de värden kyrkan och samhället äger gemensamt, något som har varit den svenska religions- 
och kulturpolitikens signum alltsedan reformationen.3

När Göransson omkring tio år senare skall sammanfatta vad som skedde med 
kristendomsundervisningen i gymnasiet tar han bladet från munnen och säger rent ut. Det var 
på grund av kulturpolitikernas positivistiska livssyn som såväl kristendomskunskapen som 
kyrkohistorien försvann ur gymnasierna. Eller för att direkt citera Göransson: Han ansåg att 

Gymnasiereformen var en katastrof både 

1 Göransson 1960. Göransson 1959d

2 Göransson 1964, s 2

3 Göransson 1963 



108

för teologin och humanismen i landets skolväsen.  Kristendomskunskapen och kyrkohistorien försvann ur 
gymnasierna. Kulturpolitikerna hade en positivistisk livssyn. Kristendomen var för dem en biprodukt i det 
västerländska samhället.1

Kyrka-statberedningens förslag utsätts för en förödande kritik. Göransson gisslar beredningen 
för dess ”sekulariserade religionsfrihetsideologi”. En konsekvens av det tänkandet ser 
Göransson i att kyrka - statberedningen ser kyrkan som ett religionssällskap, i betydelsen en 
förening av människor som omfattar en viss livsåskådning. Så såg man det på 1700-talet 
enligt Göransson när man kämpade för att befria individen från ett  samhälle där stat och kyrka 
var en enhet. Men att idag säga att religionen är en privatsak och att  kyrkan därför inte angår 
samhället vore att  isolera religionen. Det vore att låta religionen vara en av de få 
samhällsfunktioner som samhället ännu inte övertagit. Och hur skall kyrkan klara av sin 
uppgift att nå ut, frågar sig Göransson, när samhället övertagit alla samhällsfunktioner som 
angår människorna och som var kyrkans vägar att nå ut till människorna.2  Kyrka-
statberedningens alla argument mot sambandet mellan stat-kyrka (religionsfrihet o dylikt) 
avfärdar Göransson med följande ord:

Man kan också uttrycka saken mera rakt på sak utan alla ideologiska omklädnader: man menar att staten inte 
har behov av kyrkan längre; därför måste förhållandet stat-kyrka ändras. Staten har ersatt kyrkans 
samhällsfunktion med nya organ. Kyrkan har gjorts överflödig.3 

Grundmotiv, problematik och termer

Så här långt komna kan vi fixera Göranssons grundmotiv och problematik i hans övriga 
kyrkohistoriska författarskap samt redovisa hur han använder sina termer. 

Grundmotiven
Sven Göransson utformar och styr sin framställning utifrån följande grundmotiv: 
1 Religionen, enkannerligen kristendomen, är något för människan ofrånkomligt, en påtaglig 
verklighet som man inte kan bortse från vare sig i historia eller nutid.

2 Kristendomen är en historisk religion och som sådan föränderlig. Samtidigt är och upplevs 
den som oföränderlig i sin egenskap av personlig gemenskap med Gud genom evangeliet.

3 Göransson menar att det västerländska samhället är indraget i en ständigt pågående 
utveckling, en så kallad civilisationsprocess. I denna process ingår kristendomen som en 
integrerad del. 

4 En autentisk västerländsk kristendom av idag kännetecknas av att  vara personlig, 
samhällsintegrerad och humanistisk till sin inriktning.

1 Göransson 1975, s 55. Se även Göransson 1972c, s 212

2 Göransson 1973, s 446

3 Göransson 1973, s 446



109

5 Kristendomen fungerar på avsett sätt när den lever integrerad i samhället samtidigt som den 
inte låter sig uppslukas av sin omgivning. Göransson talar om en spänningsfylld samverkan 
mellan kyrka och samhälle som ideal.

6 Människor fjärmas från kristen tro och sekulariseras när kyrkan isolerar sig eller isoleras 
från samhället alternativt låter sig uppslukas av samhället.

7 Religionsfrihet är en självklar förutsättning i ett modernt samhälle. Denna religionsfrihet 
måste ta hänsyn till att kristendomen inte är enbart en privatsak utan väsentligen skall ses som 
en kollektiv idealbildning, vilken ingår i samhällets totala norm- och idealbildning.

8 Kyrka och stat bör eftersträva en smidig samverkan.

Problematiken

Det som oroar Göransson är att den svenska kultureliten fortfarande tror att  kristendomen är 
något passerat, en privatsak som enbart angår den enskilde. Detta leder till att man på ett 
ödesdigert sätt konsekvent försöker isolera kristendomen från samhället. Samtidigt har den 
svenska teologin blivit exklusiv och avgränsat sig från samhälle och värld. Mot detta ställer 
Göransson utvecklingen i Europa efter andra världskriget där man åter fått upp ögonen för 
kristendomens betydelse. Historiker, kyrkohistoriker och framför allt den franska 
religionssociologin, alla med blick för den religiösa problematiken, har efter andra 
världskriget med utnyttjande av nya metoder klargjort den kristna trons betydelse och 
kristendomens ofrånkomliga plats i samhället. 

Termerna 
En analys av de termer vi ovan markerat visar att Göransson även i sitt övriga kyrkohistoriska 
författarskap komprimerar sin framställning genom att ta hjälp av en mycket speciell, ofta av 
honom själv tillskapad terminologi. Sammanhanget får ge klarhet om den exakta innebörden. 

Göransson om svenska kyrkohistoriker 

Jag skall avrunda detta kapitel ”Kyrkohistoria som debattvapen” med två avsnitt som ligger 
något vid sidan om det övriga. Jag skall först granska Göranssons karakteristik av svenska 
kyrkohistoriker och svensk kyrkohistorieskrivning. Det är, och det skall observeras, inte de 
svenska kyrkohistorikerna som här främst intresserar och inte heller svensk 
kyrkohistorieskrivning. Det är Göranssons sätt  att karakterisera, som väckt min nyfikenhet, 
närmare bestämt hans frågeställningar och hans infallsvinklar. Jag tror mig genom dessa 
kunna upptäcka i vad mån och på vad sätt Göranssons egna ståndpunkter avspeglar sig i 
teckningen av andra. Därefter i kapitlets slutavsnitt går jag över till att på några punkter pröva 
ett antal av Göranssons teser som tydliggjorts i detta kapitel. Jag granskar först den svenska 
kulturelitens kristendomskritik under femtio- och sextiotalen. Därefter prövar jag Göranssons 
påståenden om den andliga utvecklingen på kontinenten efter andra världskriget.



110

I detta avsnitt  ”Göransson om svenska kyrkohistoriker” skall jag först redovisa min 
granskning av hans artikel i KÅ 1959, Yngve Brilioth som kyrkohistoriker, för att  sedan gå 
över till hans teckning av svenska kyrkohistoriker i artikeln Kyrkohistorisk årsskrift 75 år 
som publicerades i KÅ 1975.1

Göransson om Brilioth
I Brilioth som kyrkohistoriker är Göranssons slagruta det  för Brilioth karakteristiska i hans 
kyrkohistoriska författarskap. Frågan är i vad mån detta karakteristiska också är en 
återspegling av Göranssons egna ideal. 

Det för Brilioth utmärkande finner Göransson i hans historiefilosofi, en historiefilosofi, där 
grunddragen är konstanta, men där med tiden en tydlig utveckling sker. Genomgående tecknas 
Brilioth som kristen historiker. I denna egenskap hade Brilioth sinne för ”de andehistoriska 
faktorernas och personligheternas betydelse” i historien. Och han reagerade konstant mot en 
materialistisk historietolkning, detta trots att  han exempelvis i sin doktorsavhandling inriktade 
sig på en ekonomisk-historisk problematik. 

Brilioths anknytning till Hjärne markeras. Med Hjärne hade han ett universalistiskt perspektiv 
med blick för både kontinuitet och förändring i den västerländska kulturen. Det gemensamma 
i den grundsyn som präglade det kristna västerlandet såg Brilioth klart.

På historikers vis koncentrerade sig Brilioth på brytningarna mellan kyrka och stat, skriver 
Göransson. Det betyder att han ingående fick ta itu med de maktpolitiska motiven i kyrkan 
och i kampen kring kyrkan.

Göransson betonar att Brilioth var beroende av Söderblom. Det var Söderblom som fick 
Brilioth att intressera sig för kyrka, fromhetsliv och ekumenik och uppmärksammade honom 
på vad den liberala teologin hade att  ge. Det som kännetecknade denna liberala teologi, 
skriver Göransson, var att den betraktade kristendomen som en levande andlig kraft i 
tillvaron.

Göransson uppehåller sig vid hur Brilioths kyrkosyn och uppfattning påverkades i kyrklig 
sakramental riktning av anglikanism, av ekumenik och av Brilioths ställning som kyrkoledare. 
Anglikanismens ”historiskt organiska evolutionsprincip” transponerade Brilioth enligt 
Göransson till ”en dynamisk-ekumenisk historiefilosofi”. 

Samtidigt, och det betonar Göransson, behöll Brilioth den protestantiska synen på Anden som 
den drivande i historien. Kristusuppenbarelsen i historien såg Brilioth som en frälsningshis-

1 Jag finner samma tendens i Göranssons 1967c.



111

toria som angick varje människa. Denna Guds frälsningshistoria ägde rum mitt i det historiska 
skeendet.

Brilioths kyrkohistorieskrivning kom att allt mera stå i kyrkans tjänst, menar Göransson, dock 
utan att kraven på akribi och källkritik åsidosattes. Göransson observerar att Brilioth 
påverkades av den nya systematiska efterkrigsteologien med Gustaf Aulén i spetsen. Dess 
metahistoriska utgångspunkt ”trons sätt  att se” gjorde Brilioth frimodigare i sin kristna 
historietolkning. 

Göransson beskriver Brilioths möte med en exegetisk och systematisk skola som betonade 
nattvarden, det kultiskt-sakrala och ämbetet i Nya testamentet. Därtill hörde en kyrklig 
strömning 

som transponerade detta orientaliskt -kultiska till den svenska kyrkans aktuella liv utan att beakta, hur detta 
sakralt-institutionalistiska verkligen historiskt gestaltats i kyrkans historia och utan att ställa sig frågan, om 
detta var evangeliskt och i överensstämmelse med den svenska traditionens mening. 

Göranssons medger att det fanns anknytningspunkter mellan denna nya riktning och Brilioth, 
men att skillnaden var grundväsentlig. Enligt Göransson tillhörde Brilioth den protestantiska 
historieskrivning 

som räknade med en fortsatt Kristusgärning i mänsklighetens historia under en ständig 
omformningsprocess, där kyrkoinstitutionens förnyelse efter andelivets inre krav och 
personlighetens sanningsmedvetande är nödvändig. 

Göransson visar att Brilioth i sitt Herdabrev 1950 gav uttryck för en ståndpunkt där han 
betonade det bestående i 

många liberala exegeters och historikers verk.  De har utfört storverk, som hör till den mänskliga odlingens 
förblivande besittningar.1

Brilioth företräder flera av Göranssons egna ideal
I Göranssons teckning av Brilioth finns alltså både bejakande och avståndstagande. 
Göransson bejakar Brilioths historiesyn och hans av liberal teologi påverkade 
kristendomstolkning. Han gör det på ett sätt och med en terminologi som återspeglar ideal och 
synsätt som Göransson själv givit uttryck för i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap. Bilden 
av Brilioth blir något av Göranssons egen idealbild.

1 Göransson 1959b, s 1-39



112

Göransson tar också avstånd. Han tar avstånd när Brilioth i alltför för hög grad lät sig 
påverkas av den ohistoriska nya kyrkosyn som bröt igenom i Sverige från 1930-talet  och 
framåt. Trösten för Göransson är att  Brilioth dock aldrig i grunden övergav sina ursprungliga 
utgångspunkter.

Göransson om svensk kyrkohistorieskrivning 1900-1975
Kyrkohistorisk årsskrift  har under 1900-talet varit det huvudsakliga publiceringsorganet för 
kyrkohistorisk forskning i Sverige.1  När därför Göransson i KÅ 1975 skriver en utförlig 
historik, Kyrkohistorisk årsskrift 75 år, innebär detta att han också redovisar sin inställning 
till svensk kyrkohistorieskrivning 1900-1975. 

Gemensamt för de svenska kyrkohistorikerna under 1900-talet är enligt Göransson en 
bestämd grundsyn, ett religiöst a priori. Religionen förutsätts av de svenska kyrkohistorikerna 
vara ”en historisk realitet, som har samband med livet och meningen med livet”.2  Ett samhälle 
kan därför inte göra sig religiöst urarva. Samhället behöver för sin existens en levande 
religion, menar Göransson.3

Göransson var principiellt emot att kristendomen studerades isolerat. Han uppmärksammade 
alltid den kristna trons funktion i samhället. Detta sätt att se kännetecknade också den 
kyrkohistoriska forskningen i Sverige under 1900-talet. I förgrunden för denna forskning stod 
problem som hörde samman med kristendomen och det kristna samhället, påstår Göransson.4

Det är därför följdriktigt  att Göransson, när han mera allmängiltigt skall formulera betydelsen 
av svensk kyrkohistorisk forskning som den återspeglas i KÅ, förfäktar att den 
kyrkohistoriska forskningen har bidragit till kunskap om hur svenskt samhälle och svensk 
kultur påverkats av den kristna tron.5

Att Göransson gärna ville se de stora kyrkohistoriska sammanhangen, där teologisk 
problematik, samhällsanknytning och vidgat perspektiv hålls samman, är inte att ta miste på. 
Så också i artikeln Kyrkohistorisk årsskrift 75 år. Denna utgångspunkt märks t o m när han 
kritiserar svensk kyrkohistorisk forskning från början av seklet.

Enligt Göransson befann sig den svenska kyrkohistoriska forskningen under tiden fram till 
och med första världskriget stundom i ett något outvecklat stadium. Forskarna valde ofta en 
mera lättillgänglig väg, när de försökte redovisa hur kristen tro format det  svenska samhället 
och nådde därigenom inte ända fram i sin forskning. Därmed avses att KÅ dominerades av 

1 Göransson 1975, s 15

2 Göransson 1975, s 46

3 Göransson 1975, s 16

4 Göransson 1975, s 38 f (där tidsavsnittet 1937-1956 står i förgrunden) 

5 Göransson 1975, s 39



113

deskriptiva faktaartiklar,1  alternativt att kyrkohistorikerna inriktade sig på empiriska 
historiska fakta,2 eller använde sig av den mera lättillgängliga biografiska metoden.3 

Professorn i kyrkohistoria i Uppsala, tillika KÅ:s redaktör, Herman Lundström bedömer 
Göransson sakna sinne för de större kyrkohistoriska sammanhangen. Han lämnade nämligen 
den teologiska problematiken obeaktad i sin forskning.4 

Faran för historicism var enligt Göransson uppenbar. Med historicism menar Göransson 
historiskt detaljarbete och källstudier utan att ta kyrkans lära och ideologi med i beräkningen. 
För att undvika denna historicism krävdes att  forskaren förenade idealism med historisk 
metod.5 

Trots allt kan man dock enligt Göransson även i de första årgångarna av KÅ skönja ”den 
konstruktiva syntesen”, ”det organiska sambandet” mellan kristendomen och den svenska 
folket och samhället.6

Skall man i kort form karakterisera Göranssons artikel Kyrkohistorisk årsskrift 75 år kan det 
ske med följande ord. Göranssons egna ideal och uppfattning tillskrivs oförblommerat också 
den svenska kyrkohistoriska forskningen under 1900-talet. När Göransson beskriver denna 
forskning känns inte enbart innehållet igen från hans övriga kyrkohistoriska författarskap. 
T o m termerna och uttrycken återkommer. Göranssons redovisning kan med fördel läsas som 
ett kompendium över de synsätt Göransson själv företräder. 

Att redovisningen av tiden från 1950-talet fram till 1975 har den karaktären, är kanske inte så 
underligt. Då satt ju Sven Göransson själv på den kyrkohistoriska lärostolen i Uppsala. 
Kännetecknande för den tiden var enligt Göransson impulserna från den internationella 
vetenskapliga efterkrigsutvecklingen.7  Religionens sociala och psykologiska dimension hade 
kommit i blickpunkten. Kyrkohistorien har därför trätt i nära förbund med den religionssocio-
logiska vetenskapen.8 Som bekant var detta den idealbild Göransson så gärna ville mana fram.

De svenska kyrkohistorikerna speglar Göranssons egna ideal
Sven Göranssons teckning av Yngve Brilioth som publicerades 1959, samma år som 
Göransson publicerade sitt sista vetenskapliga arbete Folkrepresentation och kyrka, visade sig 
avslöja inte så lite av Göranssons egna ideal. Texten kunde med fördel läsas även för att få 
kunskap om Sven Göransson. Detta kan i än högre grad hävdas om Göranssons artikel, 

1 Göransson 1975, s 25

2 Göransson 1975, s 36

3 Göransson 1975, s 21

4 Göransson 1975, s 35

5 Göransson 1975, s 22

6 Göransson 1975, s 22

7 Göransson 1975, s 57

8 Göransson 1975, s 60



114

Kyrkohistorisk årsskrift 75 år, den artikel som behandlar svensk kyrkohistorieskrivning från 
1900-1975. Artikeln är skriven när Göransson håller på att  avsluta sitt övriga kyrkohistoriska 
författarskap. Det är uppenbart att Göransson i sin artikel tillskriver de svenska kyrkohis-
torikerna just de synsätt och de ideal som Göransson fört till torgs som sina egna i sitt övriga 
kyrkohistoriska författarskap. Man kan med fördel läsa artikeln som en sammanfattning av 
Göranssons egen syn på sin vetenskap  och på sin kristna tro som den framträder under åren 
1957 –1977 i Göranssons eget kyrkohistoriska författarskap.

2.3 Verkligheten bakom orden

Två frågor inställer sig oundvikligen när man tagit del av Göranssons övriga kyrkohistoriska 
författarskap. Den ena gäller Göranssons beskrivning av det kulturella läget i Sverige. Hur 
förhöll den sig till verkligheten? Den andra frågan som kräver svar är om förhållandet kyrka – 
samhälle förändrades så drastiskt på kontinenten efter andra världskriget som Göransson 
påstår. Att allsidigt besvara dessa frågor låter sig inte göras. Jag nöjer mig med tre stickprov. 
Jag undersöker först intentionerna bakom den ateistiska framstöten i Sverige från slutet av 
1940-talet och framåt. Därefter lyfter jag fram vad den kyrkohistoriska forskningen i 
Västtyskland bearbetat för frågor under efterkrigstiden. Rimligen borde vi då kunna se spår av 
att  kyrkohistorieskrivningen utvecklats på sätt som Göransson skisserat. Dessutom bör vi 
genom de tyska kyrkohistorikernas ämnesval kunna sluta oss till huruvida kyrka - samhälle 
förnyat relationerna sinsemellan. Därefter försöker jag placera in den franska 
religionssociologiska forskningen i sitt sammanhang. Detta för att utröna om den franska 
religionssociologi som Göransson åberopar har den betydelse som Göransson ger den. 

Den svenska kulturelitens kristendomskritik under femtio- och sextiotalet

    Från slutet av 1940-talet till och med mitten av 1960-talet pågick i Sverige en aggressiv 
polemik mot kristen tro. Kampen mot kristendomen leddes av den kulturella eliten, med 
Herbert Tingsten, Ingemar Hedenius och Olof Lagercrantz i spetsen.

Debatten som kulturelitens ateister drog upp fokuserades företrädesvis på kristendomens 
förhållande till skolan och kyrkans förhållande till staten. Trots att skolans sekularisering 
redan var fullföljd, fanns problem som återstod.1 Många av lärarna var ju kristna och gammalt  
tänkande levde kvar. De ateistiska debattörerna stod upp för att rensa ut även detta. Ateisterna 
stred vidare för kyrkans skiljande från staten och man bekämpade en kyrklig sed som man 
ansåg tom och innehållslös. Debatten berörde även frågan om de teologiska fakulteterna. 
Dessa stod under omvandling på grund av samhällsförändring och sekularisering. I denna 
omvandling hade den ateistiska kulturella eliten en viktig del. Vissa ateister med Ingemar 
Hedenius i spetsen intog en extrem hållning. De ansåg att flera av de teologiska professorerna 
bedrev kristen propaganda och inte ägnade sig åt vetenskaplig forskning. Botemedlet mot 

1Arvidsson 1964 s 55 ff, Algotsson 1975, 350 ff, 432-468, Olivestam 1977 passim, Olivestam 1986 passim 



115

detta ansåg Hedenius vara att de teologiska fakulteterna upphörde och fogades till de 
humanistiska.

Allt detta återspeglas i den 1964 utgivna antologin Ateistens handbok (Verdandi debatt) 
sammanställd av Claes-Adam Wachtmeister. I antologin, som utkom i debattens slutskede, 
saknas enbart Olof Lagercrantz av de ateistiska kulturdebattörerna.

En analys av innehållet i Ateistens handbok  visade sig vara en framkomlig väg att bli 
förtrogen med huvudmotiven i den svenska kulturelitens kristendomskritik under 1950-och 
1960-talen. Följande är ett försök till en sådan analys med det begränsade syftet att få ett  svar 
på hur man argumenterade och vad kristendomskritiken ytterst syftade till.

Anknytning till tidigare kristendomskritik
Man observerar vid en sådan analys att argumentationen i Ateistens handbok knyter an till det 
tidiga nittonhundratalets kristendomskritik. Flera av bidragen, närmare bestämt artiklar av 
Hjalmar Söderberg, Bengt Lidforss och Edvard Westermarck, utgöres av omtryck från tio-
talet.1

De samtida bidragsgivarna
Tonvikten är dock lagd på samtida bidrag. Bland författarna märks främst Ingemar Hedenius 
(1908-1982), som också skrivit förordet till antologin. Hedenius som var professor i praktisk 
filosofi i Uppsala tillhörde sin tids ledande och mest polemiska kulturdebattörer. Speciellt 
gisslade han kristendomen och teologerna. Hans mest uppmärksammade kristendomskritiska 
arbete är Tro och vetande från 1949, där han förkastar kristendomen som intellektuellt 
ohållbar och teologin som en kvasivetenskap. Ytterligare en filosof skriver i antologin, Anders 
Wedberg (1913-1978). Wedberg var professor i teoretisk filosofi vid Stockholms universitet.

Vidare medverkar Herbert Tingsten (1896-1973), statsvetare, liberal publicist och författare, 
med två artiklar. Som chefsredaktör på DN 1946-1959 öppnade han ledar- och debattsidorna 
för en skoningslös kristendomskritik. Under Tingstens ledning blev DN ett  centrum för den 
politiska och kulturella debatten i Sverige.

En artikel av Victor Svanberg (1896-1985), professor i litteraturhistoria i Uppsala, välkänd 
som kritiker i radio och press, ingår också i antologin. Hans bidrag ”Varför jag inte är kristen” 
hade tidigare publicerats i Stockholms-Tidningen. I Stockholms-Tidningen medverkade 
Svanberg regelbundet från 1944 till 1966.

En ambitiöst upplagd artikel i Ateistens handbok är ”Kristendomen och skolan" av Stellan 
Arvidsson. Stellan Arvidsson (1902-1997), litteraturforskare, poet och skolpolitiker, gjorde 

1 Kapitlet ”Sagorna från Österlandet” ur Hjalmar Söderbergs (1869-1941) ”Hjärtats oro” från 1909 ingår. Söderberg framstod 
under sin livstid som en framstående liberal opinionsbildare och kristendomskritiker. Även botanisten, kristendoms-kritikern 
och kulturskribenten Bengt Lidforss (1868-1913) är representerad. I bl a Kristendomen förr och nu 1911 gisslar han kristna 
dogmer, kyrka och teologier. Ett avsnitt ur denna bok, ”Två kristna sakrament", ingår i antologin. Den finländske filosofen 
och sociologen Edvard Westermarck (1862-1939) får bidra med uppsatsen ”Kristendom och moral”. Denna uppsats är ett 
nytryck av en skrift i Verdandis småskriftserie från 1909. Westermarck var känd som en betydelsefull inspiratör för den 
naturalistiska relativismen inom moralfilosofin. 



116

sig känd som en frän kristendomskritiker och en profilerad ateist. Arvidsson var ordförande i 
Sveriges författareförbund 1950-1965 och var huvudsekreterare i 1946 års skolkommission, 
där han förespråkade den för alla gemensamma nioåriga enhetsskolan.

Den norske författaren och kulturradikale debattören Arnold Øverland (1889-1968), tillika 
motståndsman och frihetskämpe, redovisar sin hållning i en temperamentsfull artikel i 
antologin. Bengt Anderberg (f 1920) gick genom sin bok Kain 1948 och som redaktör för 
antologiserien Kärlek 1-14 1965-1970 i spetsen för den svenska sexuella revolutionen. Han 
skriver följdriktigt om ”Kyrkan och sexualmoralen”. Sam Lidman (f 1923) gisslar i sin artikel 
uppfostringsmetoder och livsstil i sitt  av pingstväckelsen präglade hem. Sam Lidman är son 
till författaren och pingstpredikanten Sven Lidman. Paul Lindblom (1916-2002) bidrar med 
en artikel kallad ”Kristendom och mentalhygien". Paul Lindblom var rektor vid 
socialhögskolan i Lund 1948-1966 samt direktör för Riksbankens jubileumsfond 1966-1970. 
Lindblom har bl a gjort sig känd som kulturpolitisk skribent och debattör. Vidare medverkar 
Evert Kumm och dansken Erik Elten samt den för sitt socialistiska engagemang kände 
författaren Clas Engström (f 1927). Redaktören för antologin Claes-Adam Wachtmeister har 
också lämnat ett bidrag.

Grundmaterialet till Ateistens handbok är hämtade från anföranden vid en ateistvecka 
anordnad av studentföreningen Verdandi 1962. I denna vecka deltog även Olof Lagercrantz  
(1911-2002). Dennes bidrag saknas dock i Ateistens handbok. Förklaringen är att  Lagercrantz´ 
anförande finns publicerat i Hedenius' antologi Konsten att väcka förargelse. Författaren, 
kritikern och publicisten Olof Lagercrantz, var en av DN:s båda chefredaktörer 1960-1975. 
Han tillhörde med sin kristendomskritik och sina radikala idéer om kultur och politik den 
svenska kultureliten.

Religionsfrihet, men snävt tolkad
Vid läsning av Ateistens handbok finner man att  religionsfrihet skall ses som det 
gemensamma överordnade målet för den ateistiska framryckningen. Med religionsfrihet 
menas att den enskilda människan äger en okränkbar rätt att bilda sig en egen uppfattning i 
livsåskådningsfrågorna och att förkunna sin uppfattning fritt  i tal och skrift. Religionsfrihet 
ses av Stellan Arvidsson som demokrati omsatt på livsåskådningens område.1  Denna 
religionsfrihet, dvs. den enskildes rätt att bilda sig en egen åsikt i livsåskådningsfrågorna, ges 
en strikt och snäv tolkning. Man hävdar att  statskyrkosystemet som sådant strider mot 
religionsfrihetens princip, detta även om en majoritet av befolkningen röstar för ett sådant 
system.2  Stellan Arvidsson går så långt att han menar att man i hemmen kränker 
religionsfrihetens principer, när man ger sina barn en kristen uppfostran.3  Detta sistnämnda 
synsätt antyder att den kristna tron minst av allt betraktas som en harmlös privat angelägenhet 
som man kan ha eller mista. Den är en skadlig företeelse vars verkningar i största möjliga 
mån behöver begränsas.

1 Arvidsson 1964, s 57

2 Se bl a Arvidsson 1964, s 58, Wachtmeister 1964, s 169

3 Arvidsson 1964, s 59



117

Syftet var att bekämpa tron
Gemensamt för författarna i Ateistens handbok är också viljan att bekämpa kristen tro som 
sådan och att argumentera för det motiverade i ett sådant förhållningssätt. Detta var det 
yttersta syftet, oavsett debattämne. Den fortsatta framställningen kommer att visa att så var 
fallet.

För att kunna demonstrera detta så tydligt som möjligt skall jag först granska hur författarna i 
Ateistens handbok  behandlar frågan om tron på Gud och hur man bedömer kristen etik och 
moral. Därefter tar jag upp deras sammanfattande omdömen om den kristna tron. Slutligen 
lyfter jag fram hur de såg på kristen trosutövning i Sverige under deras egen samtid.

Gudstron osannolik och orimlig
Frågan om Guds existens behandlas inte uttalat utifrån den gudsbild eller de gudsbilder som 
förekommer i exempelvis bibeln. Den gudsbild man frammanar är dock i så måtto påverkad 
av kristna gudsföreställningar att den Gud man tar ställning till, framställs som både 
allsmäktig och allgod. Framför allt ses frågan om Gud som ett  teoretiskt  problem som man 
bedömer utifrån filosofisk rationalistisk utgångspunkt. På denna grund blir Guds existens 
osannolik.1

Det motsägelsefulla och orimliga i att som de kristna se Gud som både allsmäktig och allgod 
får Wedberg att ironisera.

Gud framstår som både varm och kall,  både trösterik och skrämmande, både Gud som haver och långsint 
hämndgirig.2

Wedberg är inte ensam. I skilda sammanhang lyfter författarna fram drastiska exempel ur 
verkligheten för att demonstrera orimligheten i att tro på en Gud som är allsmäktig samtidigt 
som han är allgod.3

Gud betraktar man för egen del som skapad av mänskliga föreställningar. Han blir vad 
människorna gjort honom till och han omskapas allt efter skiftande behov.4

När man mera specifikt skall redovisa kristna trossatser sker detta i polemisk ton utan försök 
till förståelse. Trosinnehållet lyfts fram naket och utan sammanhang. Därigenom förstärks 
ytterligare intrycket av det orimliga i att tro.5

Vantolkningar med syfte att framställa tron som orimlig
Flera rena vantolkningar av kristen tro förekommer. En av dessa vantolkningar uppträder 
genomgående och är dessutom viktig för den ateistiska argumentationen. Vad jag avser är att 
Guds ingripanden i världen i alla sammanhang ses som begränsade till under och mirakler. 
Genom att dessa under strider mot förnuftet och kan förnekas, kan också Guds existens 

1 Se ex vis Wedberg 1964, s 18

2 Wedberg 1964, s 19. Se även Wedberg 1964, s 16, Wedberg 1964, s 18, Svanberg 1964, s 51

3 Wedberg 1964, s 17, Svanberg 1964, s 51 f, Øverland 1964, s 48

4 Øverland 1964, s 48, Svanberg 1964, s 52, Wedberg 1964, s 19

5 Wedberg 1964, s 17



118

förnekas.1  I övrigt tycks syftet med vantolkningarna enbart vara att  framställa kristendomen 
som en absurd företeelse. Wedberg påstår att kristen tro tolkar Jesus som Gud Fader i förklädd 
gestalt.2  Øverland talar om den monoteistiska kristendomen som har tre gudar och dessutom 
en ond gud, djävulen.3 Samme Øverland menar att kristendomen lär att människan har en själ 
som vid döden lämnar kroppen och svävar i luften.4

Den kristna trons etiska och moraliska anspråk bestrids
Den kristna trons anspråk på att vara den moraliska ordningens garant bestrids. Dels växlar 
moraliska normer från generation till generation, dels vilar den kristna trons moraliska 
anspråk på en oacceptabel grund, menar Wedberg. Den vilar nämligen på tanken att Gud slår 
ner dem som har vissa ideal, medan han belönar andra. 5  Det är dessutom etiskt undermåligt 
att  som de kristna grunda sin livshållning på hopp om belöning och fruktan för straff, något 
som bl a Øverland betonar.6

I detta sammanhang har även Hjalmar Söderberg något att säga. Denne gick på en annan linje. 
Han menade att den kristna moralen vilar på en orealistisk grund. Den är världsfrämmande, 
den talar om att inte stå den onde emot, att älska sina ovänner, att inte sörja för morgondagen, 
att  inte döma. På grund av att det är omöjligt att leva efter dessa grundsatser tvingas de kristna 
leva tvärtemot vad de lär.7 Att leva på detta sätt betraktar Söderberg som etiskt undermåligt.8

I artikeln ”Kyrkan och sexualmoralen" av Bengt Anderberg förenas den pågående sexuella 
revolutionen med den ateistiska kampen. Bengt  Anderberg påvisar hur försvaret av den 
kristna sexualmoralen befinner sig på ett lutande plan. Biskoparna som företrädare för denna 
moral retirerar ständigt för att inte komma i otakt med tiden. Deras argumentation vilar inte på 
saklig grund.9

De kristna anspråken på att ligga bakom och vara den yttersta orsaken till den moraliska 
utvecklingen förnekas. Detta sker framför allt genom att i Ateistens handbok införa ovan 
anförda uppsats från 1909 av Edvin Westermarck. Med historiska exempel försöker denne 
visa att kristendomens anspråk är falska.10

1 Se ex vis Wedberg 1964, s 17

2 Wedberg 1964, s 17

3 Øverland 1964, s 44

4 Øverland 1964, s 47

5 Wedberg 1964, s 20

6 Øverland 1964, s 43

7 Söderberg 1964, s 26 f

8 Söderberg 1964, s 28

9 Anderberg 1964, s 136-140

10 Westermarck 1964, s 109



119

Vi observerar här att  sedvanlig rationalistisk bevismetod är utbytt mot argumentation genom 
historiska exempel. Naturligtvis är det omöjligt att  bevisa vare sig det ena eller det andra med 
denna metod.

Herbert Tingsten går hårt  åt alla kristna anspråk på att  ligga bakom världsliga framsteg, 
politisk utveckling och politiska frihetssträvanden. Han finner det orimligt att tänka sig att 
idéer som bekämpats av kristna och förts till seger av i huvudsak profana tänkare, ändå enligt 
de kristnas påståenden har sitt ursprung i kristendomen och är beroende av den kristna tron 
för att kunna upprätthållas.1

Kristen tro skadlig
Genomgående förutsättes att kristendomen är en skadlig företeelse. Detta sägs också rent ut 
vid åtskilliga tillfällen. Øverland påstår generellt att kristen tro framkallar ångest. Han 
exemplifierar med kristen helvetestro som ridit den europeiska befolkningen som en mara i 
tusentals år.2  Lindblom brännmärker inte enbart fanatisk kristendom utan menar att även 
kultiverade teologers abstrakta resonemang i pressade situationer kan verka deprimerande. 
Innerst inne är även de kultiverade teologerna präglade av den kristna ofördragsamheten.3
Kristen sexualsyn sägs av Lindblom och Øverland vara skadlig, inte minst för ungdomen.4

Det är också framför allt kristendomens skadliga inverkan på barn och ungdom författarna 
skjuter in sig på. Wedberg vittnar om att hans tro på Gud som ett kategoriskt imperativ och en 
straffande makt under hans barna- och ungdomsår tidvis innebar vild skräck.5  Arvidsson 
menar principiellt att kristen fostran är skadlig. Redan detta att  inge barn föreställningar om 
en personlig och allsmäktig gud, om personlig frälsning och personlig tillvaro efter döden ser 
han som något negativt. Dessa enligt Arvidsson underliga föreställningar skapar svårigheter 
för barnen när de i skolan möter andra uppfattningar.6  Øverland är mera svepande. Han anser 
att religiös fostran har del i skulden att barnens livliga intelligens hämmas.7

På ett  mera allmänt plan beskylls kristendomen av Øverland vara skadlig, därför att kyrkans 
seger bidrog till kulturell nedgång och andligt förfall. Dessutom beskyller han kyrkan för 
religionskrig, kättarbål och häxprocesser som kostat miljontals liv.8  Ingemar Hedenius brer på 
och beskyller kyrkan för att ha varit en av historiens största mördare samt ha skuld till 
antisemitismen. Antisemitism såg Hedenius som den kanske största skamfläcken på vår 
kultur.9

1 Tingsten 1964b, s 101 f, 108

2 Øverland 1964, s 49

3 Lindblom 1964, s 143

4 Lindblom 1964, s 145, Øverland 1964, s 49

5 Wedberg 1964, s 16

6 Arvidsson 1964, s 59

7 Øverland 1964, s 49

8 Øverland 1964, s 50

9 Hedenius 1964a, s 11



120

Kristendomen till sitt väsen intolerant, auktoritär och sluten
Som redan påpekats framstår religionsfrihet och demokrati som omistliga ideal i Ateistens 
handbok. Kristendomen betraktas som dessa ideals motpol. Här några exempel på hur man 
uttrycker sin syn på kristendomen som en intolerant, auktoritär och sluten företeelse.

För de kristna är kristendomens värde höjt över all värdering.1  Personer som inte är kristna 
misstänkliggöres och man lyssnar ej på tvivlaren.2  Detta är följdriktigt eftersom kristendomen 
till sitt väsen är intolerant.3 Dess åskådning är auktoritär och sluten.4  Den kristna tron är stel, 
intolerant och förbjuder fritt tänkande.5  Ofördragsamhet och åsiktsförtryck är en del i den 
kristna traditionen. Frihetstradition saknas.6 

Med denna syn förvånar inte Øverlands påstående att begäret att veta mer av kristen tro 
betraktas som synd och forskning som en fara.7

Huvudangreppet riktades mot de vane- och anpassningskristna
Målet är att framför allt  att bekämpa kristendomen i Sverige. Den kampen är besvärlig. Det är 
irriterande svårt att  få grepp om motståndarna. Visserligen inser man att Sverige är ett land 
som avkristnats snabbare och radikalare än de flesta. Det konstaterar t ex Ingemar Hedenius.8 
Genuin kristendom uppbäres i vårt land av en minoritet, slår Tingsten fast.9 Trons värderingar 
accepteras inte av stora delar av befolkningen, menar Lindblom.10

Mot den minoritet som man betraktar som genuint eller verkligt troende är man vanligtvis 
tolerant. De verkligt troende är konsekventa, de är hederliga. Biskop Giertz är hederlig därför 
att  han vidmakthåller den ursprungliga kristendomen, menar Wachtmeister, och Bengt 
Anderberg talar om sin barndoms schartauaner som konsekventa i sin inställning. Visserligen 
är deras syn i sexualfrågan vanvettig, men den är att föredra på grund av dess konsekvens, 
ansåg Anderberg.11

Øverland hävdar den meningen att de verkligt troende t o m står moraliskt högt och Svanberg 
avundas sin mor som hade en ärlig, lugn och säker tro.12

1 Hedenius 1964a, s 10

2 Lindblom 1964, s 141

3 Arvidsson 1964, s 60

4 Lindblom 1964, s 141

5 Øverland 1964, s 51

6 Arvidsson 1964, s 54

7 Øverland 1964, s 49

8 Hedenius 1964a, s 12

9 Tingsten 1964a, s 14

10 Lindblom 1964, s 145

11 Wachtmeister 1964, s 171, Anderberg 1964, s 139 f, Se även Kumm 1964, s 157.

12 Øverland 1964, s 50, Svanberg 1964, s 53



121

Orsaken till varför man kan inta en tolerant hållning mot dem som man betraktar som genuint 
kristna är inte svår att begripa. Deras hållning är så uppenbart förlegad och ohållbar att  den 
inte längre kan utgöra något hot.

Huvudkriteriet på genuin och äkta kristendom är kompromisslöshet. De genuint kristna 
kompromissar inte med sin tro och anpassar sig ej. Detta är en genomgående åsikt bland 
bidragsgivarna i Ateistens handbok. Anpassar sig gör däremot många andra. Det är mot dessa 
andra som ateisternas huvudangrepp riktas. Det är också ytterst dessa andra som bär skuld till 
att  kristendomen fortfarande har en eftersläpande betydelse i det offentliga livet och är en 
maktfaktor, med många ganska effektiva påtryckningsgrupper.1  Det är denna kristendomens 
kvarvarande betydelse man syftar till att eliminera.

Vanekristendomen gisslas. Det föreligger en allmän välvilja mot kyrkan och mot 
kristendomen i Sverige. Men denna välvilja är slö och blind, anser bl a Herbert Tingsten. 
Människor blundar för det innehållslösa, tomma och rent formella i upprätthållandet av 
kyrklig sed, dvs. dop och nattvard och kyrklig begravning. Man iakttar seden, går kanske 
någon gång om året till kyrkan, men engagerar sig inte.2

Men det är inte enbart allmänhetens vanekristendom man gisslar. Piskan går också över 
kristendomens officiella företrädare. Dessa kastar lärosatser och myter, vränger kristendomen, 
gör religionssvärmaren och martyren Jesus till idealmänniska, säger att man inte behöver tro 
eftersom kristendomen inte är lära utan liv, ger upp sina ståndpunkter i sexualfrågan, växlar 
attityder beroende av omständigheterna. En kristendom som på så sätt  anpassats efter 
tidsomständigheterna gör det på grund av att man vill rädda sin existens, vara mer attraktiv, 
äga inflytande, behålla inflytande som statsreligion, vill fortsätta att vara i förbund med staten, 
inte vill bli allvarligt impopulär. Anpassningen bedöms som ljumhet, halvhet, styggelse, 
förvrängning, flathet inför världslig överhet, uppenbar förfalskning.3

Till dem som angrips hör framför allt  teologerna. Hedenius polemik mot denna grupp  är 
allmänt känd. I Ateistens handbok sammanfattas en artikelserie i ämnet från DN 1962 under 
rubriken ”Om teologerna". Kort uttryckt förkastas de teologer som inte arbetar utifrån vad 
Hedenius betraktar som beprövad vetenskaplig metod. De som låter sin tro infiltrera sin 
forskning och undervisning underkännes.4  Bland de många som angrips finns Gustaf 
Wingren. Denne har enligt Hedenius gått mycket långt i att  utge religiös propaganda som 
vetenskap.5

Botemedlet mot denna teologernas propaganda, som Hedenius benämnar teologandan, är att 
avskaffa den teologiska fakulteterna och överföra deras professorer till de humanistiska 

1 Hedenius 1964a, s 12 Lindblom 1964, s 141

2 Tingsten 1964, s 15, Øverland 1964, s 50 et passim

3 Tingsten 1964a, s 13, Tingsten 1964a, s 15, Söderberg 1964, s 26, Söderberg 1964, s 29, Øverland 1964, s 49, Hedenius 
1964b, s 78, Anderberg 1964, s 137, Anderberg 1964, s 139, Lindblom 1964, s 141

4 Hedenius 1964b, s 77

5 Hedenius 1964b, s 81



122

fakulteterna. Endast så kan en teologi som är en skam för våra universitet  avvecklas, menar 
Hedenius.1

Återigen kan vi alltså slå fast att ateisterna tolkar och förstår i syfte att komma åt och 
bekämpa. 

Ateisternas egen tro
På grundval av Ateistens handbok kan ingen meningsfull analys av de ateistiska debattörernas 
egna livsåskådningar göras. Blott det kan sägas att gemensamt för dem alla är den 
rationalistiska grunden.

I Ateistens handbok  framträder ateisternas åskådning främst som en negation av kristen 
trosuppfattning. Øverlands trosbekännelse sammanfattar denna hållning. Han bekänner: 
”Ingen har skapat världen. Ingen gud är död för min skull. Det finns inget liv efter döden”.2
Det positiva värdet i att undanröja kristendomens inflytande sammanfattar Paul Lindblom 
med följande ord:

När kristendomen försvunnit lämnas plats för positiv livshållning,  där olika livsvärden accepteras liksom 
skilda livsstilar och där man tror på att gemenskapsbehovet måste tillfredsställas på ett mänskligt plan.3

Göranssons analys stämmer 
Vår undersökning har visat att argumentationen i Ateistens handbok bygger på rationalistisk, 
positivistisk grund. Dessutom är framställningen uppenbart ensidig. Debattörerna gör inga 
försöka att bedöma kristenomen allsidigt. Plats ges enbart för negativa omdömen. 
Kristendomen angrips på bred front i syfte att eliminera något som man anser skadligt. En 
specifik religionsfrihetsideologi, där kristendomen sågs som en privatsak, var vapnet framför 
andra i kampen för en definitiv skilsmässa mellan kyrka – stat, ett  vapen som också var 
effektivt när man definitivt ville befästa att kristendomen inte hade något med skolan att göra 
eller teologi med vetenskap. 

När vi jämför denna kristendomskritik med Göranssons beskrivning av den svenska 
kulturelitens ideologi och kristendomskritik slås man av hur väl Göransson beskriver 
motståndarnas hållning och hur pricksäker Göransson var i sin motattack. Just där 
kristendomskritikerna satte in sina avgörande stötar går Göransson till motangrepp. 
Religionsfriheten och frågan om kristendomen som en privatsak blir huvudangelägenheter 
också för Göransson, men hos honom som bekant från helt andra utgångspunkter.

Göransson mot strömmen i uppsalafakulteten
Att denna den svenska kulturelitens ateistiska framryckning hade och fram för allt fick stor 
betydelse är ställt utom allt  tvivel. Nog har denna elit  del i att det svenska religiösa 
engagemanget under det utgående 1900-talet var svagare än i andra jämförbara länder.4

1 Hedenius 1964b , s 81, 96

2Øverland 1964, s 46

3Lindblom 1964, s 145

4 Se ex Pettersson 2001 s 246



123

Hur skakad uppsalafakulteten var av framför allt  Ingemar Hedenius angrepp på teologin som 
vetenskap beskrivs målande bland annat av Birger Gerhardsson. Det var ”kymigt” att  vara 
kristen och teolog i Uppsala under femtiotalet och fram till och med mitten av sextiotalet, 
vittnar han i sin avskedsföreläsning från sin professur i exegetik i Lund.1  Angreppen fick 
också resultat. Teologin förvandlades oundvikligen till det  i vetenskapliga sammanhang 
legitima ”religionsvetenskap”. Sverige gick före i den utvecklingen. Framför allt den 
systematiska teologin omvandlades. Axel Gyllenkrok, påverkad av den analytiska filosofin, 
satte i sin Systematisk teologi och vetenskaplig metod med särskild hänsyn till etiken (1959) 
upp de nya spelreglerna. Där fanns inte längre plats för traditionell systematisk teologi. Den 
klarade inte den för legitimerad vetenskap nödvändiga prövbarheten.2  Skakad var man men 
också påverkad och imponerad. Ragnar Holte, en av de ledande systematiska teologerna i 
Uppsala, betonar i sin avskedsföreläsning 1992 att  han hade ”två betyg i teoretisk filosofi för 
Marc Wogau och tre betyg i praktisk filosofi under Ingemar Hedenius”. Han markerar vidare 
att  han som teolog aldrig känt sig mindervärdig inför fackfilosofer. Detta bl a på grund av att 
Marc Wogau var med och gav honom tre betyg på hans avhandling. Dessutom finner han det 
värt att i sin avskedsföreläsning berätta att  han använde Hedenius som opponent och att 
Hedenius vid ett tillfälle rådgjorde med honom som sakkunnig. Detta vittnesbörd visar 
tydligare än långa utredningar de analytiska filosofernas starka ställning och Hedenius 
inflytande.3

Detta sagt för att visa i vilken kontext Göranssons hållning till vetenskap, teologi, kristendom 
och samhällsanalys stod. Göransson gick mot strömmen.

Tysk kyrkohistorieskrivning efter andra världskriget

    Att det hände mycket i förhållandet kyrka–samhälle i Västtyskland efter andra världskriget 
är allmänt bekant. Erfarenheterna från tredje riket gjorde att kyrkornas frihet erkändes och 
garanterades. Av samma anledning skapades garantier för demokrati och möjligheter till 
religiös mångfald. På dessa grunder förnyades och reglerades efterkrigstidens relationer 
mellan kyrka och stat. Helt allmänt har också en vändning i förhållandet teologi–vetenskap 
skett. Den dialektiska teologins nej till kultur och värld har ersatts av samarbete och 
samverkan.4

Men var utvecklingen verkligen lika dramatisk som Göransson vill göra den? För att pröva 
detta har jag analyserat Theologie im 20 Jahrhundert. Stand und Aufgaben (1983). Där 
presenteras och sammanfattas på ett representativt sätt  1900-talets evangeliska tyska, efter 

1 Gerhardsson 1992 

2 Lönning 1979, Lönning 1982, s 153, 157 ff, 160 f, Gyllenkrok & Jeffner 1976 s 124, 127, 133 ff, Wingren 1981 passim, 
Persson 1981, 9-14, Persson 1978 49f, Jeffner 1981 29 ff, Holte 1981 s 32-38

3 Holte 1992

4 Rendtorff 1982, s 305-312, von Thadden 1982, s 321-335



124

andra världskriget västtyska, historiska och systematiska teologi. Vad jag speciellt söker efter 
är sådant som kan verifiera respektive motsäga Göranssons uppgifter.1 

Wolfgang Bienert menar att de tyska profanhistorikernas socialvetenskapliga frågeställningar 
påverkat även kyrkohistorikerna. Sed, familjeliv, näringsliv och politik har både med samhälle 
och kyrka att göra. Detta har särskilt de tyska medeltidshistorikerna insett.2 

Joachim Mehlhausen skriver om den evangeliska kyrkohistorieskrivningen kring 
reformationstidevarvet. Denna har fram till 1980-talet koncentrerats på teologihistoriska 
frågeställningar.3  Till profanhistorikerna har överlåtits övriga forskningsområden, bl a 
frågorna kring näringsliv och socialt liv. Detta beklagar Mehlhausen eftersom därigenom 
möjligheterna till kunskap om religionens funktion och betydelse försvåras.4  1700-
talsforskningen står inför utmaningen att skildra hur de politiska och kyrkliga strukturerna 
liksom de sociala och religiösa strömningarna var ömsesidigt beroende av varandra. Hittills 
har kyrkohistorieskrivningen haft teologihistorisk inriktning och därigenom varit 
personorienterad.5  Mehlhausen konstaterar vidare att 1800-talets tyska evangeliska 
kyrkohistorieskrivning alldeles nyligen slagit om från att ha varit  person- och 
händelseorienterad till att koncentrera sig på problemorienterad historisk strukturanalys.6 Den 
ansats i kyrkohistorieskrivningen som innebär att man börjat intressera sig för hur de 
socioekonomiska betingelserna påverkar fromhetsstrukturer och teologi hälsar Mehlhausen 
med glädje7

Här är inte plats att  mera utförligt referera den utveckling den systematiska teologin 
genomgått. Så mycket bör dock nämnas att  Hermann Fischer i sitt avsnitt  om den 
systematiska teologin betonar att de teologer som föddes på 1880-talet fortfarande är 
dominerande. Han avser Werner Elert, Karl Barth, Paul Tillich, Friedrich Gogarten, Paul 
Althaus d y, Emanuel Hirsch och Emil Brunner. Den omvälvande betydelse som första 
världskriget haft på teologin betonas, medan däremot utvecklingen efter andra världskriget 
inte lyfts fram på samma sätt. Den dialektiska teologin, den religiösa socialismen och 
lutherrenässansen måste förstås utifrån skeendet i samband med första världskriget, betonar 
Fischer.8  Den teologiska utvecklingen i nutiden är oklar och Fischer avstår från att bedöma 
den.9

1 Att jag just valt Theologie im 20 Jahrhundert beror på rekommendation från den tyske kyrkohistorikern Berndt Moeller. 

2 Bienert 1983, s 171 f, s 180, s 190

3 Mehlhausen 1983, s 203 f

4 Mehlhausen 1983, s 204 f

5 Mehlhausen 1983, s 260 f

6 Mehlhausen 1983, s 266

7 Mehlhausen 1983, s 271

8 Fischer 1983, s 328 f, 364

9 Fischer 1983, s 387 f



125

De under 1900-talet utgivna sammanfattande och översiktliga tyska evangeliska 
kyrkohistoriska framställningarna recenseras i Verkündigung und Forschung. 1980, Heft 1 
und 2. 1  Några tankar från denna forskningssammanfattning är i detta sammanhang värda att 
lyfta fram. 

Reinhart Staats, som skriver om medeltiden, beklagar att  översikterna över medeltiden 
mestadels är skrivna av profanhistoriker. Detta har enligt Staats sin grund i den för nutiden 
typiska spänningen mellan kristendom och kyrka. Dessutom är teologisk reflexion över 
kristendomens universalhistoriska karaktär enligt Staats en bristvara.2  Profanhistorikerna 
brottas beklagligtvis inte med kyrkohistoriska frågor i sina allmänhistoriska framställningar, 
påpekar Staats dessutom.3

De historiker som sysslar med reformationstid och konfessionalismens tid tar hänsyn även till 
religion i sina framställningar. Frågan är hur de ser på religionens betydelse, skriver Martin 
Brecht. Kyrkohistorikerna å sin sida kan inte förbise icke-kyrkliga och icke-teologiska fak-
torer.4  Kyrkohistorikerna har dock mest sysslat med detaljstudier i teologihistoria. Deras 
studier har inte påverkat synen på epoken.

Bland de översikter som innefattar nutiden accentuerar Joachim Mehlhausen i sitt bidrag 
Berndt Moellers Geschichte des Christentums in Grundzügen (1965, 2 Auflage 1979). 
Moeller har en positiv syn på den dialektiska teologin. Fördelen med den dialektiska teologin 
är enligt Moeller att den evangeliska teologin genom denna riktning fick tillbaka sitt 
självmedvetande. Han efterlyser en nutidskyrkohistoria som låter kristendomen konkret 
ställas mot nutidens andliga, tekniska och samhälleliga utveckling. Kyrkohistoria låter 
försvara sin plats som teologisk disciplin enbart genom att vara en kritisk teologisk instans i 
samhällsanalysen, menar Moeller.5

Göransson och tysk kyrkohistorieskrivning
Någon mer påfallande samklang mellan tongångarna i tysk kyrkohistorieskrivning efter andra 
världskriget och Göranssons skildring av efterkrigstidens tyska kyrkliga och samhälleliga 
förhållanden låter sig som synes inte upptäckas. Det gemensamma synsätt  som enligt 
Göransson spritt sig i Västeuropa återspeglas inte i de forskningssammanfattningar jag 
analyserat. De som författat  forskningssammanfattningarna efterlyser i gemen en 
historieskrivning som tar hänsyn till och beaktar religionens betydelse i samhällsspelet. 
Samtidigt antyder de nödvändigheten av en mera samhällsanknuten kyrkohistorieskrivning. 
Så till vida är de överens med Göransson. Men det som är faktum och verklighet hos 
Göransson är förhoppning i forskningssammanfattningarna. Göranssons synsätt  återspeglas 

1 Brecht 1980a

2 Staats 1980, s 61

3 Staats 1980, s 66 f

4 Brecht 1980b, s75 f

5 Mehlhausen 1980, s 133 ff



126

inte heller i den profana historieskrivningen om man får tro ett antal på svenska utgivna 
forskningssammanfattningar av västtysk historieskrivning efter andra världskriget.1

Fransk religionssociologi som tolkningsmall 

Den franska religionssociologin
Från 1900-talet har kyrkorna i accelererande omfattning nyttjat religionssociologiska 
undersökningar som redskap  i sin evangelisation. Så även i Frankrike där på katolsk grund en 
"sociologie religieuse" växte fram. Dess upphovsman och främste företrädare var 
fransmannen Gabriel Le Bras (1891-1970). Le Bras och hans anhängare genomförde från 
1930-talet och framåt en rad empiriskt anlagda religionssociologiska undersökningar med 
syfte att klarlägga den katolska kyrkans faktiska ställning bland människorna i Frankrike. 
Under efterkrigstiden intensifierades arbetet. Bland annat kartlades och presenterades på 
1950-talet det andliga läget i 40 000 franska landsförsamlingar. 

Le Bras använde alla tänkbara metoder för att belysa folkets religiösa liv och uppfattningar. 
De fakta han fick fram genom statistik och intervjuundersökningar relaterade han till 
demografiska och ekonomiska fakta samt till andra det dagliga livets realiteter. Framför allt 
satte han in sitt material i ett historiskt  sammanhang. Kännetecknande för Le Bras var vidare 
att  han betonade vikten av samarbete med andra vetenskapliga discipliner. Relevanta resultat 
från olika forskningsfält bör enligt Le Bras metodik ses samman. 

Le Bras var påverkad av Emile Durkheim (1858-1917), en av den moderna sociologins 
klassiker. Denne menade att det i varje samhälle finns något som hålls för heligt och att 
religionen därför är ett universellt fenomen. Ett samhälle kan enligt Durkheim inte äga 
bestånd om det inte svetsas samman av gemensamma religiösa föreställningar. Durkheim 
sökte i sin forskning svar på frågan om relationen samhälle-religion. Durkheim, liksom Max 
Weber (1864-1920), arbetade främst med ett historiskt material.

Durkheims huvudtes gällande framtiden var att den etablerade kyrkan skulle få allt mindre 
inflytande på människors sociala liv. Enligt Le Bras kunde detta inte fastställas förrän man 
fått  tillgång till relevanta och konkreta uppgifter om det religiösa tillståndet på basplanet. 
Genom de omfattande undersökningar om det religiösa läget i Frankrike som genomfördes på 
initiativ av Le Bras kunde emellertid Durkheims huvudtes bekräftas.2

Ytterst vilade Le Bras forskningsprogram på föreställningen om religion som människornas 
möte med det heliga, ett möte som med nödvändighet gav en socioreligiös feed-back, som i 

1 Cassegård 1995, Nybom 1982, Sparr 1995 

2 Om nedgången i kyrklig observans se Hervieu-Léger 1990, s 15-25 



127

vissa avseenden var möjlig att undersöka. Religionen betraktade han som något som ägde 
identitet men befann sig i permanent förändring.

Göran Gustafsson placerar in den franska religionssociologi som företräddes av Le Bras bland 
den konfessionella sociologi vars yttersta syfte var att  befrämja reformer i den egna kyrkan. 
Den franska religionssociologin utnyttjades för att underlätta för den katolska kyrkan att 
organisera sig bättre och skapa underlag för fortsatt evangelisation.1

Robin Gill karakteriserar den franska religionssociologin efter andra världskriget under Le 
Bras och Boulard på följande sätt. Den är en sociologi som med ett antal skilda sociologiska 
tekniker undersöker kyrkorna på den franska landsbygden i syfte att befrämja deras mission. 2

Luis Angelo Saboga Nunes har studerat  Le Bras produktion, bedömt den samt satt in den i ett 
sammanhang. Han ser Le Bras med den nutida sociologins glasögon, främst utifrån en nu 
verkande och ledande fransk sociolog, Danièle Hervieu-Léger. I relation till konfessionell 
fransk religionssociologi bestämmer Nunes, i anslutning till Hervieu-Léger, den vetenskapligt 
arbetande sociologin som förutsättningslös i betydelsen utan egna intressen att befrämja eller 
försvara. I denna mening var Le Bras forskning inte förutsättningslös. Istället var den 
konfessionellt bestämd och befann sig i viss motsättning till en vetenskapligt orienterad 
religionssociologi. 

För den fortsatta framställningen är det av vikt att lyfta fram att Nunes konstaterar att Le Bras 
och hans anhängares omfattande undersökningar i mycket ringa grad togs tillvara av den 
katolska kyrkan i Frankrike.

I sin sakkritik av Le Bras hänvisar Nunes bl a till F A Isambert som menade att Le Bras inte 
var tillräckligt djupgående i sina tolkningar av de religiösa riterna samt att  Le Bras, när han 
drog sina slutsatser, lät såväl sociologi som andra discipliner stå tillbaka för det överordnade 
målet att befrämja kyrkan.

Nunes visar att Le Bras under sin livstid hade en ledande ställning, men han observerar också 
att  hans arbeten inte längre (1997) är aktuella i den franska religionssociologiska forskningen. 
Däremot har Le Bras enligt Nunes fått anhängare bland historiker och samhällsforskare.3

Den franska religionssociologin i Sven Göranssons tolkning
En av dem som påverkades av denna franska religionssociologi var som vi observerat Sven 
Göransson. Göransson ansluter sig i själva verket från 1960-talet och framåt reservationslöst 
till den franska religionssociologin. Han kopplar explicit kyrkohistorieämnets förnyelse till Le 
Bras nyansatser. 

1 Gustafsson 1991, s 5-8

2 Gill 1996, s 17 

3 Ovan har refererats från Gustafsson 1991, s 7 ff. Nunes (1997). Nunes (1996)



128

I sitt  övriga kyrkohistoriska författarskap kämpar Sven Göransson mot den svenska 
kultureliten och mot teologer som inte förstått sin uppgift. Genom sin anknytning till fransk 
religionssociologi fick Göransson vapen i sin hand. 

Göranssons tolkning kritiskt granskad
Det är ovedersägligt att  Göransson betraktade den franska religionssociologin som något nytt 
som i grunden påverkade synsättet på kontinenten och då främst i Frankrike. Inte med ett  ord 
antyder han att Le Bras undersökningar eller tolkningar kan diskuteras eller vara diskutabla. 
Inte med ett ord berör han att Le Bras hade svårt att få genomslag för de reformförslag han 
lade fram på grundval av sin forskning. Inte med ett ord säger han att den kyrkliga 
observansen i Frankrike alltmera försvagades efter andra världskriget. Istället betonar 
Göransson att den franska religionssociologins synsätt genomsyrat fransk religiös mentalitet.

För de forskare jag refererat ter sig den franska religionssociologin under Le Bras som 
konfessionell teologi med syfte att  befrämja den katolska kyrkan i Frankrike. Göransson 
förkunnar denna franska religionssociologi som vetenskapens sista ord. 

Verkligheten bakom orden. Slutord 

Så sammanfattningsvis: Sven Göransson använde i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap 
bestämda tolkningsmallar utifrån vilka han grupperade sitt från litteraturen hämtade 
kyrkohistoriska material. Han hade dessutom en bestämd uppfattning om det bärande i den 
historiska utvecklingen. Sina ”sanningar” hade han hämtat inte minst utifrån den franska 
religionssociologin. Att Göranssons ”sanningar” långtifrån alltid på ett allsidigt sätt 
återspeglade faktiska förhållanden, vågar jag hävda redan utifrån ovan företagna stickprov. De 
springande punkterna i svenska kulturelitens kristendomskritik däremot har Göransson enligt 
min mening uppfattat inkännande. Åtminstone är det så om man jämför Göranssons 
bedömning av kulturelitens kristendomskritik med vad författarna i Ateistens handbok 
uttrycker. 

3 LÄROBÖCKERNAS APOLOGETISKA     
INFALLSVINKLAR 
3.1 Inledning 
I detta kapitel skall jag redovisa min analys av Göranssons läroböcker, läroböcker som också 
syftade till att fungera som handböcker. Anledningen till att  dessa böcker ägnas ett eget 
kapitel och inte bedöms i samband med analysen av hans övriga kyrkohistoriska författarskap 
är denna. Läroböckerna tydliggör Göranssons grundhållning på ett  sätt  som inte äger 
motsvarighet i övrigt material och kräver därför en separat behandling.1
 

1 Mitt sätt att granska Göranssons läroböcker liknar Harry Lenhammars arbetssätt i Lenhammar 1985.



129

I nästa kapitel tar jag upp den tyska kyrkohistoriska debatten om kyrkohistoria som teologi 
samt granskar kritiskt en av de framträdande företrädarna för teoribildningen kring 
kyrkohistoria som teologi, K D Schmidt. Detta gör jag utifrån dennes lärobok i kyrkohistoria, 
Grundriss der Kirchengeschichte. Genom detta förfarande skapar jag ytterligare material för 
min bedömning av Göranssons kyrkohistorieskrivning. I ett slutavsnitt kan jag sedan redovisa 
mitt slutgiltiga omdöme om religion och trosinterpretationen i Göranssons kyrkohistoriska 
författarskap.

Göranssons publicerade och för allmänt bruk avsedda läroböcker 
Tre av Göransson läroböcker i kyrkohistoria skall här tas upp till behandling. Dessa är 
Kyrkohistoria 2. Från påvens gudsstat till religionsfriheten, (1969), Kyrkohistorisk 
orientering, (1970) och de avsnitt i Kyrkohistoria 3. Från västerns religion till världsreligion, 
(1976) som är skrivna av Sven Göransson.

Motivet bakom att välja just dessa tre är att  dessa böcker är de enda som Göransson 
publicerat. Hans stencilerade "Allmänna kyrkohistoria" har i varierande utformningar 
utkommit i en rad upplagor utan angivande av år när de tagits i bruk. Den fungerade under 
framför allt 1960-talet som kursbok för teologistudenterna i Uppsala. 

År 1971 lät Göransson via Svenska Kyrkohistoriska Föreningen ge ut en offsettryckt, 
maskinskriven lärobok Kristendomens historia. Del I Från antiken till reformationen. Del II 
Från reformationen till upplysningstiden. Även denna bok var i främsta hand avsedd för 
internt bruk. Göransson betraktar framställningen som preliminär.1

Vi utgår här från att de ovan anförda tryckta och för allmänheten publicerade kyrkohistoriska 
handböckerna tydligare än de för internt bruk avsedda böckerna anger Göranssons mera 
definitiva positioner. De är dessutom alla skrivna relativt nära Göranssons pensionering 1977, 
varför de måste anses spegla Göranssons mera slutgiltiga hållning.

Kännetecknen
Det talas påfallande ofta om olika epoker i Göranssons läroböcker. Detta har sina skäl. 
Göransson delar regelmässigt in utvecklingen i epoker, dvs. i med precisa årtal avgränsade 
tidsavsnitt. Årtal och tidsavsnitt är beroende av vilken problematik han behandlar. 
Metoden att epokindela använder Göransson för att komma åt och göra det karakteristiska i 
ett  skeende tydligt. Att bemöda sig om att klarlägga det avgörande problemet, den bärande 
problematiken är ett av Göranssons kännetecken. 

Vid en ytlig läsning förefaller Göranssons läroböcker ostrukturerade. Så är emellertid inte 
fallet. Bakom Göranssons texter ligger alltid en bestämd grundhållning och en 
grundinställning som påverkat urval av material, materialbehandling och framställning. Detta 
gäller såväl Kyrkohistoria 2 som Kyrkohistorisk orientering och Kyrkohistoria 3. Mest lik en 

1 I förordet anger Göransson att framställningen är preliminär



130

regelrätt  handbok i kyrkohistoria är Kyrkohistoria 2. Denna kan man med fördel använda för 
att slå upp basfakta, årtal osv. 

Göransson betraktar aldrig kyrkornas utveckling isolerat. Han ställer genomgående 
kristendomens och kyrkornas relationer till det omgivande samhället i fokus. Dessa relationer 
bestämmer det kyrkohistoriska läget.

Grundinställningen
I läroböckerna framställs religionen, varmed primärt avses kristendomen, genomgående som 
en samhällsomvandlande kraft med betydelse för den västerländska samhälls- och 
kulturhistorien.1  Påfallande är att Göransson hävdar att kristendomen fortfarande efter andra 
världskriget äger denna inneboende kraft.2

3.2 Kyrkan och kristendomen i samhället. Tre infallsvinklar

Här skall ett försök göras att se hur Göransson i sina läroböcker beskriver kyrkans och 
kristendomens betydelse för samhället i relation till andra faktorer under olika epoker i 
kyrkans historia. Jag skall särskilt uppmärksamma hur Göransson skiftar infallsvinkel och 
angreppspunkt beroende på var han befinner sig i sin redovisning.

Den kristna tron - en sammanhållande och drivande kraft

Potentiellt och oftast  också reellt framstår kristendomen för Göransson från medeltiden och 
framåt till och med slutet av 1600-talet som en sammanhållande och drivande kraft  i det 
västeuropeiska samhället. På ett eller annat sätt framhåller han alltid detta.

Minst problem med det grundläggande synsättet får Göransson vid beskrivningen av det 
högmedeltida samhället. Han kan med visst fog helt enkelt slå fast att detta hölls samman av 
påve och kyrka.3  Senmedeltidens mer splittrade samhällsbild ger inte anledning till samma 
generella uttalande.4 Där fokuserar Göransson istället på nationalstaternas framväxt och finner 
att dessa utvecklades genom samverkan mellan kungamakt och kyrka.5  Under 
reformationstiden får Luthers frälsningsfråga representera kristendomens andliga kraft. Denna 
var inte enbart avgörande för den religiösa utvecklingen utan också för den politiska och 
sociala.6  Den katolska och lutherska konfessionalismen tillskriver Göransson en avgörande 

1 Göransson 1970a, förord

2 Göransson 1976a, s 155, 157, 231, 296

3 Göransson 1969, s 1, 3, Göransson 1970a, s 41 et passim

4 Göransson 1969, s14, 16, 22

5 Göransson 1969, s59, Göransson 1970a, s 60 f

6 Göransson 1969, s 105, 109 f, 139



131

inverkan.1  Han betonar i samband med detta att den katolska enhetskulturen återupprättades 
genom skolastiken och barocken.2

Har då Göransson något närmare att säga om vad det var som kännetecknade den kristendom 
som han ger en så avgörande betydelse? En hel del visar det sig.

För medeltidens del lägger han stor vikt vid den religiöst  betingade eden som höll samman 
feodalherrarna 3  och han betonar att den förhärskande transscendentala historiesynen hade 
betydelse för såväl politik som för det vardagliga livets utformning. Med andra ord hade det 
betydelse att såväl kyrka som samhälle levde i föreställningen att himlen var målet för 
livsvandringen.4 

Särskilt i Kyrkohistorisk orientering visar Göransson hur religiösa föreställningar kunde 
smälta samman med andra i samhället levande föreställningar och bilda fruktbara och 
betydelsefulla synteser.5

När nationalstaterna växte fram och med den nationalkyrkligheten hade man i de olika 
kyrkorna behov av religiösa motiv som gjorde det lättare att  hävda sin ställning gentemot 
påvemakten. Man tog till bibeln med sina gammaltestamentliga kungar och man hänvisade till 
fornkyrkan med sina kristna kejsare som vårdade sig om och höll sin hand över kyrkan.6

Vi har redan nämnt att Luthers religiösa fråga, hans frälsningsfråga, ses som det centrala 
under reformationstiden.7  Men tron på frälsningen av nåd kom inte ned till jorden som en 
blixt från klar himmel. Marken var förberedd genom asketisk kyrkokritik, lekmannafromhet, 
humanism, eskatologiska och apokalyptiska rörelser.8  Sedan, när reformationen hade satt sig, 
uttryckte de protestantiska kyrkorna sin identitet i en rad förpliktande sinsemellan olikartade 
bekännelser.9

 
Något gemensamt kännetecken på den kristna tro som ges en så avgörande betydelse får vi 
alltså inte. Kristen tro får representeras av vitt skilda företeelser. Och vad Göransson mera 
specifikt menar när han i skilda sammanhang talar om kyrkan blir aldrig riktigt klarlagt. 

1 Göransson 1969, s 244 f, 250 ff, 255, 259 f, 262 ff et passim

2 Göransson 1969, s 257 f

3 Göransson 1969, s 5 f

4 Göransson 1969, s 7

5 Göransson 1970a, s 28, 32, 33 ff, 37f, 41, 46, 55

6 Göransson 1969, s 16, 22

7 Göransson 1969, s 105, 109 f 

8 Göransson 1969, s 96-103

9 Göransson 1969, s 250 f



132

Göransson har naturligtvis ögonen öppna även för annat än religion som också påverkade 
kyrkans ställning. Medeltidens starka kyrka hade som en av sina förutsättningar det medeltida 
samhällets starka decentralisering.1  Nationalkyrkligheten under senmedeltiden berodde ytterst 
på ändrade samhällsförhållanden, ökade ekonomiska resurser och penninghushållning.2 
Göransson räknar upp en rad yttre faktorer för att visa att  reformationstiden utveckling även 
hade andra orsaker än de religiösa. Det var därför ingen tillfällighet att  den ”hierarkiskt 
sakrala kyrkan” kunde sprängas.3 

Hur Frankrike bäddade för framtida sekularisering 
Nu menar förvisso inte Sven Göransson att kyrkans inflytande villkorslöst innebar något gott. 
Tydligast framkommer det i hans teckning av utvecklingen i Frankrike. 

Frankrike var under "den efterkonfessionella epoken" Europas ledande politiska och 
kulturella makt. Denna ställning hade landet bland annat vunnit genom att furstemakt och 
kyrka ingått förening med varandra. 

Denna förening mellan en enväldig furstemakt och en konfessionellt bestämd kyrka fick 
ödesdigra följder. Göransson registrerar noggrant dess negativa verkningar och hävdar att de 
på sikt utgjorde grogrund för den franska revolutionen. 

Jesuitorden bestämde framgångsrikt den katolska kyrkans kurs i Frankrike. Dess segrar var 
emellertid kortsiktiga. I det långa loppet ledde jesuiternas verksamhet in i kyrkans kris.

I det långa loppet blev dock ordens kortsiktiga nyttobetonade målsättning hämmande för dess möjligheter att 
möta en ny tid. Ordens humanistiska utbildning var i sista hand avpassad för kyrkans behov. Denna svarade 
inte mot den borgerliga världens behov, mot det experimentella och fria sanningssökandet, som satte in vid 
1600-talets mitt. Jesuitordens militära, auktoritetsbundna disciplin och uppfostringsprogram mötte i den fria, 
förutsättningslösa och erfarenhetsmässiga inställning, som följde med cartesianismen, upplysningen och 
pietismen, en överlägsen andlig kraft.

Jesuitorden fick både positivt och negativt avgörande betydelse för den romersk-katolska kyrkan. Den 
bestämde dess kurs i konfessionalismens och fursteabsolutismens tidsålder, både som katolsk restauration 
och motreformation. Den ledde dess väg in i den kris, som ändade med den antiklerikala upplysningen, den 
katolska nationalkyrklighetens fall och ordens egen upplösning. 4

Genom detta sätt att beskriva verkligheten i Frankrike har Göransson i själva verket tecknat 
en bakgrund till den fortsatta utvecklingen. Ett av syftena med Göranssons redovisning av det 
franska enhetsverket och jesuiternas framgångar i Kyrkohistoria 2 tycks vara att  göra 
utvecklingen i Frankrike under 1700-talet mera förståelig. Men mera därom senare.

1 Göransson 1969, s 5

2 Göransson 1969, s 14, 29

3 Göransson 1969, s 96-103, 132 f, 139, 141, 143, 158

4 Göransson 1969, s 225



133

Göransson ger alltså sammanfattningsvis kyrka och tro en avgörande betydelse för 
samhällsutvecklingen från medeltid fram till och med 1600-talet. Den kristna tron i dess olika 
yttringar ser han som en sammanhållande och drivande kraft i samhällsutvecklingen. Men han 
är också angelägen att visa att denna kraft inte var ovillkorligen verksam utan beroende av att 
samspelet med samhället fungerade som det skulle. 

Den bevarade betydelsen

Göransson tillspetsade och positiva formuleringar om neologi och upplysning har åtminstone 
fått  mig att höja ögonbrynen. Neologins program ”kristendomen framställd för moderna 
människor på deras eget språk, med deras problem”, visar ”i hur hög grad upplysningstiden 
var en kristen epok med ett starkt krav på prästernas förkunnelse.”1 
Upplysningen var ”en kristen epok”, men det räcker inte med det. Upplysningen påstås i de 
lutherska länderna dessutom vara ”en kyrkligt och religiöst integrerad epok såsom på intet 
annat sätt i Europa.” Detta skriver Göransson med hänvisning till att inom lutherdomen 
rationalism, kristocentrisk fromhet och mystik under upplysningstiden levde sida vid sida.2

Å andra sidan erkänner även Göransson, som så många andra, att kristen tro försvagades 
under upplysningstiden.

För att förstå vad Göransson menar när han skriver om 1700-talet behöver man veta att  den 
springande punkten för honom är något han kallar den nya kultursynen eller kultursyntesen. 

Denna nya kultursyn började bryta fram under slutet av 1600-talet för att sedan i de 
västeuropeiska staternas ledande samhällsskikt, oberoende av vilken konfession man 
tillhörde, dominera 1700-talet. Den var ”samstämmig i den grundläggande inställningen till 
tillvaron, till människan, till religionen och till naturen.” 3

I sin beskrivning av den nya kultursynen i Kyrkohistoria 2 renodlar Göransson och spetsar 
till. Han påstår att med den nya kultursynen fick staten en inomvärldslig istället för som 
tidigare en övervärldslig målsättning.4  Statens bästa bestämdes numera empiriskt-politiskt.5 
Patriotism, nationalism och sunt förnuft blev sammanhållande band i staten.6  Varje stat fick 
bestämma sin konfessionella status efter vad som bäst gagnade den. Den religiösa 
bekännelsen blev en politisk och social faktor som vägdes mot andra faktorer.7

1 Göransson 1969, s 363

2 Göransson 1969, s 370

3 Göransson 1969, s 316

4 Göransson 1969, s 318

5 Göransson 1969, s 321

6 Göransson 1969, s 318

7 Göransson 1969, s 322



134

Religionen privatiserades i den meningen att varje människa själv blev ansvarig inför Gud för 
sin religion.1 Auktoritet och lära hade fått vika för förnuft  och erfarenhet.2 Istället för att se på 
kyrkan och bekännelsen som absoluta sanningar talade man om ”kristendomen som den 
fullkomliga, absoluta religionen".3  Individens frihet blev till kyrkoprincip: 

Kyrkan som yttre organisation blev en politisk fråga, medan kyrkan som ett inre religiöst liv och som 
sammanslutning och förening av troende blev den enskildes och de religiösa gruppernas angelägenhet, som 
staten endast befattade sig med ur ordningssynpunkt.4

Allt detta hörde samman med den begynnande industrialismen och borgerskapets framväxt. I 
detta nya samhälle förlorade den gamla överheten, inklusive prästerna, sin maktställning. 
Adeln och borgarna förvandlades till ämbetsmän, köpmän och industriidkare.5

Den nya kultursynen fördes till mognad genom erfarenhetsbaserad vetenskap och cartesiansk 
metafysik. Detta skedde desto lättare som religionskrigen hade underminerat tilltron till den 
konfessionella epokens av kristen bekännelse bestämda tänkande.6 
 
Den förutsättning som gällde för att kristen tro även under denna tid skulle kunna bevara sin 
betydelse var att kyrkan samspelade med samhällskrafterna. Detta betydde i sak att den 
kristna tron anpassades till de nya förhållandena. När så inträffade kunde kristendomen 
framträda integrerad och stark. Skedde inte detta förlorade kyrkan sin auktoritet med 
sekularisering och kristendomsfientlighet som följd.

Göranssons redovisning av den kyrkohistoriska utvecklingen i framför allt England och 
Tyskland kan ses som exempel med syfte att påvisa det riktiga i denna bedömning.

Kristen tro i ny utformning. Exemplen England och Tyskland
När Göransson skildrar samhällsutvecklingen i England från toleransediktet 1689 fram till 
tiden för franska revolutionen är poängen alldeles tydlig. Kristen tro i ny  utformning kunde 
infogas i det  borgerliga samhället och inifrån påverka samhällsutvecklingen, detta till skillnad 

1 Göransson 1969, s 318

2 Göransson 1969 s 319

3 Göransson 1969, s 319 Människan blev alltings norm under upplysningstiden. Denna människa var dock ingen 
från Gud isolerad människa: Antropoteologin gav människan ett gudomligt ursprung och en gudomlig glans.
(Göransson 1969 s 373)
Den ”rationalistiska religionssynen” utgår enligt Göransson i Kyrkohistorisk orientering från förnuftet som 
tillvarons norm. Denna egenskap ägde förnuftet inte i sig självt. Förnuftet var givet av Gud. Detta ledde i sin tur 
till tanken på att förnuftet som givet av Gud inte kunde utsättas för prövning, vilket gav mystiken, som 
koncentrerade religionen till Guds röst i människans inre, det inre ljuset, nya incitament. Samtidigt fick den 
individuella religionsfriheten en rationell motivering. Förnuftets primat ledde vidare till att moralen, det för alla 
människor allmängiltiga betonades. (Göransson 1970a, s 121) Genom detta sätt att se binder Göransson samman 
upplysningens religiösa yttringar.

4 Göransson 1969, s 319 f

5 Göransson 1969, s 319-322

6 Göransson 1969, s 316, 321



135

från i Frankrike, där kyrka och statsmakt stod i strid med det framväxande borgerliga 
samhället.1

Göransson ger en rad exempel på hur teologin i England hade anpassats. 

Den bredkyrkliga riktning som dominerade 1700-talets engelska kyrka, den 
så kallade latitudinarismen var så vidsynt att den t o m medgav individuell religions- och 
lärofrihet. 

Intresset för de dogmatiska lärofrågorna mattades och inriktades i stället alltmera på 
kristendomen som en universell, för människorna och mänskligheten nyttig och giltig 
religionsform. John Locke får exemplifiera den utvecklingen.2

Deismen hade framgångar i Frankrike. I England däremot hade deismen, vars främsta 
kännetecken var övertygelsen att Gud var helt igenom passiv, svårt  att få fäste. Detta trots att 
deisterna fritt fick sprida sina synsätt, något som var förbjudet i Frankrike. Det som framför 
allt gjorde att deisternas skepticism inte fick fäste bland den engelska allmänheten, var att den 
engelska statskyrkans ”etiskt personliga kristendomstyp”, med sin tolerans, befann sig i 
samklang med den allmänna opinionen.3 

Trots allt råkade kyrkan i kris i takt med det engelska samhällets förändring under 1700-talet. 
Massinflyttningen till städerna åstadkom att  den större delen av befolkningen inte längre 
nåddes av det kristna budskapet.4  Den deism och den indifferentism som man länge nog 
kunnat hålla på avstånd, tilltog.

Skulden till detta var parlamentet som i sin omsorg om religionsfreden inte vidtagit några 
åtgärder för att  förändra kyrkans organisation och anpassa den efter de ändrade 
samhällsförhållandena.  5  Dessutom fanns inget organ där man i denna för samhälle och kyrka 
så omvälvande tid kunde debattera kyrkliga frågor.6  Att  dissenters fortfarande var uteslutna 
från offentliga tjänster, gjorde inte saken bättre. 7

Även när Göransson skriver om den lutherska konfessionalismen under upplysningstiden 
1690-1800 i Kyrkohistoria 2 är huvudintresset inriktat på att skildra den kristna trons 
anpassning till och förbindelse med ett samhälle i omdaning. När relationen var rätt  inställd 
till samhället förblev tron en avgörande faktor, när den var fel inställd, ledde detta till trons 
isolering och försvagning.

1 Göransson 1969, s 339 

2 Göransson 1969, s 332

3 Göransson 1969, s 333 

4 Göransson 1969, s 335

5 Göransson 1969, s 330

6 Göransson 1969, s 330

7 Göransson 1969, s 332



136

Göransson beskriver den subjektivt inriktade pietismen, med sina rötter i ortodoxi och 
reformortodoxi, som en tidstypisk, för samhälle och kyrka vitaliserande rörelse. Samtidigt 
observeras en på sikt ödesdiger sida hos pietismen. Den tog varken teologiskt eller 
intellektuellt hänsyn till att den nya världsbilden skakat om den kristna världs- och 
människosynen.1

Detta gjorde i stället  den av rationalism färgade upplysningsteologin, företrädd av anhängare 
till Leibniz och Wolff. Dessa återerövrade den plats kristendomen förlorat i och med ny 
världsbild och ett samhälle i omvandling.2 

1 Göransson 1969, s 342-345, 354 
För Göransson blir pietism och väckelse naturliga inslag i upplysningstidens religiösa miljö. 
Obesvärat talar  han om upplysning och väckelse i samma andetag. ” stället för den konfessionella kultursynen 
kom en ny universell kultursyn (upplysningen) Väckelsen aktiverade lekmän och präster och förde dem närmare 
varandra i religiös gruppbildning.”(Göransson 1970a, s 118) Parallellställningen kunde ske på grund av att båda 
riktningarna stod på subjektivismens grund och hade uppstått i en tid med subjektivistiska förtecken. Eller som 
Göransson angående pietismen skriver: Pietismen ”hörde hemma i en epok, där den religiösa subjektivismen och 
personliga troserfarenheten hade en helt annan tyngd än i reformationstidens objektiva frälsningstänkande och 
teologiskt behärskande samhälle.” (Göransson 1970a, s 132) 

Göransson observerar visserligen att pietism och upplysningsteologi stod i en inre spänning till varandra. Vad 
som orsakade spänningen var att ”väckelserörelserna lämnade obesvarad den för den kristna kulturen och 
samhället avgörande frågan om kristendomen och dess plats i den nya världsbilden, i människosynen och i 
samhället. Deras koncentration på omvändelse och bibel hotade här att spränga den sedan fornkyrkan bestående 
syntesen av religiöst liv, kultur och samhälle.” (Göransson 1970a, s 134) 

Det var enligt Göransson i Tyskland på samma sätt som i de västeuropeiska staterna. ”De ideologiskt drivande 
krafterna” i den religiösa och sociala omdaningsprocessen var ” den religiösa subjektivismen och rationalismen, 
väckelsen, toleransen och den ändrade synen på statens uppgift.” (Göransson 1970a, s 130)

Även när Göransson berör den nya naturrätten ser han anknytningen till den frambrytande pietismen och 
väckelsen. Enligt Göransson kom naturrätten rent historiskt ”att bryta med den objektiva konfessionella staten” 
och befrämja ”religiös individualism och gruppbildning, upplysningsteologi och pietism” (Göransson 1970a, s 
131)

2 Göransson 1969, s 354-362
 Leibniz ses av Göransson som nyprotestantismens förste teolog. Hans insats bestod i att han i den nya 
kopernikanska världsbilden försökte återställa sambandet mellan tro och vetande, skapelse och frälsning. 
(Göransson 1969, s 354) Leibniz skapade i en kritisk situation en ny syntes mellan kristen tro och vetande. 
Därmed bibehölls möjligheten att på en gång vara troende och omfatta en kristen kultursyn.( Göransson 1969, s 
356)



137

Upplysningstiden i det evangeliska Tyskland var mångfacetterad. Flera strömningar gjorde sig 
gällande samtidigt.1  Detta hängde samman med att nya samhällsklasser uppstått och vunnit 
inflytande. Därigenom fick den andliga odlingen möjlighet att i varierade former spridas i 
olika samhällsskikt och få nya bärare. På så sätt växte sig kristendomen under denna tid, 
särskilt i de lutherska länderna, allt starkare och kom att betyda allt mer.2 

Huvudexemplet på konfrontation, Frankrike

I de katolska västeuropeiska länderna däremot kom kyrka och borgerligt samhälle att stå mot 
varandra med ödesdigra följder som resultat. Kyrkan blev i samverkan med kungamakten en 
reaktionär, otidsenlig och förtryckande kraft  i det framväxande borgerliga samhället. Som en 
följd av detta växte sig kyrkofientligheten allt starkare. 

Huvudexempel är som vi redan noterat Frankrike, där kungamakten i förbund med kyrkan 
konsekvent försökte rida spärr mot tidens nya strömningar. Göransson jämför med 
utvecklingen i England. En analys av de olika förloppen ger vid handen att 

upplysningsideologins historiska verkningar har samband med de religiösa kyrkliga, sociala och kulturella 
strukturolikheter, som utformats under den föregående efterreformatoriska epoken. 

Detta är skrivet i opposition mot det  sedvanliga synsättet att  det var de franska 
upplysningsfilosoferna som var orsaken till den franska avkristningen.3  Upplysnings-
filosofernas angrepp på kyrkan förstår Göransson som en mer eller mindre naturlig följd av 
kyrkligt förtryck. Upplysningsfilosofernas förakt för kyrkan späddes dessutom på av de 
kyrkliga företrädarnas okunnighet, fanatism och dogmtro.4

Franska revolutionen och dess följder

Enligt Göransson består den franska revolutionens utmaningar in i hans egen samtid. I och 
med revolutionen tvingades nämligen kyrkan konfronteras med en ännu i nutiden aktuell 
individualistisk syn på religionen med dess speciella sätt att  se på religionsfrihet.5  Dessutom 
ställdes man inför de då nya, nu etablerade idéerna om folksuveränitet och demokrati.6 

1 Göransson 1969, s 369

2 Göransson 1969, s 369 f

3 Göransson 1969, s 392

4 Göransson 1969, s 392-398

5 Göransson 1976a, s 37

6 Göransson 1976a, s 227



138

I redovisningen av den franska revolutionens inledningsskede slås man också av hur ljus den 
bild är som Göranssons tecknar. Den franska revolutionen 1789 inleddes i en atmosfär av 
samförstånd. Man var i breda lager enig om den franska kyrkans betydelse för folkets 
religiösa och moraliska liv. Ateism och fritänkeri var en begränsad företeelse.1  De flesta 
fransmän var kyrkotrogna och förutsatte en intim förbindelse mellan stat och religion. 
Däremot såg fransmännen i gemen med oblida ögon på en avgränsad, klerikal organisation, 
med skattefrihet, egna domstolar och egen administration. Det var först efter den franska 
revolutionen som antiklerikalismen fick brett folkligt stöd.2

Därmed är vi definitivt inne på 1800-talet och de av Göransson skrivna kapitlen i 
Kyrkohistoria 3. Där behandlas utvecklingen från franska revolutionen fram till omkring år 
1970. 

I teckningen av 1800-talets problematik på romerskt katolskt område ställs genomgående två 
idéströmningar mot varandra. Å ena sidan beskrivs det framväxande liberala samhället, vars 
idémässiga grundvalar formades under upplysningen och den franska revolutionen. 
Företrädarna för detta samhälle förespråkade religionsfrihet.3  Detta samhälles högsta norm 
var den sekulariserade humanismen. Å den andra sidan, som en motpol, placeras den 
konservativa hierarkiska romersk katolska kyrkan som hävdade påvens ofelbart och absoluta 
auktoritet.4

De båda idéströmningarna ses som parallella företeelser som sinsemellan utmanar varandra. 
Samtidigt radikaliseras de i kampen mot varandra.5  I liberala länder med katolsk befolkning 
tenderade den katolska kyrkan att bli lik ett ”motsamhälle”. Det liberala, av demokratiska 
ideal präglade samhället å sin sida utvecklades till en ”motkyrka”.6

Den katolska kyrkan slöt sig således innanför sitt skal inför liberalismens anstormning. 
Därigenom isolerades kyrkan samtidigt som den befäste sina ställningar och fann sin sociala 
identitet. Kyrkan blev medveten om sin identitet som en global, universell kyrka med påven 
som sin ledare.7

1 Göransson 1969, s 398

2 Göransson 1969, s 401

3 Göransson 1976a. s 72

4 Göransson 1976a, bl a s 81, 98, 246

5 Göransson 1976a, s 115

6 Göransson 1976a, s 115

7 Göransson 1976a, s 57



139

Genom polemiken mot det liberala samhället hamnade kyrkan utanför "de moderna 
samhällskrafterna". Den fungerade inte i levande kontakt med de religiösa, intellektuella och 
sociala förändringarna i samhället. Detta ledde i sin tur till att de intellektuella och politikerna 
blev kyrkligt indifferenta eller kyrkofientliga.1

Resultatet av denna avgränsning kom särskilt i Frankrike att  bli förödande. Den ledde 
slutligen till den ur Göranssons synpunkt ödesdigra skilsmässan i Frankrike mellan kyrka och 
stat år 1905.2

Den bevarade betydelsen. Slutord

Göranssons argumentation kan därmed bestämmas. Samhällsförändringarna på 1700- och 
1800-talet, därmed avses inte minst de nya tankeströmningar som påverkade Västeuropa 
under dessa århundraden, kunde av kyrkan inte ignoreras. Kyrkan måste för att inte isoleras ta 
vara på det nya och integrera det i det kristna budskapet. Först när så skedde kunde kyrkan 
bevara sin betydelse.

I sitt  sammanhang och i ett bestämt skede av utvecklingen utgjorde upplysningsteologi i olika 
former en sådan nödvändig och fruktbärande anpassning. Metodism och pietism ges också, 
något som är värt att observera, integrerande funktioner i 1700-talets samhället. En kyrka som 
reaktionärt försökte bekämpa samhällsförändringarna åstadkom däremot kyrkofientlighet. 
Detta ledde i sin tur till isolering och marginalisering.

Trons betydelse återupptäckt

Vad beträffar nutiden fram till 1970 betonar Göransson i Kyrkohistoria 3 vårt fortsatta 
beroende av upplysningen. Vad som skedde i och med upplysningen var nämligen att det 
tidigare ståndssamhället  upplöstes. Ståndssamhället  kännetecknades av att kyrka, kultur och 
samhälle var sammansmälta till en enhet på den kristna bekännelsens grund. I dess ställe 
trädde med den begynnande industrialiseringen, ett borgerligt samhälle där människans 
förnuft och erfarenhet kom att alltmera bli tillvarons mått. I och med detta hade en ny 

1 Göransson 1976a, s 57, 81 f, 89, 98

2 Göransson 1976a, s 142, 146-151



140

västerländsk enhetskultur med nya relationer mellan samhälle och kristendom tagit sin början. 
Dessa nya relationer präglar även det moderna samhället.1

 
För att  ett vitalt  samarbete mellan kyrka och samhälle skall kunna återupprättas krävs att 
kyrkan bejakar de nya förutsättningar som nu råder. Särskilt för den katolska kyrkan är det 
nödvändigt att tänka om. Den katolska kyrkan behöver för sin fortsatta existens som ett 
ferment i samhället överge sin antiliberala, doktrinära, antivetenskapliga inställning och sin 
ultramontanism. 

I Kyrkohistoria 3 ger Göransson en rad såväl allmänna som specifika exempel på hur just 
detta skedde under 1900-talet, närmare bestämt under mellan- och efterkrigstiden. Frankrike, 
som tidigare varit  Göranssons huvudexempel på konflikten mellan kyrka och samhälle, leder 
nu en utveckling mot återupprättade förbindelser. 

Den utvecklingen beror på att såväl kyrka som samhälle ändrat sin inställning.
 
Redan under ”den ultramontanistiska epoken” hade kyrkans omprövning inletts i kretsar vid 
sidan om den officiella kyrkan.

Så går under den ultramontanistiska epoken ända fram till dess att efterkrigstiden förändrade läget, vid sidan 
om den doktrinära, av Rom styrda kyrkan, en vital katolicism, orienterad mot den moderna vetenskapen och 
samhället. Under mellankrigstiden förbereder denna forskning en ny mentalitet med insikt om att religionen, 
kyrkan, dess tro och liv tillhör civilisationsprocessen.2

Under mellankrigstiden växte bland katolska lekmän fram en känsla både för samhällets 
djupgående sekularisering och en ny insikt i religionens betydelse både för den enskilda 
människan och för samhället.3

Efter andra världskriget  hade utvecklingen gått så långt att den romersk-katolska kyrkan i 
tysthet ändrat sin inställning till det liberala samhället, så även till sin tidigare så fördömande 
inställning till teologisk forskning.4

1 Göransson 1976a, s 246 

2 Göransson 1976a, s 155

3 Göransson 1976a, s 159

4 Göransson 1976a, s 216



141

Göransson talar om att en ny kyrkohistorisk epok inträdde efter andra världskriget. Polariteten 
mellan katolsk ultramontanism och liberal demokrati har försvunnit.1  I detta läge ställs 
katolska kyrkan inför frågan hur den skall kunna religiöst förnyas samtidigt som den bevarar 
sin identitet.2

Tidigare hade den katolska kyrkan varit bestämd av sitt försvar mot de två stora angreppen på 
kyrkan, nämligen från reformationen och från den franska revolutionen.3  Läget var nu 
förändrat. Istället för konfrontation ville man nu samarbete. 

Den katolska kyrkan i Frankrike hade blivit vitaliserad av franska katolikers sociala aktivitet 
och känsla för demokrati.4  Folkkyrkotanken hade på nytt blivit aktuell. Man såg sig som ett 
Guds folk i historien som levde i nuet med nuet som förutsättning.5  Detta ledde till att den 
pastorala uppgiften kom i centrum med sin själavård och sin omsorg om människor. Därmed 
sköts i samma mån ”Roms juridik, organisation, doktrin, hierarki och läroämbete” åt sidan 
som något mindre angeläget.6 

Samtidigt hade politikernas sekulariserade humanism trängts tillbaka. På den kanten hade 
man kommit till insikt om att samhälle och kyrka både hade en i långa stycken gemensam 
uppgift och ett likartat  mål.7  Erfarenheterna från de totalitära staternas utrotningskampanjer 
och från krigets vedervärdigheter hade gjort att man allmänt förstod att samarbete på 
människovärdets grund var det enda möjliga.8 

I Göranssons tolkning får nyansatsen i den franska kyrkan sin fortsättning i Andra Vatikan-
konciliet.9  Beslutet vid detta koncilium resulterade i att den katolska kyrkan övergav sina 
dogmatiska låsningar och sin isolering. I sak kom den att anpassa sig till den nya situation 
som inträtt efter andra världskriget.10

1 Göransson 1976a, s 128

2 Göransson 1976a, s 219

3 Göransson 1976a, s 226

4 Göransson 1976a, s 162, 163 ff 

5 Göransson 1976a, s 180

6 Göransson 1976a, s 181

7 Göransson 1976a, s 183

8 Göransson 1976a, s 129

9 Göransson 1976a, s 173

10 Göransson 1976a, s 204, 243



142

Även samhällets syn på kyrkan förändrad 

Inte enbart kyrkan utan även samhället ändrade således sin hållning till kyrka och kristendom 
från mellankrigstiden och framåt. Erfarenheterna från den första världskrigets omätliga 
lidanden hade gjort att kulturoptimismen hade brutits och en ny förståelse för religionens 
betydelse inträtt.1

I Frankrike var det under mellankrigstiden som den franska staten fick upp ögonen för 
kyrkans betydelse.2  Även från vetenskapligt håll inleddes en omvärdering. Forskarna insåg att 
det var ett misstag att betrakta religionen som utspelad. Sociologin hade börjat undersöka 
kyrkans roll om samhällsföreteelse och kyrkans och religionens roll i civilisationsprocessen.3 
Efter andra världskriget hade läget ändrats över hela linjen. 

Göransson lyfter fram europatanken som ett  exempel på den nya grundvalen. Han betonar den 
Europeiska gemenskapens andliga bakgrund.

Hos politiskt insiktsfulla människor ersattes nationalstatsidén av Europatanken, av medvetandet om att 
Europa var en andlig historisk storhet med gemensamma andliga värderingar. Denna mentalitet övergick till 
handling i tillkomsten av den tyska förbundsrepublikens konstitution, i tillkomsten av Europarådet (1949), av 
den europeiska konventionen om de mänskliga rättigheterna, av ett nära politiskt, ekonomiskt och socialt 
samarbete, som mynnade ut i den Europeiska gemenskapen 1957.4

Även synen på religionsfriheten hade förändrats. Nu tolkades inte längre religionsfriheten så 
att  staten skulle avsäga sig relationerna med kyrkan. I stället frågade man sig hur de båda 
skulle kunna samverka till gagn för demokrati och människovärde.5 

Kristna demokratiska partier kom i regeringsställning utan att därmed hamna på kollisions-
kurs med andra partier. Den gemensamma grunden var de mänskliga grundvärdena.6  MRP 
samlade de flesta katolska väljarna. Detta parti hade en allmänkristen och ideellt humanistisk 
målsättning. Denna inställning svarade mot ett allmänt behov i Frankrike. Man ville en 

1 Göransson 1976a, s 160

2 Göransson 1976a, s 151

3 Göransson 1976a, s 155

4 Göransson 1976a, s 211

5 Göransson 1976a, s 230

6 Göransson 1976a, s 130 



143

religiös och social förnyelse i det annars så sekulariserade samhället. För att  nå detta mål 
krävdes samling kring det väsentliga.1

Även historie- och samhällsvetenskaperna var påverkade. De förstod numera att  det inte lät 
sig göra att isolera religionen eller betrakta den som något passerat.2 

Göransson betonar särskilt den franska sociologiska forskningens betydelse.3  Bland annat 
sysslade de franska religionssociologerna med sekulariseringen och dess inverkan på kyrkan 
och på religionen i samhället. Man frågade sig om det  verkligen handlade om sekularisering i 
egentlig mening. Forskarna lutade åt att hellre tala om religiös nyorientering, betingad av 
förnyad världsbild och det moderna samhällets omvälvningar.4

Sammanfattningsvis

Enligt Göransson har sammanfattningsvis religionens betydelse på kontinenten och då särskilt 
i Frankrike från mellankrigstiden och framåt förändrats. Dess betydelse är numera 
återupptäckt.

Göranssons läroböcker. Syfte. 

Vi har observerat Göranssons grepp. Fram till och med 1600-talet låter Göransson tro och 
kristendom bli en sammanhållande och drivande kraft i samhället. Från 1700-talet till nutid 
lägger han huvudvikten vid att  visa hur kristendomen under vissa villkor kunde bevara sin 
betydelse. Göranssons dominerande tema gällande nutid är att trons betydelse numera är 
återupptäckt.

Bakom ligger ett försök att lyfta fram den kristna trons betydelse på tydligast möjliga sätt. I 
de sammanhang tro och kristendom förlorat i betydelse förnekas inte detta. Förklaringen är 
dock aldrig att den kristna tron spelat ut sin roll. Orsaken till den minskade betydelsen ligger 
enligt Göranssons historietolkning i yttre påverkbara omständigheter.

1 Göransson 1976a, s 209

2 Göransson 1976a, s 218

3 Göransson 1976a, s 157

4 Göransson 1976a, s 219



144

Göransson ger hela tiden sakskäl för sin hållning. Ändå måste Göranssons skrivning betraktas 
som kristen apologetik. Göranssons utgångspunkt är apologetisk liksom val av infallsvinklar. 
Med andra tolkningsnycklar hade kristendomens betydelse framträtt på annat sätt.

4 Kyrkohistoria på bekännelsens grund. Exemplet KD Schmidt

4.1 Inledning
Förutfattade meningar lär på ett eller annat sätt alltid finnas med när vi människor orienterar 
oss och söker kunskap. Förförståelse brukar historiker benämna fenomenet. Sven Göransson 
hade alldeles tydligt sina förutfattade meningar. I forskningsarbetena förutsatte han att 
religion hade betydelse  såväl i utrikespolitiken som i inrikespolitiken under 1600-talet. 
Utifrån den förutsättningen samlade han material, skapade problemkretsar och undersökte. 
När undersökningen sedan var klar hade i bästa fall den förutfattade meningen förvandlats till 
mer eller mindre säker kunskap.

Nu nöjde sig Sven Göransson inte med detta. Andra förutfattade meningar, vi kan benämna 
dem övergripande synsätt, lades utan mer närgången prövning samman med den kunskap 
Göranssons skaffat sig i sina undersökningar. Som ni observerat menar jag att detta inte var 
något lyckat grepp. Sven Göransson fördunklade därigenom resultaten av sin forskning.

I sitt senare författarskap användes de förutfattade meningarna på ytterligare ett sätt. Nu kan 
de lämpligen benämnas grundmotiv och problematik. Huruvida dessa grundmotiv var 
välgrundade eller inte lämnar vi här därhän. Det principiellt viktiga är att Göransson lade 
dessa grundmotiv och denna problematik som ett raster på sitt material. Därigenom kom 
resultatet att styras av förutsättningarna. Huruvida Göranssons framställning förtjänar tilltro 
kan i detta fall inte avgöras enbart genom läsning av Göranssons text utan måste prövas 
ytterligare. Några sådana prov, jag kallar dem stickprov, har jag som ni observerat gjort ovan.

Att de här redovisade iakttagelserna om Göranssons förutfattade meningar är viktiga är 
uppenbart. De blottar en generell problematik. Jag har i detta kapitel valt att förtydliga bilden 
ytterligare genom att analysera en populär lärobok i kyrkohistoria, skriven av en tysk 
konfessionell kyrkohistoriker Kurt Dietrich Schmidt.

Den analysen vinner på att vi till att börja med något närmar oss frågan om kyrkohistoria som 
teologi.

4.2 Kyrkohistoria som teologi 
Att kyrkohistoria är en disciplin inom historievetenskapen är odiskutabelt. Att kyrkohistoria 
dessutom är ett nödvändigt redskap för teologin var en grundläggande sanning för Sven 
Göransson. Om detta råder emellertid inte enighet. Åtminstone råder delade meningar om 
huruvida kyrkohistoria är att betrakta som teologi. 



145

Låt oss något följa den debatten på tysk botten. Vi börjar vid historikerkongressen i Berlin 
1908. Där framfördes den åsikten att ämnet kyrkohistoria allt mer sekulariserats under det 
utgående 1800-talet, varför kyrkohistorikern borde betraktas som historiker. Genom att denna 
syn på kyrkohistoria hävdades på kongressen, intensifierades en redan påbörjad debatt om 
kyrkohistoriens förhållande till teologi respektive till historia.1 I denna debatt avvisade 
naturligtvis många kyrkohistoriker positivismen men man vände sig också mot dem som 
företrädde en idealistisk historiesyn. De senares historism, som hade drag av både 
världsåskådning och vetenskapsprincip, ställde man sig uttalat kritisk till. I stället förstod man 
kyrkohistoria som en teologisk disciplin och utvecklade olika varianter av så kallad 
historieteologi.2

Debatten tog ny fart 1932 när Karl Barth i sin Dogmatik hävdade att kyrkohistoria var en 
hjälpvetenskap till teologin. Barth motiverade detta med att teologi är något som utgår från 
Gud, medan historia med nödvändighet utgår från människan. Resonemanget fullföljdes med 
ett konstaterande att Guds ord alltid måste förmedlas genom historien, varför det var naturligt 
att beteckna kyrkohistoria som en hjälpvetenskap till teologin.3

Gerhard Ebeling utvecklade vid mitten av 1900-talet Karl Barths tanke att Guds tilltal 
förmedlas genom historien. Han skrev bland annat: 

Kyrkohistoria är det som står mellan oss och Guds uppenbarelse i Jesus Kristus. Kyrkohistorien står där 
åtskiljande och förenande, fördunklande och upplysande, belastande och berikande. Enbart genom 
kyrkohistorien når oss vittnesbördet om Jesus Kristus.4

Utifrån denna syn på kyrkohistorien definierade Ebeling kyrkohistoria som historien om den 
Heliga Skrifts utläggning.

Gerhard Ebeling var emellertid inte ensam på plan. Bland andra de evangeliska 
kyrkohistorikerna Heinrich Bornkamm och Martin Schmidt, liksom den då ledande katolske 
kyrkohistorikern Hubert Jedin, kom också med förslag hur deras ämne skulle förstås. 
Bornkamm lät kyrkohistorien vara historien om evangeliet och dess verkan i världen. Martin 
Schmidt ansåg att kyrkohistorien skulle förstås som historien om förkunnelsen och 
förkunnelsens gestaltande. Katoliken Jedin slutligen menade att föremålet för kyrkohistoriens 
studium var den av Kristus stiftade kyrkans växt i tid och rum. 5  Det gemensamma för alla 
dessa definitioner är att kyrkohistoria binds samman med kristen trostolkning. 

1 Bienert 1983, s 146 

2 Bienert 1983, s 148 f. Martin Schmidt redovisar exempelvis instruktivt och kortfattat sin historieteologiska 
hållning i Schmidt 1959, s 1421 ff 

3 Bienert 1983, s 149

4  Ebeling, G Kirchengeschichte als Geschichte der Auslegung der Heiligen Schrift, SGV 189, 1947 (= Wort  Gottes und 
Tradition, 2 1966, 9-27) s 25. Citatet hämtat från Bienert 1983, s 150. Här liksom i fortsättningen egen översättning.

5 Stöve 1989, s 553, Jedin 1986, s 210. 



146

Kritik riktades mot Ebeling för att han överbetonade budskapet på kyrkobegreppets 
bekostnad. Gång på gång återkom påståendet att Ebeling reducerat kyrkohistoria till bibelns 
utläggningshistoria eller till en predikans historia.1

Tydligast formulerades denna kritik av Kurt Dietrich  Schmidt. Liksom Ebeling utgick 
Schmidt från att Guds ord var det medel genom vilket Gud kallade och uppehöll sitt folk. Vad 
Schmidt vände sig mot var att Ebeling gjorde kyrkohistoria till "historien om medlet". Istället 
måste kyrkohistorien framställa gudsfolkets historia, ett gudsfolk som genom Ordet ägde och 
vidmakthöll sin existens.2

Schmidt bestämde utifrån detta kyrkohistoria som historien om Kristi fortsatta verk och han 
kompletterade bestämningen med att fastslå att Kristus verkat kyrkan.3 Schmidt kom därmed 
nära katolsk förståelse av ämnet kyrkohistoria.4 

Hur skall man nu kunna anknyta allt detta till Sven Göranssons kyrkohistorieskrivning? 
Enklast genom att betrakta greppet att se kyrkohistoria som teologi som en förutfattad 
mening, en förförståelse inför arbetet med det kyrkohistoriska materialet och sedan fundera 
över vilken betydelse denna förförståelse kunde ha på forskningsresultaten. 

Att de olika positioner inför ämnet som definitionerna ovan bär vittne om påverkar 
åtminstone inriktningen på det kyrkohistoriska arbetet tycks mig uppenbart. Man behöver inte 
äga mycket fantasi för att förstå att den katolske Jedin och hans efterföljare i sin forskning 
lägger mer vikt vid kyrkoinstitutionen kyrkan än hans protestantiska kollegor. Men och det är 
viktigare, den verkliga frågan är huruvida den teologiska förförståelsen påverkar 
forskningsresultatens validitet? 

För att kunna ha någon åsikt om detta behöver man till att börja med veta mera om det 
bärande och det gemensamma för dem som ser samman historia och teologi.

Detta gemensamma kan kort uttryckt sägas vara att dessa s k historieteologer förutsätter att 
historien är Guds historia med sin skapelse och sin kyrka och att de utifrån denna 
förutsättning tolkar det historiska skeendet. 

Detta behöver inte betyda, har det sagts bland historieteologins försvarare, att 
historieteologerna bortser från historiska fakta eller behandlar källmaterial okritiskt eller 
partiskt, inte heller att de underkänner sedvanlig historisk forskning. Det som kännetecknar 
dem, påstår samma försvarare,  är att de anlägger ytterligare ett perspektiv på det historiska 
materialet när de postulerar Gud i sina förutsättningar. Historieteologen frågar till allt annat 

1 Bienert 1983, s 151

2 Schmidt 1957, s 321. Referat i Bienert 1983, s 151

3 Schmidt 1957, s 323, Bienert 1983, s 151

4 Bienert 1983, s 151 med hänvisningar. Se även Jedin 1986, s 210 



147

också efter vad Gud vill med det som sker med hans folk och i hans kyrka, ja ytterst vad Gud 
vill med allt som sker.1

Många kyrkohistoriker har ställt sig avvisande till  historieteologi i ovan angiven mening. Det 
gör bland annat Eckehart Stöve i sin artikel ”Kirchengeschichte” i Theologische 
Realenzyklopädie. Kyrkohistoria kan vara teologi enbart i den meningen att kyrkohistorikern 
ställer teologiskt intressanta frågor till källorna och på så vis får källorna att tala, menar 
Stöve.2 Den svensk-norska kyrkohistorikern Ingun Montgomery däremot har en annan 
betoning. Hon håller dörren öppen för ”metahistoria” men är noga med att framhålla att det 
gäller att hålla gränserna klara mellan kyrkohistoria som historisk vetenskap och bruket av 
kyrkohistorien i ett teologiskt eller metahistoriskt sammanhang.3

Kyrkohistoriker som på detta sätt håller isär sin livssyn och trosförståelse från sin vetenskap 
för Bernt Torvild Oftestad samman i en särskild grupp. De tillhör ”segregationstypen” till 
skillnad från dem som håller samman de båda. Dessa senare tillhör ”integrationstypen”.4

Som jag ser det är deklarationer, intagna positioner och postulat en sak, verkligheten inte med 
nödvändighet detsamma. Frågan man skall ställa sig är vart det leder när en kyrkohistoriker 
av ”integrationstypen”, eller när en historieteolog, skriver kyrkohistoria. Detta får man 
emellertid inte reda på utan att undersöka det. Två frågor behöver ställas när man gör en sådan 
undersökning:

1 Hur överensstämmer teori med praktik i den undersökte kyrkohistorikerns produktion? 
2 På vad sätt har kristna trosföreställningar påverkat hans/hennes faktiska 
kyrkohistorieskrivning?

Så resonerade jag innan jag tog itu med en av de under mitten av nittonhundratalets 
populäraste tyska handböckerna i kyrkohistoria, Grundriss der Kirchengeschichte (5 upplagan 
Göttingen 1967) författad av ovan anförde Kurt Dietrich Schmidt.5

Varför just Schmidt och varför just hans handbok?  Det beror inte på att Sven Göransson i 
Dekanhusets bibliotek hade tillgång till Grundriss och troligen bland all annan litteratur hade 
den på sitt skrivbord som referenslitteratur när han skrev sina handböcker. En jämförelse 
mellan Göranssons läroböcker och Grundriss visar dessutom på grundläggande skillnader i 
hållningen till ämnet.

1 Bienert 1983, s 155, Schmidt 1959, s 1423 

2 Stöve 1989

3 Montgomery 1979, s 100

4 Oftestad 1973 s 27 f

5 I fortsättningen kallad Grundriss. En liknande analys av en svensk kyrkohistoria från sekelskiftet, Lundins kyrkohistoria,  i 
Lenhammar 1985 s 61-71



148

Orsakerna till varför jag valt att analysera Schmidts Grundriss är flera. Den ena är att den 
med Göransson samtida Schmidt var en av de bemärkta historieteologerna i Tyskland. Uttalat 
påstod sig Schmidt skriva kyrkohistoria utifrån sin kristna tro. En annan orsak är att Schmidt i  
sin Grundriss utförligt och sammanhängande redovisar sin teori.1  Ytterligare en är att just en 
handbok för mig var ett lämpligt undersökningsobjekt. Om man nämligen inte har kraft eller 
tid att undersöka en författares hela produktion, brukar en handbok bjuda en tillämplig 
sammanfattning. Åtminstone gäller detta K D Schmidt, som i Grundriss frimodigt delar med 
sig av sina synsätt. Avgörande var emellertid att jag genom studiet av Schmidt fick en lämplig 
bakgrund till Sven Göranssons kyrkohistorieskrivning. Jag kan framför allt jämföra 
Göranssons ”förutfattade meningar”, hans förförståelse, med Schmidts.

Vad jag är ute efter är trosinterpretationen i Schmidts kyrkohistorieskrivning. Jag syftar inte 
till att bedöma Schmidts Grundriss i sin helhet. I det stycket nöjer jag mig med att här 
konstatera att Schmidts Grundriss huvudsakligen består av ett antal övergripande 
sammanfattningar av de kyrkohistoriska skedena. Årtal och detaljer utesluter Schmidt i 
möjligaste mån. Däremot koncentrerar han sig på de bärande linjerna i kyrkohistorien, inte 
minst de idéhistoriska linjerna och kyrkohistoriens centrala frågeställningar. 

4.3 Schmidts syn på kyrkohistorieskrivningen
Kyrkohistoria som teologi
Kort uttryckt definierade Kurt Dietrich Schmidt kyrkohistoria som historien o Kristi fortsatta 
verk i sin kyrka. 2 Därmed menade han sig anlägga ett nytestamentligt synsätt och belade 
detta med att citera Apostlagärningarna  9:4. Där står att Saulus hör Jesus säga: ”Saul, Saul, 
varför förföljer du mig?” 3 Förföljelse av kyrkan var alltså detsamma som förföljelse av 
Kristus.

Kyrkohistoriens uppdrag blir till följd av detta att teckna den i historien fortlevande kyrkan. 
Att utforska kristet inflytande utanför kyrkans ram är visserligen vällovligt men är inte en 
uppgift för kyrkohistorien. Det är kulturhistorikerna satta att sköta, menade Schmidt.4 

Uppgiften att skriva kyrkohistoria i ovan anförd mening är oöverstigligt svår. Redan frågan 
om vem som tillhör denna kyrka visar detta. Med Luthers definition som Schmidt gjort till 
sin, gör de som tillhör ecclesia interna spiritualis det. Men vem dessa konkret är, kan ingen 
människa med säkerhet avgöra.5

1Kommentarer till och ytterligare motiveringar för den i Grundriss redovisade teoribildningen återfinns i 
Schmidt 1956 och i Schmidt 1957. En bibliografi över Schmidts produktion liksom kommentarer till hans 
kyrkohistorieskrivning i Schmidt 1967b. Av förorden till de olika upplagorna av Grundriss framgår inte om 
teoridelen förändrats. Framställningen har däremot genomgått vissa förändringar i de olika upplagorna. Första 
upplagan av Grundriss utkom 1949.

2 Schmidt 1967a, s 9

3 Schmidt 1967a, s 10

4 Schmidt 1967a, s 12 

5 Schmidt 1967a, s 11



149

Svårigheterna blir inte mindre av att det finns sanna kristna i alla kyrkor och samfund. Också 
dessa måste inbegripas i kyrkohistorien. 1 Dessutom är Guds rike både en storhet som har 
kommit och skall komma, detta i såväl biblisk tid som i nutid. Frälsningstid och profan tid går 
i varandra. Historien om Kristi fortsatta verk, d v s om den sanna kyrkan, blir därför till allt 
annat också en historia om den fördolde Kristus. Men vem kan beskriva en fördold Kristus 
korrekt? Ingen!2 

Detta och mer därtill visar hur omöjlig kyrkohistorikerns uppgift är. Trots detta måste han 
försöka. Alternativet är att som alla andra skildra kyrkan som enbart en sociologisk storhet. 
Men då har man missat själva poängen att kyrkan är ett Guds och Kristi verk.3

Sedan kommer ett ”tyvärr” som egentligen betyder ”tack och lov”. Tyvärr, skriver Schmidt, 
känner vi bara till en kristendom som är konfessionellt bestämd. Detta gör att också 
kyrkohistorien måste bli skriven med konfessionella förtecken. Schmidt bekänner sig till 
lutherdomen och den lutherska bekännelsen ligger därför till grund för hans kyrkohistorie-
skrivning.4 Genom den lutherska bekännelsen får alltså Schmidt, tack och lov,  ett redskap 
han kan använda för att få reda i sitt annars ogenomträngliga material.

Kyrkohistoria både teologi och historia
Nu är emellertid kyrkan också en mänsklig gemenskap och som sådan en del av 
världshistorien.5 Den är både ett Guds och ett människors verk. 6 Ett frälsningshistoriskt 
synsätt måste därför kompletteras med ett historiskt. Detta historiska synsätt förutsätter att 
sedvanliga vetenskapliga historiska metoder kommer till användning. 7

Dock kan man inte å ena sidan skriva utifrån trons sätt att se, å den andra vetenskapligt. Båda 
sidorna måste hållas samman, båda komma till uttryck i ett och samma andetag.8 Kyrkans 
trosutsagor måste lyftas fram lika tydligt som resultaten av den vetenskapliga utforskningen 
av kyrkohistorien.9

Detta påstår Schmidt när han teoretiserar över sitt ämnen. Hur han i praktiken klarade av sin 
uppgift  skall fortsättningen handla. 

1 Schmidt 1967a, s 12 f 

2 Schmidt 1967a, s 15 

3 Schmidt 1967a, s 11 

4 Schmidt 1967a, s 22

5 Schmidt 1967a, s 15

6 Schmidt 1967a, s 16

7 Schmidt 1967a, s 17 f

8 Schmidt 1967a, s 20

9 Schmidt 1967a, s 21



150

4.4 Grundinställning och trostolkning
Schmidts konfessionella inställning 
Schmidt var lutheran.  För honom stod Luthers återupptäckt av evangeliet i centrum. Utifrån 
evangeliet bedömer han genomgående i hela Grundriss sitt material. 

Det betyder dock inte att han i alla sammanhang utesluter sådant  som han finner rimma illa 
med evangeliet. Detta vore ju annars följdriktigt utifrån hans definition av kyrkohistoria som 
historien om Kristi fortsatta verk. 

Inte heller innebär det att han förkastar allt som inte är lutherskt. Schmidt erkänner 
exempelvis att reformationen kan tolkas olika beroende på utgångspunkt. 1 Kulturhistoriska 
skäl talar för att nya tiden börjar i och med upplysningen på sjuttonhundratalet, skriver han. I 
kyrkohistorien inleds emellertid nya tiden på femtonhundratalet på grund av Luthers 
nyupptäckt av evangeliet.2

Schmidts konfessionalism är således öppen. Han redovisar öppet sin konfessionella 
inställning och gör sina bedömningar utifrån denna. Samtidigt erkänner han att man med 
andra utgångspunkter kan komma till andra resultat.

Den rätta tron
Schmidt har behov av att precisera innebörden i sin lutherska tro. Kort och koncist behöver 
det ske. Tvetydigheter måste i möjligaste mån elimineras. Endast så får han redskap i 
händerna när han skall bedöma skeendet, d v s när han skall avgöra vad som är Kristi verk i 
historien. Så sker också i den teoridel som inleder Grundriss.

Jesu försoningsgärning definieras. Den beskrivs som evangeliets själva hjärtpunkt och visar 
på en Gud som förlåter utan krav på motprestation.3 

Vägen till frälsning görs klar. Evangeliet, d v s den villkorslösa förlåtelsen för Jesu Kristi 
skull, är människans enda möjlighet. Bot, bättring och laglydnad har sin givna plats, men 
förmår aldrig rädda en människa. Inte heller förmedlande institutioner av skilda slag, inte 
försonings- och reningshandlingar, endast Guds ingripande genom evangeliet kan rädda en 
människa. 4 

1 Schmidt 1967a, s 272 f  

2 Schmidt 1967a, s 25, 150, 272, 275

3 Schmidt 1967a, s 28 f

4 Schmidt 1967a, s 49, 53 f 



151

Paulus lär oss att lagen måste hållas på plats och inte blandas in i salighetssaken,1 Luther 
återupprättar Skriftens budskap. Hans teologi är en skriftteologi.2 Denne Luther påminner om 
nåden och tron. Tro är inget som människor kan åstadkomma. Den är ett verk av Gud. 3 Tron i 
sin tur får vi del av genom ordet. 4

På grund av Luthers återupptäckt att frälsningen vilar i Gud och enbart i Gud kan människan 
erfara frälsningsvisshet. Förutsätts mänskliga kvalifikationer kan frälsningsvisshet ej 
existera.5

Till den kristna trons kännetecken hör också tron på kyrkan.. Den synliga kyrkan är Kristi 
kropp. Genom kyrkan är Kristus verksam och därigenom i slutändan Gud.6

Ursprungligen saknade kyrkan alla fasta organisationsformer och juridiska inslag. Makten 
över gudstjänsten hade den lokala församlingen. Den makten övertogs av biskopen i och med 
att det monarkiska episkopatet infördes.7

Denna organisatoriska förändring innebar visserligen en förstelning, men en nödvändig sådan. 
Kyrkan behövde en organisation för att kunna hävda sig och utföra sitt uppdrag i en fientligt 
inställd värld.8

Det finns sådant i historien som i sig själv inte befinner sig i samklang med evangeliet men 
som under historiens lopp har skyddat och befrämjat evangeliet. Kyrkans organisatoriska 
uppbyggnad är exempel på detta liksom statskyrkosystemet. 

1 Schmidt 1967a, s 53 f 

2 Se appendix till kapitel 5. 

3 Schmidt 1967a, s 282 f

4 Schmidt 1967a, s 285, 287
Frälsning  av nåd, förlåtelse och  försoning för människan i förbindelse med Gud. Att tänka sig att människan gudomliggöres 
genom sakrament och klosterliv, är Schmidt främmande. Tanken på gudomliggörelsen har kyrkan hämtat från hellenismen 
och hör inte hemma i kristen tro. Trots detta är tanken på gudomliggörelse inte främmande i den katolska kyrkan och den 
dominerar östkyrkan. (Schmidt 1967a, s 134, 128 f) 

Med mystik förstår teologin enligt Schmidt ett  synsätt där själen endera äger en gnista av det  gudomliga i sig och därför är i 
stånd att få del  av gudomlig natur eller att  själen trots detta kan förenas med den gudomliga naturen. Denna mystikens 
människosyn är Schmidt  motståndare till. Han menar att  denna står i motsatsställning till reformatorisk tro. (Schmidt  1967a, s 
239)  Däremot kan  Gud komma i förbindelse med människan. Detta sker genom ordet. (Schmidt 1967a, s 287) 

5 Schmidt 1967a, s 312

6 Schmidt 1967a, s 74 f

7 Schmidt 1967a, s 74

8 Schmidt 1967a, s 85



152

Genom kejsar Konstantin fick kyrkan en privilegierad ställning och massorna strömmade in i 
kyrkan. Kyrkan ställdes nu inför den legitima uppgiften att med sitt evangelium genomsyra 
allt samhällsliv.1

Genom kejserliga ingripanden, särskilt vid synoderna i Nicea och i Kalcedon, kunde äkta 
kristen tro bevaras för framtiden. Vid synoden i Kalcedon räddades en biblisk jesusbild för 
eftervärlden. Synoden tog vara även på Jesu mänsklighet och öppnade därmed för att 
framtidens kyrkor kan teckna Jesus på sätt som är konformt med Nya testamentet..2

Den bibliska jesusbilden är en förutsättning för frälsningsläran. En människa blir frälst på 
grund av förlåtelse, inte genom att hon gudomliggöres.3

Sammanfattningsvis är alltså evangeliet det centrala för kyrkan. Allt som befrämjar evangeliet  
betraktas som gott och ses som en fortsättning av Kristi verk och det som svär emot 
evangeliet som ont. Detta synsätt går som en röd tråd genom hela Schmidts Grundriss  och 
styr hans bedömningar. 

Kristi sanna kyrka och kyrkan som en sociologisk storhet
Schmidt kan med sin definition av kyrkohistoria som en teologisk disciplin inte nöja sig med 
att skildra kyrkan som en sociologisk storhet. Han vänder sig uttryckligen mot detta i sin 
teoridel. Samtidigt öppnar han för att se kyrkan sociologiskt, när han i samma teoriavsnitt 
bejakar ett vetenskapligt, historiskt synsätt. 

Går man till Grundriss visar det sig att undersökningsföremålet ständigt är kyrkan som en 
sociologisk storhet. 

Kyrkan i teologisk mening, kyrkan som Kristi fortsatta verk på jorden, kan man aldrig med 
säkerhet avgränsa. Den står att finna i alla kyrkor, menar Schmidt. Så tillvida hjälper oss 
Schmidt att finna var denna kyrka befinner sig att han värderar kyrkorna utifrån deras 
ställning till evangeliet. Längre går han emellertid inte.

Guds skickelse
Till aspekten kyrkohistoria som teologi hör att försöka utröna Guds vilja i kyrkohistoriens 
växlingar. I huvudsak avstår Schmidt från sådana försök. Till synes improviserat och spontant 
uttrycker Schmidt emellertid vid vissa tillfällen sin åsikt om Guds vilja och avsikter med vad 
som sker med Kristi kyrka. Schmidts spridda anmärkningar och kommentarer när han infogar 
Gud i framställningen påverkar inte i sak Schmidts kyrkohistorieskrivning. Gud dras inte in i 

1 Schmidt 1967a, s 93

2 Se appendix till kapitel 5. 

3 Se appendix till kapitel 5.



153

den reella argumentationen. Hans tal om Guds vilja är istället att betrakta som reflexioner från 
en troende människa. 1 

Kristendomen en historisk religion
För Schmidt är kristendomen till sitt väsen en historisk religion och en del av världshistorien 
varför tron med nödvändighet måste ingå förening med världen. Så kunde också Sven 
Göransson ha uttryckt det. Men om Göransson såg detta faktum som något positivt, så är det 
tvärtom med Schmidt. Föreningen med världen ser denne som en fara. Kyrkan tvingas möta 
och gå in i en andligt främmande värld.2 

1 Schmidt postulerar i enlighet med sin kyrkohistoriska teori att Gud är historiens Herre och att Kristus är kyrkans huvud. 
(Schmidt 1967 a, s  449) Som sådan äger kyrkan evigt bestånd (ecclesia perpetua mansura) (Schmidt 1967 a, s 30). 
Evangeliet är en gudagåva.( Schmidt 1967 a, s 274) Han anar att Gud vände skuld till välsignelse när de bekännelsetrogna 
försvarade evangeliet mot nazismens påtryckningar.( Schmidt 1967 a, s 521)

Kyrkliga konflikter får inte lösas med maktpolitiska medel. Guds dom vilar över ett sådant handlande (Schmidt 1967 a, s 
392). Schmidt vet att Gud aldrig skapar garantier åt de sina utan nöjer sig med att förse dem med dagligt bröd och dagliga 
möjligheter. (Schmidt 1967 a, s
352) 

   Schmidt talar om Guds omsorg och då med speciell innebörd. Guds omsorg leder till att hans kyrka befrämjas. 
Det var en Guds omsorg när västgoterna och frankerna på romersk botten fick del av kristen tro och sedan som 
fördrivna kunde sprida tron vidare.( Schmidt 1967a, s 159, 163) Likaså berodde det av Guds omsorg att 
Gutenberg så lägligt framträdde strax före Luther. (Schmidt 1967a, s 335) Det var en särskild Guds omsorg att 
Luther till allt annat också var språkgeni och diktare. (Schmidt 1967a, s 334)
Gud kan låta något ske som ytligt betraktat leder utvecklingen i fel riktning men som i ett större perspektiv innebär utökade 
möjligheter för Guds kyrka. Evangeliets hellenisering och latinisering är ett exempel på detta,( Schmidt 1967 a, s 147) ett 
annat är Calvins kamp mot katolicismen. För en evangelisk kristen är denna Calvins kamp en skänk från Gud, påstår Schmidt  
(Schmidt 1967 a, s 371)

Gud kan t o m använda sig av villovägar. Statens makt över kyrkan är en sådan villoväg. Under statlig ledning och på grund 
av statlig påverkan kunde de för kyrkans tro avgörande kyrkomötena i Nicea och Kalcedon genomföras.( Schmidt 1967 a, s 
94) Påvens herravälde var en förutsättning för Luthers framträdande. (Schmidt 1967 a, s 217) Schmidt frågar sig varför Gud 
förmenade evangeliet full seger,( Schmidt 1967 a, s 275) varför den katolska kyrkan trots att den inte återvänt till evangeliet 
åter tillåtits bliva så stark (Schmidt 1967 a, s 275) Den katolska kyrkan är idag en stormakt. Den har nått dit genom villighet 
att lida, beredskap till insats, fasthet i grundsatserna, flit och möda. Vi måste besinna att vi inte kan dra oss undan en andlig 
tävlingskamp med katolikerna. Endast om vi evangeliska är beredda på samma uppoffringar kan vi bestå. (Schmidt 1967a, s 
407)

Det är för Schmidt en Guds hemlighet varför väckelsen (den tyska väckelsen på bekännelsens grund) inte grep tag i hela den 
tyska kyrkan.( Schmidt 1967 a, s 468) Guds mening är ibland omöjlig att förstå. Trots detta vet Schmidt att Gud varit 
verksam och har en mening med också det obegripliga. 

För Schmidt är det omöjligt att förstå hur Gud kunde tillåta att reformationen innebar att kyrkans enhet gick förlorad. 
Schmidt oroas över att reformationen innebar definitiv splittring i olika kyrkogrenar. Att med denna splittrade bild försöka 
reda ut vad som är sann och äkta reformation låter sig inte göra med historisk metod. Även teologiskt är frågan 
utomordentligt svårlöst, menar Schmidt. Genomgående i sin kyrkohistoria utgår dock Schmidt från att Luthers återupptäckt 
av evangeliet, (sola fide,  sola gratia, vilket också innesluter sola scriptura) är den sanna reformationen. (Schmidt 1967a, s 
272) Senare skriver Schmidt att en evangelisk kristen inte tvekar att beteckna återupptäckten av evangeliet som en skänk från 
Gud. Den splittring som åstadkoms i och med reformationen är däremot svårbegriplig. Någon tillfredsställande teologisk 
förklaring till denna splittring har hittills inte givits, varför frågan får lämnas öppen. (Schmidt 1967a, s 274)  Lika obegripligt 
är det att förstå hur Gud kunde tillåta att kyrkan hamnade i den prövning och djupa villfarelse som kom med 
upplysningstiden och fortfarande består.( Schmidt 1967 a, s 449)

Vad Gud vill med att låta kyrkan bli förföljd och lida är inte något som en historiker kan förstå, skriver Schmidt 
sammanfattande. Som troende får han lita på att dödsrikets portar inte skall bli kyrkan övermäktiga.( Schmidt 1967 a, s 564) 

Således utgår Schmidt när han skriver kyrkohistoria som teologi från att Gud leder sin kyrka. Punktvis och spontant försöker 
han klarlägga denna Guds mening, men lika ofta tvingas han erkänna att meningen är fördold.

2 Schmidt 1967a, s 15, 146



154

Schmidt är speciellt osäker på nutiden. Han vet inte hur han skall ställa sig till tron i relation 
till den nationell egenart och han menar att samtiden inte löst förhållandet mellan 
uppenbarelsen och den naturliga teologin. 1 De gamla svaren duger inte, nya svar måste ges 
på tidens utmaningar.2

Dock händer det att Schmidt är positiv. Kyrkans latinisering och hellenisering bedömer han 
som något gott. Trots att därmed främmande element trängde in i den kristna tron resulterade 
utvecklingen i att kyrkan kunde nå ut i världen med sitt budskap.3 Oftare dock intar Schmidt 
en kritisk hållning. Schmidt menar att kyrkan ofta saknat förmåga att på ett rätt sätt relatera 
sig till företeelser i samhället.4 Vad Schmidt fruktar mer än annat är att kyrkan skall anpassas 
till världen och därigenom förlora sin egenart och på sikt uppslukas. Han ger en rad exempel 
på en sådan anpassad kristendom, som ej faller honom i smaken.5

Sven Göransson såg i upplysningen nya möjligheter öppnas för kyrkan. För Schmidt innebar 
upplysningen med sin vetenskapligt grundade världsåskådning ett dödligt hot. 

Statsnyttan blev norm och det på bekostnad av evangeliet.6 Teologin blev moraliserande och 
blockerade därigenom det för kristendomen ovärderliga ”av nåd allena” (sola fide).7 Det 
personliga förhållandet till Gud försummades.8 Teologin lät sig uppslukas av tidsandan och 
blev därigenom tömd på sitt innehåll.9 Allt detta kunde ske därför att upplysningsteologin inte 
ställde sig under evangeliet utan lät detta gälla enbart när evangeliet stämde överens med 
teologernas egna individualistiska måttstockar.10 

1 Schmidt 1967a, s 518

2 Schmidt 1967a, s 469, 447
    Kyrkohistorikern skall inte bara utforska uppkomsten av det nya sekulariserade tänkandet. Han skall också 
fråga sig var svagheten i kyrkan ligger, en svaghet som gett plats för detta nya tänkande. Kan man svara på den 
frågan kan kyrkan åter bli offensiv. Diagnosen nödvändig för terapin. (Schmidt 1967a, s 396)

3 Schmidt 1967a, s 146

4  Den tyska väckelsen saknade förståelse för den sociala frågan och de problem som uppstod  i och med industrialismen. 
(Schmidt 1967a, s 468, 503) Man stod alltför nära ett  konservativt samhällstänkande. (Schmidt 1967a, s 501, 509) 
Förbindelsen mellan tron - altare var alltför tät. (Schmidt 1967a, s 468 f) Samma väckelse bearbetade ej  frågan om den 
historiska metodens berättigande för trostolkningen, vilket Schmidt beklagar. (Schmidt  1967a, s 469) Detta gjorde emellertid 
den dialektiska teologin. (Schmidt 1967a, s 490)
    Schmidt ser positivt på den dialektiska teologin. Han noterar med tillfredsställelse att i denna teologis 
kölvatten kyrkan i Tyskland sagt ja till att arbeta historiskt med bibeln, att ta det eskatologiska motivet i bibeln 
på allvar och att bejaka bibeln och Guds uppenbarelse. (Schmidt 1967a, s 490)

5 Renässansen antikisering av tron ser han som förräderi, därför att tron därigenom förlorar religiös halt. (Schmidt 
1967a, s 259) På samma sätt förhåller det sig med humanismen. Erasmus bildningsreligion som fortfarande äger 
bestånd i kyrkorna innebär förlust av religiös kraft. (Schmidt 1967a, s 266, 269)

6 Schmidt 1967a, s 435

7 Schmidt 1967a, s 447

8 Schmidt 1967a, s 450

9 Schmidt 1967a, s 447

10 Schmidt 1967a, s 448



155

Schmidt går så lång att han påstår att det som kännetecknar tiden från 1700-talets upplysning  
och framåt är försök att åstadkomma en utjämning mellan kristen tro och aktuella 
strömningar.1 Göranssons idéer om att integrationen tro, kultur, samhälle rätt genomförd är 
själva förutsättningen för kristendomens livsduglighet i nutiden, är Schmidt främmande.

Däremot menar han att upplysningen med sin vetenskapligt grundade världsåskådning en 
utmaning. Från och med upplysningen och framåt tvingas kyrkan på nytt kämpa för att finna 
det bärande i sitt budskap.2

Schmidt värnar alltså främst om evangeliet när evangeliets plats i historien kommer på tal. 
Sådant i historien som gynnar detta evangeliums spridning bedömer han som positivt, det som 
gör det svårare för evangeliet att nå fram, som negativt. För Göransson däremot är den 
springande punkten evangeliets integration i världen.

Tron som kulturbärare
Schmidt inser trons betydelse som kulturbärare. Han påstår att Origenes genom att förena 
kristen tro med grekiskt tänkande skapade grunden för den västerländska kulturen3 och han 
påpekar att reformationen påverkade och berikade praktiskt taget all kultur.4 I dag är det ett 
brännande problem och en utmaning för kyrkan att rätt relatera sig till kulturen, menar 
Schmidt.5

Däremot är det inte Schmidts specifika intresse att påpeka den kristna trons kulturella 
betydelse. Han intresse är att påvisa den kristna trons andliga kraft. Självklart var för Schmidt 
reformationens bestående insats, kyrkohistoriskt sett, inte att påverka den kulturella 
utvecklingen, utan att den återupptäckte evangeliet.6 Hos Calvin var det hans gudstanke och 
inget annat som var det avgörande. Denna gudstanke är roten till västs sociala energi och 
andliga struktur, påstår Schmidt.7 När kultur och kyrka, som bland idealisterna under 1800-
talet, sammanblandas, blir Schmidts ton kritisk.8 Inget tillåts konkurrera med evangeliet. 

1 Schmidt 1967a, s 512

2 Schmidt 1967a, s 447

3 Schmidt 1967a, s 104

4 Schmidt 1967a, s 352

5 Schmidt 1967a, s 447

6 Schmidt 1967a, s 352

7 Schmidt 1967a, s 366

8 Schmidt 1967a, s 471



156

Kyrkans förhållande till den världsliga makten
Kyrkans förhållande till den världsliga makten är för Schmidt en känslig punkt. I princip skall 
kyrkan stå fri, menar han eftersom makt korrumperar. Det är fara värt att kyrkor under statlig 
ledning missbrukas för världsliga intressen.1

Maktkamp och världsliga intressen förekommer dock inte enbart i kyrkor som står i förbund 
med staten, betonar Schmidt och tar som exempel den medeltida katolska kyrkans kamp mot 
statsmakten, kampen mellan imperium och sacerdotium.

Schmidt fördömer entydigt denna den medeltida kyrkans aspiration på världslig makt. Till och 
med kyrkans frihetskamp under investiturstriden fördöms. När påven tar till bannet var detta 
enligt Schmidt ett orent vapen, eftersom det inte användes för evangeliets skull utan för att 
hävda en kyrkorättslig doktrin.2

När Schmidt kommer in på reformationen blir tonläget ett annat. Lutherdomens förvandling 
från folkrörelse till en rörelse inordnad under landsfurstedömet var en utveckling på gott och 
ont, menar Schmidt.3 Och han påstår sig kunna stå ut med att kyrkan tog hjälp av staten, så 
länge överheten på allvar ville vara kristen.4 Schmidt går så långt att han hävdar att även 
kyrkor ledda av fromma kungar kan komma till sin rätt och till sitt innersta väsen vara fria.5 
Tendensen i Schmidts skrivning är tydlig. Hans yttersta intresse är att värna om reformationen 
och det reformatoriska arvet. Här är det en apologet som talar.

4.5 K D Schmidts historieteologi. Slutreflexioner
Vad var det Schmidt rent faktiskt  gjorde när han försökte skriva kyrkohistoria som teologi 
och samtidigt gjorde anspråk på att vara en vetenskapligt arbetande historiker? 

Han lade sin konfessionella inställning som en mall över det kyrkohistoriska stoffet. Detta 
påverkade och begränsade problemställningarna. Samtidigt fick Schmidt ett redskap att 
bedöma vad som var rätt och vad som var fel. Schmidts konfessionalism var emellertid öppen. 
Han erkände att man med annan grundinställning kunde komma fram till andra resultat.

I sin teoridel bekände sig Schmidt på lutherskt sätt till bibeln och framför allt till evangeliet. 
Samtidigt redovisade han sin tro på att Kristus fortsatte sitt verk i sin kyrka. Schmidt inledde 
därför sin kyrkohistoriska framställning med att på lutherskt sätt betona evangeliets 

1 Schmidt 1967a, s 199 f

2 Schmidt 1967a, s 206

3 Schmidt 1967a, s 339

4 Schmidt 1967a, s 359

5 Schmidt 1967a, s 199



157

dominerande ställning i Nya testamentet samt redovisa innebörden i evangeliet. Att evangeliet  
återupptäcktes av Luther framhölls. Evangeliet, så fattat, blev sedan i den kyrkohistoriska 
framställningen ovan anfört redskap för att komma åt och bedöma Kristi fortsatta verk i sin 
kyrka. 

Schmidt menade det vara otillfredsställande att skildra kyrkan enbart som en sociologisk 
storhet. Trots detta redovisas kyrkan genomgående sociologiskt.

Kyrkohistorikern måste ta hänsyn till det transcendentala, menade  Schmidt i sin teoridel. 
Guds ingripanden och vilja skall göras tydliga. Denna transcendentala aspekt begränsas i den 
kyrkohistoriska framställningen till att Schmidt vid ett antal tillfällen uttrycker sin tro på vad 
Gud vill med det som sker. Oftare skriver Schmidt att Guds skickelse ej kan genomskådas. 

Schmidt framhöll att kristendomen är en historisk religion och att tron är en viktig 
kulturbärare. Hans egentliga intresse visade sig emellertid vara att värna om ett av 
omgivningen hotat evangelium.

Schmidt är apologet. Han värnar om reformationen och om den evangelisk lutherska kyrkan. 
Detta blir särskilt tydligt när han kommer in på frågan om kyrka - samhälle, kyrka – stat, där 
skrivningen är tydligt påverkad av hans personliga preferenser. 

I realiteten blev det alltså inte så mycket av Schmidts intentioner att skriva kyrkohistoria som 
primärt teologi. Med sina metoder förmådde han inte komma närmare historien om Kristi 
fortsatta verksamhet än han skulle ha gjort med enbart inomvärldsliga ambitioner.

Schmidts vidlyftiga teori om kyrkohistorieskrivningen hade egentligen kunnat begränsas till 
att han i inledningen bekänt sig till evangeliet i enlighet med luthersk trostolkning och till 
kyrkan i betydelsen av Kristi fortsatta verk. Därefter kunde han ha låtit sig nöja med en 
deklaration att han skulle pröva och även begränsa sitt stoff utifrån sin grundhållning. 
Åtminstone var det så Schmidt gjorde när han skrev sin Grundriss.

4.6 K D Schmidts trostolkning och Göranssons
Göransson erkänner aldrig explicit att framför allt  hans övriga kyrkohistoriska författarskap, 
inklusive hans läroböcker, till en väsentlig del bygger på en trostolkning. Men att så är fallet 
är uppenbart. Ovan har jag visat att  Göranssons religiösa trosgrund inverkade på hans 
kyrkohistorieskrivning men också förutfattade meningar av annat slag. De grundmotiv som 
jag funnit att Göransson bygger sin framställning på i sitt senare kyrkohistoriska författarskap 
är till viss del att betrakta som trostolkning,  Göranssons tre infallsvinklar, när han i sina 
läroböcker behandlar förhållandet kyrkan och kristendomen i samhället, likaså.

När man ställer K D Schmidts trostolkning mot Göranssons finner man olikheter men även 
uppenbara likheter. Likheterna finns där trots att Schmidt företräder en konfessionalism som 
Göransson så bestämt vänt sig mot i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap.



158

Schmidts trostolkning bygger på i förväg utmejslade, fasta tros- och värderingsmallar som 
han lägger på det kyrkohistoriska skeendet och utifrån vilka han gör sina bedömningar.

Göranssons trostolkning bygger också på tros- och värderingsmallar som Göransson använder 
vid sina bedömningar. Dessa skiljer sig till sitt innehåll i väsentlig utsträckning från Schmidts, 
varför gott hos Schmidt inte med nödvändighet blir gott hos Göransson och vice versa. 
Göranssons tolkningsmallar är framför allt mer lätthanterliga och öppna till sin karaktär. När 
Schmidt trycker sitt konfessionellt bestämda system av tankar på sitt material, låter Göransson 
tron bli en i historien och i samhällslivet påvisbar från Kristus utgående frigörande kraft.

Men man slås framför allt av att Göransson, till skillnad från Schmidt, hela tiden utgår från att  
hans trostolkning om kristendomen som en från Kristus utgående frigörande kraft är 
förankrad i den historiska verkligheten. Göransson menar att verkligheten ger anledning att se 
skeendet på sätt som han själv gör. Schmidt däremot hämtar medvetet sina mallar från bibel 
och bekännelse. Hårddraget kan man säga att för Schmidt har bibeln och bekännelsen rätt 
oavsett verklighetens vittnesbörd.

Schmidts trostolkning är naturligtvis också sprungen ur Schmidts egen verklighet. Att 
situationen kring de båda världskrigen har påverkat Schmidts värderingar kan man 
exempelvis tydligt ana när man läser Grundriss. Huvudintrycket vid läsningen av Grundriss  
är trots detta att Schmidt medvetet försöker hävda att bekännelsegrunden står fast, vad som än 
sker. Den är ett Guds verk. Med Göransson är det annorlunda. Bakom hans övriga 
kyrkohistoriska författarskap och bakom hans läroböcker står en man som desperat kämpar 
för sin tro i en kulturell omvärld som är stum för andliga värden. I kampen utformas 
argumenten, argument som med hans egna ord är förankrade i en personlig tro på evangeliet 
som en frigörande kraft i människosläktets själva livsprocess.

5 Tron i ett kyrkohistoriskt författarskap. 

Sven Göransson framställs i denna studie enbart som ett exempel, inte som ett typiskt 
exempel eller ens som ett exempel på något speciellt i jämförelse med andra svenska 
kyrkohistoriker. Varför? Trots allt finns det ju en del skrivet om 1900-talets svenska 
kyrkohistoriker, så jämförelsematerial borde finnas. 

Svaret är att  jag satsat hela min kraft på att  undersöka hur Göransson behandlar religiösa 
föreställningar. Å ena sidan har jag prövat hur Sven Göransson i sina vetenskapliga verk 
behandlar i första hand konfessionella bekännelser och apokalyptiska förutsägelser, å den 
andra hur trosföreställningar påverkat hans kyrkohistorieskrivning. Så specifik utgångspunkt 
har varken Jarlert eller Hallencreutz i sina ovan anförda biografier över Emanuel Linderholm 
respektive över Yngve Brilioth och inte heller någon annan som sysslat med 1900-talets 
svenska kyrkohistoriografi. De har alla ett bredare anslag. Därav bristen på svenska 
jämförelsepunkter. Jag har fått nöja mig med att göra vissa jämförelser med en tysk 
konfessionell kyrkohistoriker K D Schmidt. Själv försöker jag visserligen sedan en tid 
närmare förstå de religiösa föreställningarnas funktion i Emanuel Linderholms 



159

kyrkohistorieskrivning. Men detta studium är omständigt och grannlaga och jag är långtifrån 
redo att redovisa resultat.

Varför denna iver att undersöka just dessa ting? Därför att jag tror mig veta att det finns 
konstaterbara samband mellan en kyrkohistorikers religiösa föreställningar och hans eller 
hennes sätt att behandla religiositet i sin forskning. Detta är i och för sig inget märkvärdigt, 
inte märkvärdigare än att det generellt sett  finns förbindelse mellan forskares ideologier, 
sympatier, förutfattade meningar och vad de kommer fram till i sin forskning.

Kanske slår jag in öppna dörrar genom att  påstå detta. Ändå behöver de förutfattade 
meningarnas plats och funktion ständigt på nytt  uppmärksammas. För kvalitén på den 
historiska forskningen behöver det ske.

Hur var det då med Sven Göransson?

Sven Göranssons forskningsarbeten behandlar huvudsakligen svenskt 1600-tal. Han skrev 
svensk kyrkohistoria men anknöt hela tiden till utvecklingen på kontinenten. Göranssons olika 
böcker går i varandra och kompletterar varandra. Doktorsavhandlingen Ortodoxi och 
synkretism i Sverige 1647-1660 (1950) lägger grunden. De övriga forskningsarbetena är 
mestadels vidareutvecklingar av temata från Ortodoxi och synkretism. I ett  fall, i Den 
synkretistiska striden i Sverige 1660-1664, kan framställningen betraktas som en fristående 
fortsättning av doktorsavhandlingen utifrån ett delvis nytt tema. Endast Göranssons sista 
egentliga arbete grundat på egen forskning behandlar en 1800-talsproblematik. 

Göransson baserade sina kyrkohistoriska forskningsarbeten på ett brett och synnerligen 
omfattande samtida källmaterial. Han utnyttjade otryckta brev, handlingar, skrivelser, 
protokoll m m. Han analyserade latinska, tyska och svenska tryckta teser, disputationer, 
orationer och annat samtida tryck. Tillsammanstaget behärskade han ett stort material, inte 
minst ett omfattande källmaterial, och därigenom förmådde han behandla svårfångade 
problemkretsar där svensk problematik är integrerad med kontinental.

Mer än allt  annat var Göransson intresserad av att utreda de religiösa motivens plats och 
funktion i kyrka och samhälle. 

En analys av Göranssons forskningsarbeten visar att dessa i sin grundstruktur är uppbyggda 
på ett stort  antal i kronologisk ordning fogade problemkretsar. I en sådan problemkrets var det 
i regel Göranssons huvudangelägenhet att analysera den religiösa problematiken. Men denna 
gavs perspektiv och sammanhang genom att relateras till andra relevanta faktorer. Göransson 
drog in såväl den kyrkohistoriska som den teologiska och politiska utvecklingen i sina 
undersökningar. De religiösa motiven tilläts inte a priori styra framställningen.

Göranssons metod måste utifrån hans målsättning med sin forskning, betecknas som effektiv. 
Den visade sig ge en så tydlig bild som man kan begära av de religiösa faktorernas betydelse 
såväl i det utrikespolitiska händelseförloppet som i de inrikespolitiska skeendet.



160

Skall man göra en mer övergripande bedömning kan man säga att Sven Göranssons 
kyrkohistorieskrivning är idéhistoriskt anlagd, i den meningen att idéerna intar en central 
plats, men där idéerna alltid ses samman med den aktuella inrikespolitiska respektive 
utrikespolitiska verkligheten. Göransson skrev dessutom kyrkohistoria utifrån en kristen, 
humanistisk, idéhistorisk grundsyn.

Göranssons koppling till en av de två dominerande skolbildningarna i svensk historie-
forskning från seklets början fram till och med 1960-talet är uppenbar. Göransson anknyter 
entydigt till den idealistiska forskningstradition som hämtat inspiration från Erik Gustaf 
Geijer och Harald Hjärne. Däremot stod han främmande för Weibulltraditionen i svensk 
historieskrivning. Den historiska utvecklingen måste uppfattas i sin helhet och i all sin 
komplexitet för att rätt  förstås, förfäktade Hjärne och hans lärjungar. Först utifrån det fulla 
perspektivet, där man tog hänsyn till alla verksamma krafter, kunde ett händelseförlopp ges 
sin rätta betydelse och anakronismer undvikas, menade de. Detta sätt att se delade Sven 
Göransson helhjärtat. Göransson försökte foga in kyrkohistorien i en totalkonception genom 
att, som han uttryckte det, betrakta den i ett befruktande utbyte med andra krafter som också 
gestaltade det historiska skeendet. Han tog däremot avstånd från Weibullskolans 
frontförkortande historieskrivning, dess empirism och positivism liksom från denna skolas, 
som han menade, okänslighet inför den religiösa verkligheten.

Eftersom Sven Göranssons vetenskapliga produktion rör gränssnittet religion–politik under 
1600-talet, framför alltunder mitten av 1600-talet, öppnar hans arbeten redan genom 
angreppspunkten för insyn i de religiösa motivens politiska genomslagskraft under denna tid.

De religiösa motiv som analyseras i Göranssons forskningsarbeten kan oftast härledas till 
konfessionella bekännelser av något slag. Dessa låter sig dock inte bedömas som renodlat 
religiösa aktstycken. De är också dokument färgade av sin politiska och samhälleliga 
omgivning.

Göransson rör sig på hög nivå. För de religiösa motiven svarar biskopar, prästestånd och den 
teologiska fakulteten i Uppsala. Den världsliga motpolen är överheten i form av kungar, 
furstar, regeringar och ständer. Motsatsförhållandet kompliceras av att vi har att  göra med en 
kristen överhet.

Göransson visar entydigt i sin sakredovisning att maktpolitiska hänsyn varit viktigare i 
utrikespolitiken än hänsyn som kan hänföras till religiös övertygelse. Religiösa motiv var 
visserligen viktiga ingredienser i det utrikespolitiska spelet, men hade aldrig avgörande 
betydelse. Detta betyder inte att furstarna kunde förbise de religiösa faktorerna. De hade att ta 
hänsyn till de konfessionella frågorna som en väsentlig faktor i folkens liv. Inom vissa gränser 
kunde furstarna anpassa sin religiösa bekännelse efter den realpolitiska nyttan. Apokalyptiker, 
liksom vissa enskilda personer, lät sig mera helt  drivas av sina religiösa motiv och kunde 
också inom vissa gränser påverka det politiska skeendet

Inrikespolitiskt ansågs allmänt enhet i religionen vara av väsentlig betydelse för landet. De 
styrande i Sverige var teologiskt medvetna och detta påverkade dem när de tog politisk 



161

ställning. Genomgående gynnade de en teologi som skapade lugn i landet. Och de använde 
bland annat sitt inflytande över kyrkan på ett sådant sätt att de hade politisk nytta av det.

Religionens egen inre kraft visas av att statsmakten förmådde påskynda eller fördröja, men ej 
i egentlig mening långsiktigt  styra den teologiska utvecklingen. Det hände att prästerskapet 
mot överheten markerade en teologisk hållning som gick tvärtemot de styrandes vilja. 
Göransson ger till och med exempel på att teologien utvecklades i polemik mot statsmakten. 

Vi observerar slutligen än en gång att  det var överheten och det ledande prästerskapet  som 
intresserade Göransson. Inget sägs om religionens betydelse på lokalplanet. Göransson ger 
alltså inget allsidigt motiverat besked om religionens inrikespolitiska betydelse under mitten 
av 1600-talet. Dessutom har han inte prövat religionens inrikespolitiska betydelse mot andra 
faktorer som skedde när han prövade det religiösa motivet i det utrikespolitiska spelet. 

Jag har bedömt det vara av allmänt intresse att lyfta fram Göranssons sakredovisning av de 
religiösa motivens betydelse. Resultaten tycks mig vara av grundläggande betydelse. 
Samtidigt är Göranssons skrifter, noggrant lästa, en demonstation av hur svårbedömda 
religiösa faktorer är.

Som redan antytts disponerade Göranssons sitt stoff utifrån kronologiskt ordnade 
problemkretsar. Detta sätt  att arbeta har som jag redan antytt bestämda fördelar. Metoden 
öppnar för inblick i händelseförlopp  samt ger möjlighet att  få veta åtminstone något om de 
religiösa motivens inverkan.

Behovet av systematiseringar och generaliseringar kvarstår dock för den idéhistoriskt 
intresserade Göransson som vill se sammanhang och dra linjer. Dessa systematiseringar och 
generaliseringar formulerar han framför allt  i inledningar och förord, där han också passar på 
att  sätta in läsaren i det historiska sammanhanget. Framför allt använder han förorden och 
inledningarna till att redovisa övergripande tolkningar, ja t o m till att föregripa sina 
forskningsresultat. Dessutom generaliserar han och tolkar via sina avhandlingars titlar och i 
sin rubriksättning.

Redan detta Göranssons tillvägagångssätt visar att Göransson ej klarat av att  förena en 
kronologisk disposition med ambitionen att  systematiskt och klart redovisa sina 
forskningsresultat.

Allvarligare är att det råder en oöverbryggbar spänning mellan Göranssons systematiserande 
framställningar och hans sakredovisning. Av Göranssons sakredovisning framgår, som jag 
ovan redovisat, att religionens utrikespolitiska genomslagskraft genomgående varit  av 
betydelse, men av begränsad betydelse. Samma sakredovisning klargör att religionen hade 
betydelse som ett  sammanbindande element inrikespolitiskt, ett element som överheten ofta 
förgäves försökte tygla genom sina åtgärder. I en tydlig spänning till dessa resultat står 
Göranssons titel- och rubriksättning, hans inledningar, förord och summeringar. När 
Göransson där låter framskina att  det religiösa motivet med förnyad kraft blossade upp under 
Karl X Gustavs polska krig för att sedan slockna, stämmer inte detta med sakredovisningen. 
Även Göranssons skarpa gränsdragningar mellan konfessionell tidsålder och 



162

statsabsolutistiskt välfärdstänkande står i ett  spänningsförhållande till vittnesbörden i 
Göranssons sakredovisning som mera vittnar om kontinuitet i utvecklingen än snabba 
förändringar.

Som jag ser det har denna spänning bidragit till att Göranssons blivit svårläst och 
svårbegriplig. Detta i sin tur har lett till att Göranssons forskningsresultat skymts. Hans skarpa 
gränsdragning mellan konfessionell tidsålder och statsabsolutistiskt välfärdstänkande har 
heller inte vunnit allmänt anklang. 

Det finns emellertid också annat som bidragit till att  skymma Sven Göransson. Jag tänker här 
närmast på Göranssons sätt att bruka termer.

För sina undersökningar utnyttjar Göransson möjligheten att bruka ett antal redan färdiga 
termer. För 1600-talsundersökningarna ligger framför allt de latinska termer redo som 
teologerna vid den tiden använde när de skrev teologi. En rad sådana termer övertar 
Göransson. I andrafall är Göranssons terminologi den gängse. Ofta är den modellerad mer 
eller mindre fritt av Göransson själv för att bli brukbar.

Göransson övertar alltså inte enbart ett antal redan fixerade termer. Han ger dem också vid 
behov sin speciella innebörd. Denna innebörd preciserar han inte i explicita definitioner. Vad 
Göransson mera precist menar med sina termer får man finna ut genom att studera hans texter 
i sitt sammanhang, genom att jämföra bruket av olika termer, genom att sortera, gruppera och 
dra slutsatser.

Ytterst kan de termer Göranssons brukar i sina böcker om 1600-talet hänföras till två grupper, 
som tydligt står i kontrast mot varandra. Å ena sidan har vi termer som hänför sig till Me-
lanchthontraditionens Helmstedt, å den andra termer som kan relateras till högortodoxiens 
Wittenberg. Inte minst använder han termerna för att hänföra svensk teologi till motsvarande 
tysk.

Genom sitt bruk av termer kan Göransson på ett enklare sätt bemästra sitt stora teologiska 
material, systematisera det och bruka det för att tydliggöra en problematik.

Samma sätt  att bruka termer finner vi i Göranssons Folkrepresentation och kyrka, som 
handlar om svensk teologi och samhällsdebatt under den första hälften av 1800-talet. Men här 
lyser bristerna igenom. Göransson har inget komplett bakgrundsmaterial att falla tillbaka på i 
denna undersökning, varför både termer och forskningsresultat i denna bok står på osäker 
grund.

Sammanfattningsvis använder Göransson sina termer som redskap  för att tydliggöra en 
problematik. Han gör det genom innehållsligt laddade termer som ställs mot varandra. Genom 
termerna får han hjälp att  bringa reda i och systematisera sin kronologiskt löpande 
framställning.

Termerna är i det avseende effektiva. I en enda term kan Göransson redovisa en hel teologi 
eller ett tankeinnehåll som annars svårligen låter sig framställas i några korta ord. Göranssons 



163

sätt att bruka termer kan också vara farligt. Renodlingarna och komprimeringarna kan gåså 
långt att inte tillräcklig hänsyn tas till källmaterialets vittnesbörd. Göranssons sätt att använda 
sina termer kan bli till en genväg, som döljer att en väsentlig del av underbyggnaden saknas. 

Därmed har jag kommit över på Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap. Här blir 
Göransson av naturliga skäl mer översiktlig. Översiktlighet i all ära men att det  krävs 
ingående och grundliga undersökningar för att nå bestående resultat bekräftas redan vid en 
granskning av Göranssons historiografiska uppsatser Yngve Brilioth som kyrkohistoriker och 
Kyrkohistorisk årsskrift 75 år. Den sistnämnda uppsatsen handlar i realiteten om svensk 
kyrkohistorieskrivning under 1900-talet. Göranssons analyser, beskrivningar och tolkningar 
speglar i så hög grad Göranssons egna ideal och preferenser, att  den bild av Brilioth 
respektive av svensk kyrkohistorieskrivning som ges måste ifrågasättas. 

För mig blev upptäckten av detta ett memento. Det går naturligtvis inte att  läsa biografier som 
förvända biografens självbespeglingar och historiska översikter som avspeglingar av 
författarens egna preferenser. Men att vara vaksam över tendenser i den riktningen har varit 
till nytta för mig.

I sitt övriga kyrkohistoriska författarskap, som består av en rad smärre skrifter och uppsatser, 
utreder Göransson inte, han debatterar. Han debatterar utifrån att, som han menar, en modern 
historisk och kyrkohistorisk forskning, inklusive hans egen, påvisat alldeles bestämda ting, 
lämpliga att använda i det för Göransson aktuella debattläget. Detta kyrkohistoriska 
författarskap tillkom sedan Sven Göransson blivit professor och avslutat sin direkta forskning. 

Mot en för religionen okänslig svensk kulturelit  förklarar han religionen hos människan och i 
samhället som en bestående historisk realitet. Han hävdar att man på kontinenten, framför allt 
på grund av erfarenheterna från andra världskriget, redan insett detta, varför den svenska 
hållningen egentligen borde vara ett passerat stadium. På kontinenten insåg man, hävdar 
Göransson, att kristendomen ingick i västerlandets själva civilisationsprocess.

Mot teologernas doktrinära sätt att nalkas kristen tro, framför allt mot de svenska teologerna, 
som Göransson anser ha avgränsat sig från samhälle och värld, slår han fast nödvändigheten 
av att  utforska kristendomen kyrkohistoriskt för att få en realistisk bild av kristendomen som 
samhällsföreteelse.

Mot de starka tendenserna i det svenska samhället att marginalisera religionen genom att göra 
den till en privatsak, betonar han kristendomens karaktär av kollektiv idealbildning och 
behovet av en spänningsfylld samverkan mellan kristendom och samhälle. 

Mot allt  tal om den ofrånkomliga sekulariseringen i Västeuropa och framför allt i Sverige, 
hävdar han att  sekulariseringens orsak främst är att kyrkan isolerat  sig och isolerats från 
samhället. Kyrkan har blivit desintegrerad i samhället när hon borde vara integrerad.

Göransson ansluter sig i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap oreserverat till den franska 
religionssociologin. Fransmannen Gabriel Le Bras (1891-1970) historiskt inriktade sociologi 
äger hans fulla gillande. Denna var inte historielös, arbetade inte med abstrakta modeller, 



164

menar Göransson. I stället var den inriktad på att realistiskt undersöka det historiska skeendet, 
sådant som det verkligen förhöll sig. De franska religionssociologerna arbetade med det långa 
tidsperspektivet, studerade kyrkans institutionella sida och institutionernas funktion i 
samhället. De franska religionssociologernas resultat visade enligt Göransson på att religionen 
var ett ofrånkomligt faktum i samhället.

I detta Göranssons övriga kyrkohistoriska författarskap  har jag observerat att Göranssons 
egen kristendomsuppfattning ingick som en integrerad del i framställningen. Dess fundament 
var subjektiv upplevelse av den religiösa verkligheten och en bestämd tolkning av 
kristendomens betydelse i det historiska skeendet. Göransson utgick i sin kristendomstolkning 
från att auten-tisk kristendom i nutid är humanistiskt färgad och att evangeliet fungerar som 
en frigörande och levande kraft i samhället.

Det finns naturligtvis förbindelseled mellan Göranssons kyrkohistoriska forskningsarbeten 
och hans övriga kyrkohistoriska författarskap. Framför allt är fortfarande behandlingen av det 
religiösa motivet det centrala temat. Men sättet att behandla detta tema har förändrats på ett 
remarkabelt sätt. Framför allt metodiskt är det fråga om två ojämförbara storheter. I sina 
forskningsarbeten undersöker Göransson för att nå resultat, i sitt övriga kyrkohistoriska 
författarskap utgår han från färdiga resultat för att påverka. 

Jag har i min undersökning på några punkter försökt pröva Göranssons ståndpunkter i hans 
övriga kyrkohistoriska författarskap. Framför allt har jag jämfört Göranssons hållning till 
fransk religionssociologi med andra forskares inställning till samma företeelse. Dessutom har 
jag försökt se om Göranssons inställning till den svenska kulturelitens kristendomskritik från 
slutet av 1940-talet och framåt har fog för sig.

De forskare jag refererat till i denna prövning bedömer den franska religionssociologin under 
Le Bras ledning som konfessionellt  betingad religionssociologi med syfte att  befrämja den 
katolska kyrkan i Frankrike. Den franska religionssociologins synsätt skall dessutom ses mot 
bakgrund av att den kyrkliga observansen i Frankrike efter andra världskriget alltmera har 
försvagats. Göransson däremot förkunnar kristendomens återkomst på kontinenten efter andra 
världskriget. Och han skriver om den franska religionssociologins resultat som vore de 
vetenskapens sista ord.

Göranssons beskrivning av den svenska kulturelitens ideologi och inställning däremot 
stämmer med det som drivs i Ateistens handbok. Denna bok utkom 1964 i den ateistiska 
kulturdebattens slutskede och kan ses som en summering av debatten. Bland bidragsgivarna 
finns praktiskt taget samtliga av de dåvarande ateistiska kulturdebattörerna i Sverige, vilka 
också samtliga var ledande kulturpersonligheter.

I min undersökning ingår också en analys av Sven Göranssons läroböcker. Jag har i dessa 
framför allt observerat hur Göranssons behandlar sitt stoff utifrån tre olika infallsvinklar 
beroende på vilken tidsepok han befinner sig i.



165

Fram till och med 1600-talet låter Göransson tro och kristendom bli en sammanhållande och 
drivande kraft i samhället. Från 1700-talet och framåt lägger han huvudvikten vid att visa hur 
kristendomen under vissa villkor kunde bevara sin betydelse. Göranssons dominerande tema 
gällande nutid är att trons betydelse numera är återupptäckt.

Bakom ligger ett försök att lyfta fram den kristna trons betydelse på tydligast möjliga sätt. I 
de sammanhang tro och kristendom förlorat i betydelse förnekas inte detta. Förklaringen är 
dock aldrig att den kristna tron spelat ut sin roll. Orsaken till den minskade betydelsen ligger 
enligt Göranssons historietolkning i yttre påverkbara omständigheter.

Göranssons sätt att skriva betraktar jag i undersökningen som kristen apologetik. Hans 
utgångspunkt ser jag som apologetisk liksom val av infallsvinklar. Med andra 
tolkningsnycklar hade kristendomens betydelse framträtt på annat sätt.

Jag har alltså funnit att  Sven Göransson i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap, liksom i 
läroböckerna, i långa stycken bygger på en trostolkning. Denna trostolkning har jag jämfört 
med en tysk kyrkohistorikers trostolkning, Kurt Dietrich Schmidts. Schmidt har gjort sig känd 
för sin konfessionellt färgade historieteologi. Denna prövar jag genom att  analysera hans 
Grundriss der Kirchengeschichte (5 upplagan 1967).

När man ställer Schmidts trostolkning mot Göranssons finner man olikheter men även 
uppenbara likheter. Likheterna finns där trots att Schmidt företräder en konfessionalism som 
Göransson så bestämt vänt sig mot i sitt övriga kyrkohistoriska författarskap.

Schmidts trostolkning bygger på i förväg utmejslade, fasta tros- och värderingsmallar som 
han lägger på det kyrkohistoriska skeendet och utifrån vilka han gör sina bedömningar.

Göranssons trostolkning bygger också på tros- och värderingsmallar som Göransson använder 
vid sina bedömningar. Dessa skiljer sig till sitt  innehåll i väsentlig utsträckning från Schmidts, 
varför gott hos Schmidt inte med nödvändighet blir gott hos Göransson och vice versa.

Men man slås framför allt  av att Göransson, till skillnad från Schmidt, hela tiden utgår från att 
hans trostolkning är förankrad i den historiska verkligheten. Göransson menar att verkligheten 
ger anledning att göra bedömningar och värderingar på sätt  som han gör. Schmidt däremot 
hämtar medvetet sina mallar från bibel och bekännelse. Hårddraget kan man säga att  för 
Schmidt har Bibeln och bekännelsen rätt  oavsett verklighetens vittnesbörd. Med Göransson är 
det annorlunda. Bakom hans övriga kyrkohistoriska författarskap och bakom hans läroböcker 
står en man som kämpar för sin tro i en kulturell omvärld som är stum för andliga värden. I 
kampen utformas argumenten, argument som är förankrade i en personlig tro på evangeliet 
som en frigörande kraft. 



166

Appendix till kapitel 2

Redovisningen om Göranssons trosgrund (3.12) bygger på innehållet i Göranssons övriga 
författarskap enligt nedan. För att  skapa överblick har jag valt att sortera källhänvisningarna 
utifrån trosbekännelsens tre artiklar.

1 artikeln
Det finns en religiös verklighet. (Göransson 1960 )
Religionen ingår i den mänskliga erfarenheten. (Göransson 1972b, s 23).
Kristendomen är en realitet, religiöst, kulturellt, ekonomiskt, socialt och politiskt. (Göransson 
1964, s 12)
Namninsamlingen ger dock besked om att kristendomen är en realitet som det svenska folket 
räknar med och finner att gymnasiet bör ge kunskap om. (Göransson 1964, s 41)

Civilisationen bygger på andliga värden. Dessa förändras ständigt. Upplevs när de är 
historiskt verksamma som absoluta. (Göransson 1957, s 21)
Det religiösa är metahistoriskt. Vi möter det i sitt tidshistoriska sammanhang. (Göransson 
1957, s 19)
Det gudomliga uppenbarar sig endast i konkreta fysiska och historiska situationer som är 
socialt och andligt determinerade. (Göransson 1972b, s 23)

Teologi och historia förbundna med varandra. (Göransson 1976b, s 13)

Kristendomen ett historiskt fenomen som skall utforskas i den historisk konkreta situationen. 
(Göransson 1972b, s 21)

Religionen är gripbar endast i historien och som en historisk realitet. (Göransson 1972b,  s 23)

Integrationen kristendom historia måste komma till sin rätt. (Göransson 1964, s 11)

2 artikeln
Kristendomen något unikt, något enastående och ensamstående som hänt i historien. Detta 
kunde den historiska skolan icke avvisa. (Göransson 1964, s 20)

Kristendom är religion och historia i oupplöslig förening.

Uppgiften för en objektiv undervisning är att göra rättvisa åt den kristna religionen i dess 
historiska former. Således det religiösa, det heliga, det numinösa, som icke ryms i tidens 
och rummets kategorier, men som samtidigt helt går in i dessa kategorier: 
inkarnationsproblemet, lidandesproblemet, uppståndelseproblemet. Detta är icke något 
historiskt begränsat till Jesu liv, utan hör med till kristendomens hela historia. Dit  hör 
också hur människorna ställer sig till det kristna budskapet. Om man så vill är det 



167

teologien, religionen, som gör det omöjligt att flytta kyrkohistorien till historien. Det är 
kristendomen som skapar problemet, då det gäller kristendom och historia. (Göransson 
1964, s 17)

Det beror på att  balansen mellan Kristustro, och annan religiös tro, kultur och samhälle 
ständigt ändras. Detta växelspel återspeglar strävan efter balans mellan det transcendenta 
och det immanenta i kristendomen. (Göransson 1964, s 11) 

I historien ligger förändringen - i personlighetsreligionen ligger gemenskapen med Gud 
som icke hör till det  föränderliga. I kristendomen har de två blivit ett. Denna integration i 
kristendomens väsen. Fil 2:5 ff. (Göransson 1964, s 10)

Vi rör oss från tro till historia och icke från historien till tro. Sanningen om Kristus 
erbjuder sig genom kyrkans vittnesbörd. Detta vittnesbörd är icke blott verbalt i lära och 
undervisning och predikan. Utan det är levande och produceras i handling och livsmönster 
genom personer och institutioner. (Göransson 1976b, s 14)

Det är kyrkans uppgift i dagens samhälle att i alla sina organisationsled ända ned till 
pastorat, församlingar, hem och enskilda visa på Kristi sändning till människan, till 
mänskligheten. (Göransson 1973, s 451)

Sanningen om Kristus är icke ett system av abstrakta idéer utanför tid och rum. Den är den 
levande kontakten, där människorna i samhället  är medengagerade genom den aktivitet i 
positiv eller negativ riktning, som tron utövar på dem och i dem. (Göransson 1976b, s 14)

Historien har en mening och ett mål. Detta mål innebär ett fullkomnande av mänskligheten.
Att man ser detta mål i en fullkomning  av mänskligheten hänger samman med den kristna synen på Kristus 
såsom den andre Adam, han som kom för att upprätta Gudsriket och återföra mänskligheten och skapelsen 
till den fullkomning den hade före historiens gryning. (Göransson 1964, s 21)

Historisk inriktning, humanistisk kristendomssyn, bejakande av Guds frälsningshandlande 
och människans behov av frälsning. (Göransson 1964, s 26)

När friheten, jämlikheten och broderskapet skall motiveras religiöst finner man enligt 
Göransson dess yttersta "hjärtpunkt hos Kristus – brodern –försonaren". Reformatorernas 
insats betraktas som steg på vägen mot dessa idéers förverkligande. (Göransson 1972a, s 4 f)

Luthers allmänna prästadöme, Calvins syn på  utkorelsen, kongregationalisternas visible 
saints, är alla stadier i den religöst motiverade synen på frihet, jämlikhet och broderskap. 
De har alla ytterst sin hjärtpunkt hos Kristus-brodern-försonaren. (Göransson 1972a,  s 4 f)

Men liberalismens krav på människo-,  tanke-, yttrande-, religions-, och föreningsfrihet samt fri och obunden 
vetenskaplig forskning och ett demokratiskt samhälle med allmän rösträtt fann gensvar hos sekelskiftets nya 
svenska teologgeneration. De såg den kristna tron som en personligt frigörande kraft.  De såg den historiske 
Jesus som framträdde i evangelierna som en levande andlig kraft i mänsklighetens historia. De såg dogmer 



168

och religiös urkund som tidsbestämda uttryck av den gudomliga uppenbarelsen i Kristi person. De bejakade 
vetenskaplig teologisk forskning, obunden av kyrkliga auktoriteter. (Göransson 1973, s 452)

Kyrkan å sin sida har accepterat den religiöst - neutrala staten  och religionsfriheten. Den 
ser sin uppgift i ett  globalt  perspektiv att vara ett vittne om uppenbarelsen i Kristus i en  
söndersliten värld. Den ser Guds kärlek som en värdering av  människan. Kyrkans uppgift 
är att förmedla detta budskap  till  mänskligheten på ett funktionellt sätt, därför att det är  
nödvändigt för dess frälsning. Det är Kristusbudskapet, som  bestämmer kyrkans väsen och 
uppgift, icke människornas tro eller  tidsbestämda uppfattningar av kyrkans läromassiga 
uttryck eller  organisationsformer.  (Göransson 1972a, s 52)

Reformationen avsakraliserade samhället. Guds Ord och den andliga friheten, den enskildes tro på Kristus, 
var det högsta värdet. Över tron kunde varken stat eller kyrka råda. (Göransson 1972a, s 2)

Reformationen ”lade grunden för den moderna synen på religionsfriheten. Den ändrade 
relationen i synen på stat-kyrka och lade tyngdpunkten på den personliga tron och Guds Ords 
frihet." (Göransson 1972a, s 4) 

Den historiskt - kritiska teologins genombrott betydde att den nya generationen reinterpreterade kristendomens dogmer. Det blev en 
deflation av kyrkans kristendom till förmån för en personlig religiös-etisk och humanistisk kristendom. (Göransson 1972, s 370)

Den liberala, historiskt-kritiska vetenskapliga teologin och den personliga religiöst-etiska sociala 
kristendomssynen hade blivit det svenska samhällets ideologiska enhetsformel. (Göransson 972, s 371)

Kristendomen äger eskatologiskt hopp om mänsklighetens fullkomning, samt arbetar på 
mänsklighetens fullkomning.  (Göransson 1964, s 31)

3:e artikeln
Historien ger vittnesbörd om, att det  finns människor, som är kristna, som brottas med 
religiösa problem, som upplever omvändelse och Gudsgemenskap, och som genom sitt sätt 
att leva gestaltar historien. (Göransson 1964, s 10 f) 

De andliga faktorerna utöver sin verksamhet på ett andligt och subtilt sätt. Dessa går icke 
så lätt  att skilja från mera påtagliga ekonomiska politiska och sociala faktorer. (Göransson 
1977, s 657)

Kristendomen en verklighet som ej är underkastad tidens och rummets kategorier, men samtidigt angår 
människorna här i tiden och därmed är något konkret historiskt. (Göransson 1964, s 10 f)

Det oföränderliga i kyrkohistorien upplåter sig endast som troserfarenhet. (Göransson 1957, s 
16)

Religionen är något mänskligt personligt, samtidigt kollektivt idealbildande. (Göransson 
1972a, s 50)

…"kyrkan över hela jorden" är  "en integrerande del i själva människosläktets livsprocess". 
Vidare ingår i denna process "religionsfriheten och de mänskliga rättigheterna"… "som ett led 
i en  fortlöpande, icke avslutad historisk process av långa tidsrymder" (Göransson 1972a, s 



169

53). I ett annat sammanhang talar Göransson om att "de humana värderingarna" ingår i den 
historiska processen. (Göransson 1972a, s 48)

Den andliga friheten är högsta norm. (Göransson 1972a, s 19)

Själva grunden är ordets frihet. "Grundförutsättningen är Guds Ords frihet och att denna frihet 
är en angelägenhet som ingår i religionsfriheten. Ordets frihet är konstitutivt för 
kyrkan.” (Göransson 1972a, s 41)

Kyrkan tar icke ställning för ett visst politiskt eller ekonomiskt system, även om det finns 
ett  parti, som uppträder under beteckningen kristet demokratiskt parti. Detta skulle 
innebära, att det fanns något högre än Ordets frihet. En bidragande orsak till 
bekännelsekyrkans kyrkokamp var just att Deutsche Christen genom sitt stöd åt staten 
skapade ett  hinder både för Ordets frihet och för individens religionsfrihet. (Göransson 
1972a, s 41 f)

Kristendomen kan inte isoleras från sambandet med kultur, miljö, samhälle. Det tidsmässiga i 
kristendomen kan inte betonas så att kristendomen upplöses i miljöfaktorer. (Göransson 1964, 
s 12)

Kristendomen i sin västerländska utgestaltning eftersträvar naturliga kommunikationer mellan 
kristendom, samhälle och kultur. (Göransson 1964, s 13)

Kristendomen en universell företeelse. (Göransson 1976c, s 76)

Kristendomen ”ställer in sig på det nya samhället med dess globala perspektiv något som är i 
linje med kristendomens historiska liv”... (Göransson 1972a, s 89)

Kristendom med historisk humanistisk inriktning. (Göransson 1975, s 35)

Humanitetsvärdena absoluta värden enligt  kristendomen som uppenbarelsereligion. 
Optimistisk syn på människan, på religionsfriheten. (Göransson 1975, s 25 f)

Den kristna synen är att alla människor har lika värde inför Gud. (Göransson 1972a,  s 19)

I den svenska samhällsprocessen har vi kunnat konstatera ett kontinuerligt samband mellan 
kristendomen och de mänskliga rättigheterna. (Göransson  1972, s 373)

…den kristendom har blivit bestående, som har lyckats identifiera det kristna budskapet 
med vad människorna religiöst och socialt har uppfattat som meningen med sitt liv och vad 
de bejakat som sant och vad de arbetat för att  få förverkligat i sin miljö, i folket, i kulturen 
och i samhället. (Göransson 1972e, s 374)

Kärleken till nästan och gemenskapen människor emellan som kristen levnadsregel. 
(Göransson 1972a, s 19)



170

Kyrkan för de troende de heligas gemenskap, detta en trons hållning. (Göransson 1972a, s 69)

…i kyrkan blir Kristi sanning den atmosfär, som de troende inandas. Det är också i form av 
kyrkan som människorna möter kristendomen och som också betingar deras religiösa 
reaktioner som historiskt verksamma människor. (Göransson 1976b, s 14)

Kyrkan har på det sättet ett ärende till enskilda människor från varierande 
samhällsgrupper och i växlande livssituationer. (Göransson 1973, s 451)

Det primära för kyrkan är att nå fram till den enskilde i dennes religiösa situation. Ty varje 
människa har en religiös situation, vare sig hon vet om det, förnekar det eller ej bryr sig om 
det. Den religiösa situationen har att göra med henne som människa, som individ och i 
gemenskap med andra. (Göransson 1973, s 453)

Kyrkans ärende till människorna är personligt, dess budskap skall omfattas i tro. (Göransson 
1973, s 454)

Summary

Anders Jarlert, in the monograph Emanuel Linderholm som kyrkohistoriker (1987)  (Emanuel 
Linderholm as Church historian), was the first  to make a major investigation of an episode of 
twentieth century Swedish Church history writing. This book, Tron i ett kyrkohistoriskt 
författarskap. En analys av trosmotivet och trosinterpretationen i Sven Göranssons 
kyrkohistorieskrivning (Faith in a Church history authorship. An analysis of the faith motive 
and faith interpretation in Sven Göransson's Church history writing), is a further contribution 
in the same genre.

Sven Göransson (1910-1989) was professor of Church history at the University of Uppsala 
during the years 1956-1977. Besides carrying out research into Church history and writing 
more general works of Church history, he wrote several Church history textbooks. He was, 
moreover, a prominent research supervisor with a succession of protégés. The academic 
production of his followers is extensive.

This study is an analysis of Sven Göransson's published Church history output.  His Church 
history research works are treated, as are his other Church history  writings and papers 
together with his published textbooks. The reader should note, accordingly, that the analysis 
proceeds solely from Sven Göransson's writings, and this with the intention of clarifying Sven 
Göransson's  faith motive and faith interpretation. Unlike Jarlert, who has a broader-based 
disposition in the above named  monograph, this study has deliberately  been given a narrow 
base with the intention of thereby being able to give the analysis greater depth.

Sven Göransson's research is mainly  concerned with seventeenth century Sweden. He wrote 
Swedish Church history  but consistently  made links with continental developments. 



171

Göransson's various books overlap  and complement one another. His doctoral dissertation 
Ortodoxi och synkretism i Sverige 1647–1660 (1950) (Orthodoxy and Syncretism in Sweden, 
1647-1660) lays a foundation. The remaining works of research are for the most part  further 
developments of themes from Orthodoxy and Syncretism. In one case, Den synkretistiska 
striden i Sverige 1660–1664 (1952) (The Syncretist Conflict in Sweden 1660-1664), the 
presentation can be seen as a free-standing continuation of his doctoral dissertation, with a 
starting-point in a partly new theme. Only Göransson's last work actually to be based on his 
own research treats a nineteenth century subject area. 

Göransson based his Church history research work on contemporary source-material which 
was broad and extremely extensive. He used unpublished letters, documents, official 
communications, minutes, etc. He analysed printed theses, dissertations, orations and other 
contemporary  publications. Altogether, he commanded a large amount of material, not least 
extensive source material, and he was therefore able to treat elusive problem complexes in 
which Swedish and continental issues are integrated.

Göransson was, above all else, interested in exploring the place and function of the religious 
motive in Church and society.

An analysis of Göransson's research work shows that they are, in their basic structure, built 
around a large number of chronologically  linked problem areas. In such a problem area it was, 
as a rule, Göransson's main concern to analyse the religious issues. These are, however, given 
perspective and context by being related to other relevant factors. Göransson drew in not only 
Church historical but also theological and political development in his investigations. The 
religious motive is not allowed a priori to control the presentation.

Generally, one can say that Sven Göransson's Church history writing is built  around a history 
of ideas approach in the sense that ideas take a central place, whilst the ideas are always seen 
together with the current political reality  both at home and abroad. Göransson wrote Church 
history from a Christian, humanistic, history of ideas based perspective.

Sven Göransson's connection with Swedish Church history  research has not been more than 
generally  suggested in my  investigation. More definitive results would have demanded 
considerable investment in research. The need for such research is especially clearly 
demonstrated in connection with a study of Göransson's essays Yngve Brilioth som 
kyrkohistoriker and Kyrkohistorisk årsskrift 75 år (Yngve Brilioth as Church historian and 
The year-book of Church history, 75 years). The latter essay actually deals with Swedish 
Church history writing during the twentieth century. Göransson's descriptions mirror 
Göransson's own ideals and preferences to such a high degree that the pictures of Brilioth and 
of Swedish Church history writing that are given must be called into question.

Göransson's association with one of the two dominant schools of Swedish history  research 
from the beginning of the century to the 1960s are, on the other hand, apparent. Göransson is 
clearly  linked to the idealistic research tradition which was inspired by Erik Gustaf Geijer and 
Harald Hjärne. On the other hand, he distanced himself from the Weibull tradition within 
Swedish Church history  writing. Hjärne and his followers maintained that historical 



172

development must be seen in its entirety and in all its complexity if it is to be properly 
understood. They considered that it  was only from the complete perspective, taking into 
account every active influence, that a course of events could be given its proper meaning and 
anachronisms be avoided. Sven Göransson wholeheartedly  shared this view. Göransson tried 
to include Church history  in a total concept by, as he put it, considering it in a stimulating 
exchange with other influences which also shaped the historical course of events. On the other 
hand, he distanced himself  from the empiricism and positivism of the Weibull school's anti-
speculative history writing, and also from what he saw as its insensitivity to religious reality. 

Since Sven Göransson's scholarly output deals with the interface between religion and politics 
during the seventeenth century, chiefly in the mid-seventeenth century, the very point of 
attack of his works opens the way for an insight into the religious motive's political impact 
during this period.

The religious motives analysed in Göransson's research works can usually be derived from 
confessional documents of some kind. These do not, however, allow themselves to be judged 
as purely religious documents. They are also documents which are coloured by their political 
and social surroundings.

Göransson moves at a high level. Bishops, the clergy, and the theological faculty  at Uppsala 
answer for the religious motives. The antithesis is secular authority in the form of kings, 
princes, governments and estates. The oppositional relationship is complicated by the fact  we 
are here dealing with a Christian authority.

In his account of the facts Göransson unambiguously shows that power-political 
considerations have been more important in foreign policy than considerations deriving from 
religious conviction. Religious motives were certainly important ingredients in the foreign 
policy game but they never had decisive significance. This does not mean that princes could 
overlook the religious factors. They  had to show consideration for confessional questions as a 
substantial factor in the life of their subjects. Within certain limits princes could adapt their 
own religious confession with an eye to realpolitik. Private individuals, some of them filled 
with apocalyptic expectations, allowed themselves to be more driven by  their religious 
motives and could also, within certain limits, influence the political course of events.

In terms of domestic policy, religious unity was generally considered to be of substantial 
significance for the country. Those who ruled in Sweden were theologically aware and this 
influenced them when they chose a political position. They consequently favoured a theology 
which created calm in the country. Among other methods, they used their influence over the 
Church in such a way that it gave political benefits.

Religion's own inner power is apparent from the fact that the State was able to hasten or delay 
but not in any real sense steer the long-term process of theological development. It was the 
case that the clergy, in opposition to the secular authorities, stressed a theological position 
which went against the will of those who ruled. Göransson even gives examples of theology 
being developed as a polemic against the State.



173

Finally, we observe once again that it is the secular authorities and the leaders among the 
clergy that interest Göransson. Nothing is said about the significance of religion at the local 
level. In other words, Göransson does not give a comprehensively motivated account of the 
importance of religion to domestic policy in the mid-seventeenth century. In addition, he has 
not tested the importance of religion to domestic policy  against other factors as he did when 
he tested the religious motive in the field of foreign policy. 

I have judged it to be of general interest to emphasize Göransson's account of his own 
research relating to the importance of the religious motive. I consider the result to be of 
fundamental significance.

As has already been suggested, Göransson lays out his material with a starting point in 
chronologically arranged problem areas. This way of working has definite advantages. The 
method allows insight into a course of events as well as giving the possibility of studying, not 
least, the effect of the religious motive.

The need for systematization and generalization remains, though, as Göransson, with his 
interest in the history of ideas, wants to see connections and to draw lines. He formulates 
these systematisations and generalizations mainly  in introductions and prefaces, in which he 
also takes the chance to acquaint the reader with the historical context. Above all, he uses 
prefaces and introductions in order to give account for comprehensive interpretations, even to 
the extent of anticipating the results of his own research. In addition, he generalizes and 
interprets through the titles of his works and in his choice of subheadings.

Just this mode of procedure used by Göransson shows that he was not able to unite a 
chronological disposition with his ambition to clearly and systematically account for the 
results of his research.

More seriously, there is an unbridgeable tension between Göransson's systematic presentation 
and his account of the results of his research. From this account of research results it  is 
evident, as I have already shown, that the impact of religion on foreign policy was 
consistently significant, but only within limits. The same account of research results makes it 
clear that religion had significance as a unifying element in domestic policy, an element 
which the powers that be often tried in vain to curb through various measures.  In a clear 
tension to these results stand Göransson's choice of titles and subheadings, his introductions, 
prefaces and summaries. When Göransson lets it  appear in these that the religious motive 
flared up during Karl X Gustav's Polish war only  to die away again, it is not consistent with 
the account he gives of the results of his research. Likewise, Göransson's sharp distinction 
between the confessional epoch and the political development in which salus publica (the 
nation's political and economical security) were the highest goal in national policy stands in 
tension with the testimony of Göransson's account of the facts, which witness more for a 
continuity of development than for rapid changes.

A further problem in Göransson's research works is his use of terminology. Göransson 
exploits the possibility of using a number of established terms in his investigations. For the 
investigations of the seventeenth century  it  is primarily the Latin terminology used by 



174

theologians of the time that are ready to hand. Göransson adopts a number of such terms. In 
other cases, Göransson's uses the prevalent terminology. It is often more or less freely 
modelled by Göransson in order to be usable.

In other words, Göransson does not only  adopt a number of already fixed terms. He also gives 
them each a particular meaning when necessary. This meaning is not made precise in explicit 
definitions. What Göransson more precisely  means by such terms must be discovered by 
studying his texts in their context; by comparing the use of differing terms; by sorting, 
grouping and drawing conclusions.

Ultimately, the terms used by Göransson in his books about the seventeenth century can be 
assigned to two groups standing in clear contrast to one another. On the one hand there are 
terms which relate to the Helmstedt of the Melanchthon tradition, on the other hand are terms 
which belong to the high orthodoxy of Wittenberg. The terms are used, not least, to relate 
Swedish theology to its German equivalents.

By his use of terms Göransson can more simply control his extensive theological material, 
systematise it and use it to clarify an issue. We find the same approach to the use of 
terminology  in Göransson's Folkrepresentation och kyrka (1959) (Representation of the 
People and the Church) which deals with Swedish theology and social debate in the first half 
of the nineteenth century. Here, however, the flaws shine through. Göransson does not have a 
complete background material to fall back on in this study  and both the terminology and the 
research results in this book stand, therefore, on an uncertain foundation.

To sum up, Göransson uses his terms as a means of clarifying an issue. He does this through 
the use of terms whose content is highly charged, and which are placed against  one another. 
His use of terms helps him to organize and systematize his chronologically ordered 
presentation. 

In this respect the terms used are effective. In a single term Göransson is able to give account 
for a whole theology or a concept that  would otherwise be hard to encapsulate in a few words. 
Göransson's use of terminology can also be dangerous. The distillation and compression 
process can go so far that insufficient  consideration is given to the witness of the source 
material. Göransson uses terms in a way  which can become a shortcut hiding the fact that a 
significant piece of the foundation is missing.

In his general Church history  works, which consist of a succession of booklets and essays, 
Göransson does not investigate, he debates. His starting point for debate is that, as he sees it, 
modern historical and Church history research, including his own, has proved quite definite 
issues which are suitable for use in Göransson's current debate. This period of Church history 
authorship  arose after Sven Göransson was appointed professor and concluded his direct 
research.

Against a Swedish cultural elite insensitive to religion he explains religion in mankind and in 
society as a lasting historical reality. He maintains that this has already been realized on the 
continent, above all as a result of the experience of the Second World War, and that this 



175

should really  make the Swedish position a thing of the past. On the continent, maintains 
Göransson, it was realized that Christianity was a part of the very  process of civilization of 
the West.

Against the theologians' doctrinaire attitude to the Christian faith, and above all against the 
Swedish theologians whom Göransson considers to have set themselves apart from society 
and the world, he affirms the necessity  of a historical study  of Christianity  in order to give a 
realistic picture of Christianity as a social phenomenon.

Against the strong tendencies in Swedish society  to marginalize religion by making it a 
private matter, he emphasizes Christianity's character as an agent  for the formation of 
communal ideals and the need for a dynamic interplay between Christianity and society.

Against all talk of the inevitable secularization of Western Europe and above all Sweden he 
maintains that the chief cause of secularization is that the Church has both isolated itself and 
become isolated from society. The Church has become segregated from society when it ought 
to have been integrated.

In his general Church history writing, Göransson concurs unreservedly with French sociology 
of religion. The historically  directed sociology of Frenchman Gabriel Le Bras (1891-1970) 
wins his wholehearted approval. In Göransson's opinion this was not history-less and did not 
work with abstract models. Instead its aim was a realistic investigation of the historical course 
of events, such as they actually were. French sociology of religion worked with a long-term 
perspective and studied the institutional aspect of the Church and the function of institutions 
in society. According to Göransson, the results of French sociology of religion showed that 
religion was an inescapable social fact.

In these remaining works by  Göransson we observed that Göransson's own understanding of 
Christianity  was an integrated part of the presentation. Its foundation was a subjective 
experience of religious reality  and a specific interpretation of the significance of Christianity 
in the historical course of events. In his interpretation of Christianity  Göransson assumes that 
authentic contemporary  Christianity  is humanistically  coloured and that the gospel acts as a 
liberating and living force in society.

There are, of course, connections between Göransson's Church history research and his 
general Church history  writing. From the point of view of method they can  however not be 
compared with one another. In his works of research Göransson investigates in order to reach 
results, in his general Church history writing he uses completed results in order to persuade.

In my study I have tried at  several points to test Göransson's position in his general Church 
history writing. First  and foremost, I have compared Göransson's position with regard to 
French sociology of religion with that of other researchers. Furthermore, I have attempted to 
see if Göransson's attitude to the Swedish culture elite's criticism of Christianity from the late 
1940s onwards is justified.



176

The researchers to whom I have referred in this testing process judge that French sociology of 
religion under Le Bras' leadership was confessionally determined with the aim of promoting 
the Roman Catholic Church in France. The outlook of French sociology  of religion must also 
be seen against the background of weakening religious observance in France after the Second 
World War. Göransson, on the other hand, proclaims the return of Christianity on the 
continent after the Second World war. He also writes about the results of French sociology of 
religion as though they were scholarship's last word on the subject.

Göransson's description of the ideology and attitude of the Swedish culture elite, on the other 
hand, fits in well with what is propagated in Ateistens handbok (The Atheist's Handbook). 
This book was published in 1964 in the final stages of the atheistic culture debate and it  can 
be seen as a summary of that debate. Among the contributors can be found practically every 
one of the atheistic culture debaters active in Sweden at  that time, all of whom were also 
leading cultural personalities.

Also included in my study is an analysis of Sven Göransson's text-books. In these I have 
observed, above all, how Göransson treats his material from three different angles of 
approach, depending on the period of history in which he finds himself. Up to and including 
the seventeenth century  Göransson allows faith and Christianity to be a cohesive and driving 
force in society. From the eighteenth century onwards he places the main emphasis on the 
demonstration of how Christianity  was able, under certain conditions, to maintain its 
significance. Göransson's dominant theme with respect  to the present is that the importance of 
faith has been rediscovered.

Behind this lies an attempt to bring out the significance of the Christian faith as clearly as 
possible. In those contexts in which faith and Christianity lost their significance then this is 
not denied. The explanation is never, however, that the Christian faith had had its day. The 
reasons for its diminished significance lay  according to Göransson's historical interpretation 
in external circumstances which could be influenced.

In my  study I consider Göransson's manner of writing to be Christian apologetics. I see his 
starting point as apologetic, as are also his choices of angle of approach. With other 
interpretative keys the significance of Christianity would have appeared in another light.

I have also found that Sven Göransson, in his general Church history writing, as in the text 
books relies heavily  in long sections on a faith interpretation. I have compared this faith 
interpretation with that of a German Church historian, K D Schmidt. Schmidt has become 
known for his confessionally coloured, theology of history. I test this through an analysis of 
his Grundriss der Kirchengeschichte (5th edition 1967).

When K D Schmidt's faith interpretation is placed against Göransson's one can find 
differences but also obvious similarities. The similarities exist in spite of the fact that Schmidt 
represents a confessionalism which Göransson so decisively opposed in his general Church 
history writings.



177

Schmidt's faith interpretation also builds on ready-made, firm faith and value templates which 
he superimposes on the historical course of events and from which he makes his judgements.

Göransson's faith interpretation also build on faith and value templates which Göransson uses 
in his judgements. These differ significantly  in their content from Schmidt's, which means that 
what is good in Schmidt's eyes is not necessarily  good in the eyes of Göransson and vice 
versa.

However, what is most striking is that Göransson, unlike Schmidt, always assumes that his 
faith interpretation is grounded in historical reality. Göransson is of the opinion that reality 
gives cause for the making of judgements and evaluations in the way that he makes them. 
Schmidt, on the other hand, consciously draws his templates from the Bible and from 
confessional documents. Overstatedly, it can be said that, for Schmidt, the Bible and 
confessional documents are in the right regardless of the witness of reality. With Göransson 
things are different. Behind his general Church history writings and text-books stands a man 
who is fighting for his faith in a cultural environment which is mute in relation to spiritual 
values. His arguments are developed in the fight and these arguments are grounded in a 
personal faith in the gospel as a liberating force.

Translated by Graham Jarvis

 

Källor & litteratur

Algotsson, Karl-Göran
1975 Från katekestvång till religionsfrihet. Debatten om religionsundervisningen i skolan 
under 1900-talet. Skrifter utgivna av Statsvetenskapliga föreningen i Uppsala nr 70. Uppsala 
1975.

Altendorf, Hans-Dietrich 
1980 Gesamtdarstellungen der Alten Kirche. I Verkündigung und Forschung 1980. Beihefte 
zu "Evangelische Theologie". Heft 1 u 2/1980 Gesamtdarstellungen der Kirchengeschichte 
Herausgegeben von Martin Brecht.

Amundsen, Arne Bugge
1995 Hilding Pleijels forskningsprogram i et norsk perspektiv. I Ingmar Brohed (red) 
”Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum”. 
Lund.

Anderberg, Bengt
1964 Kyrkan och sexualmoralen. I Wachtmeister 1964.



178

Andrén, Carl-Gustaf
1981 Sven Kjöllerström. I STK 3/1981. 

Andrén, Åke
1990 Sven Göransson. I Kungliga Vitterhets-,  Historie och Antikvitets Akademiens årsbok 
1990.

Aronsson, Peter
1995 Mentalitet, norm, verklighet – Hustavlan i lokalsamhället. I Ingmar Brohed (red) 
”Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum”. 
Lund.

Arvidsson, Stellan
1964 Kristendomen och skolan. I Wachtmeister 1964.

Behre, Göran & Odén, Birgitta (utg)
1982 Historievetenskap och historiedidaktik. Lund.

Bexell, Oloph (red)
1996 Kyrkovetenskapliga forskningslinjer. En vetenskapsteoretisk översikt. Studentlitteratur, 
Lund.

Bexell, Oloph (utg)
1997 Yngve Brilioth – historiker, teolog, kyrkoledare. Texter, studier och minnen samlade och 
utgivna av Oloph Bexell. Artos, Skellefteå.

Bienert, Wolfgang
1983 Kirchengeschichte: erster Teil. I Theologie im 20 Jahrhundert. Stand und Aufgaben. 
Unter Mitwirkung von Wolfgang Bienert, Peter C Bloth, Hermann Fischer, Joachim 
Mehlhausen und Werner H Schmidt. Herausgegeben von Georg Strecker. Tübingen.

Björk, Ragnar
1983 Den historiska argumenteringen. Konstruktion, narration och kolligation – 
förklaringsresonemang hos Nils Ahnlund och Erik Lönnroth. Uppsala.

Brecht, Martin

1980a Verkündigung und Forschung. 1980. Heft 1 u 2/1980. Gesamtdarstellungen der 
Kirchen-geschichte. Herausgegeben von Martin Brecht.

1980b Gesamtdarstellungen des Zeitalters der Reformation und des Konfessionalismus. I 
Verkündigung und Forschung 1980. Beihefte zu "Evangelische Theologie". Heft 1 u 2/1980 
Gesamtdarstellungen der Kirchen-geschichte. Herausgegeben von Martin Brecht. 

Bringéus, Nils-Arvid



179

1995 Hilding Pleijels frågelista ”Kyrklig folklivsforskning”. I Ingmar Brohed (red) ”Hilding 
Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum”. Lund.

Brohed, Ingmar
1988 Lenhovda – Berlin – Lund. Tillflöden till professor Hilding Pleijels författarskap. I 
Växjö stiftshistoriska sällskap meddelande nr 11. Växjö.

1989 In memoriam Hilding Pleijel. I KÅ 1989.

1993 In memoriam Carl-Edvard Normann. I KÅ 1993.

2000 Svensk kyrkohistorieforskning Ett hundraårsperspektiv. I KÅ 2000.

Brohed, Ingmar (red)
1995 Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum. 
Lund.

Carlsson, Sten
1968 Representationsfrågan. I Den svenska historien 8. Karl Johanstiden och den borgerliga 
liberalismen 1809-1865. Stockholm

1980 Svensk historia 2. Fjärde upplagan. Lund

Cassegård, Carl
1995 Flykten från det förflutna. Om historievetenskapliga riktningar och bilden av det tredje 
riket i BRD från slutat av 60-talet till återföreningen. Scandia 1995:1.

Christensen, Torben
1977 Professor Sven Göransson som kirkehistoriker. I KÅ 1977.

Christensen, Torben & Göransson, Sven
1969 Kyrkohistoria 2. Från påvens gudsstat till religionsfriheten av Sven Göransson. 
Scandinavian university books, Lund.

Christensen, Torben & Göransson, Sven
1976 Kyrkohistoria 3. Från västerns religion till världsreligion. Scandinavian university 
books, Lund.

Cnattingius, Hans
1950 Recension av Sven Göransson ”Ortodoxi och synkretism i Sverige 1647-1660”. I KÅ 
1950.

Englund, Peter



180

2000 Den oövervinnelige. Om den svenska stormaktstiden och en man i dess mitt. Stockholm

Engström, Clas
1964 Den ekumeniska kristendomsundervisningen. I Wachtmeister 1964.

Eriksson, Gunnar & Frängsmyr, Tore
1987 Idéhistoriens huvudlinjer. Ny upplaga. Stockholm 1986

Fischer, Hermann
1983 Systematische Theologie. In Theologie im 20.Jahrhundert. Stand und Aufgaben, 
herausgegeben von Georg Strecker. Tübingen. 

Forskningsöversikt
1970 Från reformation till enhetssträvanden. Forskningsöversikt från Kyrkohistoriska 
institutionen Uppsala 1956 – 1970. I KÅ 1970.

Gerhardsson, Birger
1992 Tillbakablick: Avskedsföreläsning. I STK 3/1992.

1994 Fridrichsen, Odeberg, Aulén, Nygren. Fyra teologer. Nova press. Lund.

Gill, Robin
1996 Theology and Sociology. A Reader edited and introduced by Robin Gill. New and 
Enlarged Edition. London.

Gustafsson, Göran
1991 Tro, samfund och samhälle. Sociologiska perspektiv. Örebro.

Gyllenkrok, Axel
1959 Systematisk teologi och vetenskaplig metod med särskild hänsyn till etiken. Uppsala 
universitets årsskrift 1959:2. Uppsala.

Gyllenkrok, Axel & Jeffner, Anders 
1976 Theological and Ideological Studies. I Faculty of Theology at Uppsala University. 
Uppsala 1976.

Göransson, Sven
1947 Sverige och bekännelsefrågan vid den westfaliska fredskongressen. I  KÅ 1947.

1948 Sverige och de synkretiska synkretistiska striderna i Tyskland 1649-1654. Med särskild 
hänsyn till Björnklous insats. I KÅ 1948.

1949 Prästerskapet i kamp mot drottning Kristinas naturrättsliga religionsuppfattning. En 
studie till Kristinas besök i Sverige 1660. I KÅ 1949.



181

1950 Ortodoxi och synkretism 1647-1660. Skrifter utgivna av kyrkohistoriska föreningen, II. 
Nf 1. Uppsala.

1951 De svenska studieresorna och den religiösa kontrollen. Från reformationstid till 
frihetstiden. Uppsala universitets årsskrift 1951:8. Uppsala.

1952 Den synkretistiska striden i Sverige 1660-1664. Skrifter utgivna av kyrkohistoriska 
föreningen, II. Nf 5. Uppsala.

1956 Den europeiska konfessionspolitikens upplösning 1654-1660. Religion och 
utrikespolitik under Karl X Gustav. Uppsala universitets årsskrift 1956:3. Uppsala.

1957 Kyrkohistorieskrivningens gränser. I Kristendomslärarnas Förenings årsbok 1957. 
Uppsala.

1958 Comenius i Sverige 1642-1648. I Lychnos 1957/1958.

1959a Folkrepresentation och kyrka 1809-1847. Uppsala universitets årsskrift 1959:3. 
Uppsala.

1959b Yngve Brilioth som kyrkohistoriker. I KÅ 1959.

1959c Inbjudning till teologie doktorspromotionen vid Uppsala Universitet söndagen den 31 
maj 1959. Uppsala.

1959d Universitetsupprustningen och de teologiska fakulteterna. I Svenska Dagbladet 14 maj 
1959.

1960 De teologiska fakulteternas förhållande till universitet och kyrka. I STK 36/1960.

1963 Religionsundervisningen i det nya gymnasiet. Internationell och idéhistorisk belysning. I 
Vår Lösen febr 1963.

1964 Kristendom och historia. I Ny kyrklig tidskrift 1964. Även utgiven som separat särtryck 
av Kristendomslärarnas förening. Uppsala.

1966 Svenska stormaktsväldet och kyrkoenheten i Europa. Lutherdom, kalvinism och 
motreformation. I ”Då ärat Ditt namn…” Om Sverige som stormakt i Europa. Uddevalla.

1967a In memoriam Knut B Westman. I KÅ 1967.

1967b In memoriam Gunnar Westin. I KÅ 1967.

1967c Inbjudning till teologie doktorspromotionen vid Uppsala Universitet onsdagen den 31 
maj 1967.



182

1967d Väckelserörelse, bekännelse och statskyrka. I Kyrka Folk Stat. Till Sven Kjöllerström. 
Gleerups, Lund.

1969 Kyrkohistoria 2. Från påvens gudsstat till religionsfriheten av Sven Göransson. (Torben 
Christensen-Sven Göransson Kyrkohistoria 2) Scandinavian university books. 
Läromedelsförlagen, Stockholm.

1970a Kyrkohistorisk orientering. Scandinavian university books. Lund.

1970b Religionsdebatten som konfliktforskning. I KÅ 1970.

1970c Den kristna demokratin i Västeuropa. I KÅ 1970.

1972a Kyrkan och världskrigen. Skrifter utgivna av Svenska kyrkohistoriska föreningen 20. 
Almqvist & Wiksell, Uppsala.

1972b Kyrkohistorievetenskapens framtid. I KÅ 1972.

1972c Vad sker med kyrkohistorien? Rec av den engelska kyrkohistoriska serien Studies in 
Church History. I KÅ 1972.

1972d Kyrkans framtid I. I Svensk kyrkotidning 19/1972.

1972e Kyrkans framtid II. I Svensk kyrkotidning 20/1972.

1973 Kyrkan och samhällsförändringen. I Svensk kyrkotidning 32-33/1973.

1975 Kyrkohistorisk årsskrift 75 år. I KÅ 1975.

1976a Avsnitt skrivna av Sven Göransson i  Christensen, Torben - Göransson, Sven 
Kyrkohistoria 3. Från västerns religion till världsreligion. Scandinavian university books. 
Lund.

1976b Inledning. I Religion och kyrka i 1930-talets sociala kris. Nordiska 
kyrkohistorikermötet i Uppsala 1974. Ed R Norrman. Uppsala.

1976c Church History. I Faculty of Theology at Uppsala University. Uppsala.

1977  Kyrkan i det förvandlade svenska samhället. I Svensk kyrkotidning 47/1977.
Hallencreutz, Carl F
2002 Yngve Brilioth. Svensk medeltidsforskare och internationell kyrkoledare. Studia 
missionalia Svecana XXXV. Uppsala

Hedenius, Ingemar
1964a Förord. I Wachtmeister 1964.



183

1964b Om teologerna. I Wachtmeister 1964. Utgör en omarbetning av artikelserie i DN 
sommaren 1962.

Hervieu-Léger, Danièle
1990 Religion and Modernity in the French Context: for a New Approach to Secularization. 
In Sociological Analysis Vol. 41, Supplement 1990. 

Hessler, Carl Arvid
1964 Statskyrkodebatten. Skrifter utgivna av statsvetenskapliga föreningen i Uppsala XLIV. 
Stockholm.

Holte, Ragnar
1981 Tolken som röt eller pensionärernas gräl. I Tro och Liv 6/81.

1992 47 år som teologie studerande. I STK 3/1992.

Hylander, Ivar (red)
1971 Biografisk Matrikel över Svenska Kyrkans Prästerskap 1970. På Svenska 
prästförbundets uppdrag redigerad av Ivar Hylander. Lund.

Jarlert, Anders
1987 Emanuel Linderholm som kyrkohistoriker. Bibliotheca Historico-Ecclesiastica 
Lundensis XV. Lund.

Jedin, Hubert
1986 Kirchengeschichte. I Lexikon für Theologie und Kirche. Sechster Band. Freiburg.
 
Jeffner, Anders
1981 Några reaktioner på Wingrens senaste stridsskrift. I Tro och liv 6/81. 

Kumm, Evert
1964 Begravning i stillhet. I Wachtmeister 1964.

Landquist, John
1963 Pedagogikens historia. Sjunde upplagan. Lund

Lenhammar, Harry
1985 Lundins kyrkohistoria. En studie i kyrkohistoriesyn vid sekelskiftet 1900. I KÅ 1985.

1990 In memoriam Sven Göransson. I KÅ 1990.

Lidforss, Bengt
1964 Två kristna sakrament. Ur Kristendomen förr och nu, 1911. I Wachtmeister 1964.



184

Lidman, Sam
1964 Frikyrklig miljö. I Wachtmeister 1964.

Lindblom, Paul
1964 Kristendomen och mentalhygienen. I Wachtmeister 1964.

Lindmark, Daniel
1995 Hustavlan i folkundervisningen. Hilding Pleijel och den religiösa folkläsningens 
historia. I Ingmar Brohed red ”Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 
1993. Ett hundraårsjubileum”. Lund.

Lindroth, Sten
1975 Svensk lärdomshistoria. Stormaktstiden. Stockholm

Lönning, Inge
1979 Synpunkter på Anders Jeffner ”Kriterien christlicher Glaubenslehre”. I Kerygma und 
Dogma 25/1979.

1982 Das nordische Luthertum. I Nordische und deutsche Kirchen im 20 Jahrhundert. Carsten 
Nicolaisen (hrsg) Göttingen 1982. Ingår i sin tur i Arbeiten zur kirchlichen Zeitgeschichte, 
Herausgegeben im Auftrag der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für kirchliche 
Zeitgeschichte von Georg Kretschmar und Klaus Scholder. Reihe B: Darstellungen Band 13.

1984 Teologi – Kirke – Samfunn. Synspunkter på svensk 80-talls-teologi. I STK 2/1984.

Mehlhausen Joachim 

1980 Gesamtdarstellungen der Kirchen- und Theologiegeschichte der Neuzeit. I 
Verkündigung und Forschung 1980. Beihefte zu "Evangelische Theologie". Heft 1 u 2/1980 
Gesamtdarstellungen der Kirchen-geschichte. Herausgegeben von Martin Brecht. 

1983 Kirchengeschichte: Zweiter Teil. In Theologie im 20 Jahrhundert. Stand und Aufgaben, 
herausgegeben von Georg Strecker. Tübingen.

Montgomery, Ingun
1977 Professor Sven Göransson som forskarhandledare. I KÅ 1977.

1979 Kyrkohistoria, sakralhistoria eller profanhistoria? I STK 3/1979.

2002 Sveriges kyrkohistoria 4. Enhetskyrkans tid. Trelleborg

Nunes, Luis Angelo Saboga 
(1996) Danièle Hervieu-Léger: A study case of Sociology of Religion in France. Program för 
doktorexamen i Religionssociologi. Lund, October 1996.  Teologiska institutionen vid Lunds 
universitet.



185

 (1997) Gabriel Le Bras: A study Case of Sociology of Religion i France. Program for 
Doctoral Degree in Sociology of Religion. Lund March 1997. Teologiska institutionen vid 
Lunds universitet.

Nybom, Thorsten
1982 Emacipatorisk historieforskning. I historievetenskap och historiedidaktik. Utgiven av  
Göran Behre & Birgitta Odén.  Lund.

Nyman, Helge
1997 Brilioth och den praktiska teologin. I Oloph Bexell (utg) Yngve Brilioth – historiker, 
teolog, kyrkoledare. Artos. Skellefteå.

Odén, Birgitta
1975 Lauritz Weibull och forskarsamhället. Bibliotheca Historica Lundensis XXXIX. Lund.

1981 Det moderna historiskt-kritiska genombrottet i svensk historisk forskning. I Teori- och 
metodproblem i modern svensk historeforskning. En antologi redigerad av Klas Åmark. 
Helsingborg.

Oftestad, Bernt Torvild
1973 Historie, tro og forståelse. Kirkehistorieforskningen som vitenskapelig og kirkelig 
funksjon. Oslo. 

Olivestam, Carl-Eber
1977 Idé och politik. De politiska partierna – skolan och kristendomen. En studie i svensk 
skolpolitik under 1940-talet. Skrifter utgivna av Svenska Kyrkohistoriska föreningen II Nf nr 
27. Östervåla.

1985 Idé och politik II. De politiska partierna – skolan och ideologin. Mellan två skolrefomer 
1950-1962. Skrifter utgivna av Svenska Kyrkohistoriska föreningen II Nf  43. Umeå.

Persson, Per Erik

1978 Genmäle mot Axel Gyllenkrok ”Systematisk teologi och vetenskaplig metod med 
särskild hänsyn till etiken”, 1959. I STK 1978.

1981 Att måla i svart och vitt. I Tro och liv 6/81.

Pettersson, Thorleif
2001 Många eller få? – Drygt en halv miljon kyrkobesök under ett veckoslut. I Margareta 
Skog (red) Det religiösa Sverige. Gudstjänst- och andaktsliv under ett veckoslut kring 
millennieskiftet.

Rendtorff, Trutz 
1982 Volkskirche in Deutschland.  I Nordische und deutsche Kirchen im 20 Jahrhundert, 
Carsten Nicolaisen (hrsg) Göttingen. Ingår i sin tur i Arbeiten zur kirchlichen Zeitgeschichte. 



186

Herausgegeben im Auftrag der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für kirchliche 
Zeitgeschichte von Georg Kretschmar und Klaus Scholder. Reihe B: Darstellungen Band 13.
Rosén, Jerker
1983 svensk historia 1. Tiden före 1718. Fjärde upplagan. Arlöv

Rystad, Göran
1999 Bonniers världshistoria 11. Furstarnas tid. Slovenien

Schmidt, Kurt Dietrich
1956 Gott und Mensch in Geschichte und Kirchengeschichte. I K D Schmidt, Gesammelte 
Aufsätze. Göttingen 1967.

1957 Zur Grundlegung der Kirchengeschichte. I K D Schmidt, Gesammelte Aufsätze. 
Göttingen 1967.

1967a Grundriss der Kirchengeschichte (5. durchgesehene Auflage). Göttingen.

1967b Gesammelte Aufsätze. Herausgegeben von Manfred Jacobs. Göttingen.

Schmidt, Martin
1959 Kirchengeschichtschreibung. I Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Dritter Band. 
Tübingen.

Schück, Herman
1980 Centralorganet för den svenska historiska forskningen. Historisk Tidskrift från 
sekelskiftet till 1960-talets början. I HT 1980.

Sjöstrand, Wilhelm
1964 Pedagogikens historia 1. Från antiken till första världskriget. Fjärde upplagan. Lund

Skogar, Björn
1993 Viva vox och den akademiska religionen. Ett bidrag till tidiga 1900-talets 
teologihistoria. Symposion Graduale. Stockholm/Stehag.

SOU 1972:36
”Samhälle och trossamfund” (SOU 1972:36). 

Sparr, Martin
1995 Tysk historieforskning 1980-1994 – en kortfattad översikt. I Historisk tidskrift 1/1995.

Staats, Reinhart 
1980 Das Mittelalter in der neueren kirchengeschichtlichen Literatur. I Verkündigung und 
Forschung 1980. Beihefte zu "Evangelische Theologie". Heft 1 u 2/1980 Gesamtdarstellungen 
der Kirchen-geschichte. Herausgegeben von Martin Brecht.

Sträng, Arne



187

1977 Förteckning över Sven Göranssons tryckta skrifter 1937–1977. I KÅ 1977.

Stöve Eckehart
1989 Kirchengeschichtsschreibung. I Theologische Realenzyklopädie. Band XVIII. Berlin, 
New York.

Svanberg, Victor
1964 Varför jag inte är kristen. I Wachtmeister 1964. Tidigare publicerad i Stockholms- 
Tidningen 9 december 1961.

Svärd, Björn
2001 Tron i ett kyrkohistoriskt författarskap. En analys av trosmotivet och trosinterpretationen 
i Sven Göranssons kyrkohistorieskrivning. (Otryckt framställning. Hos författaren)

Söderberg, Hjalmar
1964 Sagorna från Österland. I Wachtmeister 1964. Omtryck av kapitel sex i Hjärtats oro, 
1909.

von Thadden, Rudolf
1982 Kirchenpolitische Programme der deutschen Parteien seit 1918 und die Reaktionen der 
Kirche.  I Nordische und deutsche Kirchen im 20 Jahrhundert, Carsten Nicolaisen (hrsg) 
Göttingen. Ingår i sin tur i Arbeiten zur kirchlichen Zeitgeschichte, herausgegeben im Auftrag 
der Evangelischen Arbeitsgemeinschaft für kirchliche Zeitgeschichte von Georg Kretschmar 
und Klaus Scholder. Reihe B: Darstellungen Band 13.

Tingsten, Herbert
1964a Svensk kristendom.  I Wachtmeister 1964. Även publicerad som ledare i DN 21 juli 
1949.

1964b Kyrkorna och demokratin. I Wachtmeister 1964. Ur På krigsstigen, 1958.

Torstendahl, Rolf, 
1964 Källkritik och vetenskapssyn i svensk historisk forskning 1820-1920. Uppsala.

1978 Introduktion till historieforskningen. Historia som vetenskap. 2 uppl. Falkenberg.

1981 Historiska skolor och paradigm. I Teori- och metodproblem i modern svensk 
historieforskning. En antologi redigerad av Klas Åmark. Helsingborg.

1988 Minimikrav och optimumnormer i svensk historieforskning 1920-1960. I 
Historievetenskap som teori, praktik, ideologi. Utgiven av Rolf Torstendahl & Thorsten 
Nybom. Södertälje. 

Wachtmeister, Claes-Adam



188

1964a Ateistens handbok. En antologi sammanställd av Claes-Adam Wachtmeister. Verdandi 
debatt XV. Vänersborg.

1964b Har vi religionsfrihet? I Wachtmeister 1964.

Waller, Sture

1964 Religionsfrihetsfrågan i Sverige. Historik och kritik. I 1958 år utredning kyrka-stat III. 
Religionsfrihet. 1964:13.

Wedberg, Anders

1964 Mina skäl mot kristendomen. I Wachtmeister 1964.

Westermarck, Edvard

1964 Kristendom och moral. Ingår i Verdandis småskriftserie som nr 148, 1909. I 
Wachtmeister 1964.

Westin, Gunnar

1949 Kyrkohistoriska föreningen 50 år. I KÅ 1949

Widén, Bill

1995 Hilding Pleijel och den kyrkliga folklivsforskningen i Finland. I Ingmar Brohed (red) 
”Hilding Pleijel Symposium. 19 oktober 1893 – 19 oktober 1993. Ett hundraårsjubileum”. 
Lund.

Wingren, Gustaf
1981 Tolken som tiger. Falköping.

Åmark, Klas (red)
1981 Teori- och metodproblem i modern svensk historieforskning. En antologi redigerad av 
Klas Åmark. Helsingborg.

Österlin, Lars
1962 Den kyrkohistoriska forskningen i Sverige. I Dansk teologisk tidskrift 1962. 
Köpenhamn.

1981 Sven Kjöllerström in memoriam. I KÅ 1981.

Øverland, Arnulf
1964 De tre vantroens artikler. I Wachtmeister 1964. Tidigare publicerad i BLM 2/1962.



189

Förkortningar
ACA Actio Catholica
BLM Bonniers litterära magasin
CA Augsburgska trosbekännelsen
DN Dagens Nyheter
EEC (European Economic Community) Europeiska ekonomiska gemenskapen
FC Konkordieformeln
HT Historisk tidskrift
KÅ Kyrkohistorisk årsskrift
LC Konkordieboken
MRP Mouvement républicain populaire
RF Regeringsformen
SOU Statens offentliga utredningar
STK Svensk teologisk kvartalskrift
TRE Theologische Realenzyklopädie

Personregister 
Ahnlund, Nils 61 
Althaus d y, Paul 112 
Anderberg, Bengt 104, 107 f
Andersson, Ingvar  62
Arup, Erik 62
Arvidsson, Stellan 104 f, 107  
Attman, Artur 62
Augustinus 77
Aulén, Gustaf 8, 100
Barth, Karl 81, 112, 130
Baur, Ferdinad Christian 63  
Bienert, Wolfgang 111
Björnklou, Matthias 13f, 25, 32, 37 f, 42 f
Boëthius, Bertil 61
Boethius, Daniel 33
Bolin, Sture 62
Bonde, Krister 27
Bornkamm, Heinrich 130
Boulard, Fernand 114
Brahe, Per 23, 43
Brecht, Martin 112
Brilioth, Yngve 8 f, 61 f, 65, 99 f, 102,                      142, 146
Brodd, Sven Erik 7
Brohed, Ingmar 8
Brunner, Emil 112
Calixtus, Georg 13, 17, 22



190

Calovius, Abraham 13, 17, 22
Calvin, Jean 139, 157
Carlsson, Gottfrid 61
Christensen, Axel E 63
Cnattingius, Hans 51
Comenius, Johan Amos 23 f, 26 f, 29-32, 39, 163    
Cromwell, Oliver 26-32, 39 f, 42    
de Geer, Lorens 30 f
de Geer, Louis 24, 42
Dilthey, Wilhelm 61, 68
Drabik, Mikulás 26 f    
Duraeus, Johannes 27, 30
Durkheim, Emile 113
Ebeling, Gerhard 59, 130
Elert, Werner 112
Elias, Norbert 84
Elten, Erik 104
Fischer, Hermann 111 f, 160
Fredrik Wilhelm 12 f, 22, 29, 31 f, 37 ff,
Geijer, Erik Gustav  61 f, 64, 143, 150
Gerhardsson, Birger 110
Giertz, Bo 108
Gill, Robin 114
Gogarten, Friedrich 112
Greiller, Marie Céleste 6
Gustafsson, Göran 113
Gustav II Adolf  11, 13
Gyllenkrok, Axel 110
Göransson, Anders Gustaf  6
Göransson, Nils Johan 6
Hallencreutz, Carl F 8 f, 142
Hazelius, Gunnar 61
Heckscher, Eli 61
Hedenius, Ingemar 103 ff, 107 ff, 110 ff      

Herlitz, Nils 61
Hervieu-Léger, Danièle 114
Hessler, Carl Arvid 92
Hirsch, Emanuel 112
Hjärne, Erland 61
Hjärne, Harald 9, 48, 61 f, 64-70, 99, 143, 150 
Holmberg, Åke 62
Holmquist, Hjalmar 8 
Holte, Ragnar 110
Isambert F A 114
Jarlert, Anders  7 ff, 142, 149
Jedin, Hubert 130 f



191

Johan III 42
Johan Kasimir 31
Kant, Immanuel 54
Karl IX 19, 42
Karl X Gustav 15, 20-30, 32, 37-43, 47 f, 81 
Kjöllerström, Sven 8
Knös, A E 35
Konstantin 135
Kristina 14 f, 19 f, 25, 29, 38 f, 42
Kumm, Evert 104
Lagercrantz, Olof 103, 105 

Lampadius, Jacob 12, 38
Le Bras, Gabriel 9, 95, 113 ff, 146 f
Leibniz, Gottfried Wilhelm 122
Lidman, Sam 104
Lidman, Sven 104
Lindblom Paul 104, 107 f, 110
Linderholm Emanuel 7 ff, 142
Locke John  121
Lorents, Yngve 61
Lundström, Herman 8, 101
Luther, Martin 136 ff
Lönnroth, Erik, 62
Matthiae, Johannes 20, 22, 29 f, 39
Mehlhausen, Joachim 111 f
Meinecke, Friedrich 61, 68
Melanchthon, Philipp 16, 60
Moeller, Berndt 112
Montgomery, Arthur 61
Montgomery, Ingun 131
Naumann, Erik 61 
Nilsson, Sven A 62  
Normann, Carl Edvard 9
Odén, Birgitta, 62, 65 f, 69 
Odhelius, Erik 23
Oftestad, Bernt Torvild 131
Origenes 138
Oxenstierna, Axel 19, 24, 38, 42 f, 46
Oxenstierna, Johan 12, 37 f
Palme, Olof 61
Paulinus Gothus, Laurentius 16
Pleijel, Hilding 8 f
Rakoczy, (Georg II, furste av Siebenbürgen)  26 f, 31, 39
Rodhe, Edvard 8
Rosén, Jerker 62  
Saboga Nunes, Luis Angelo 114



192

Salvius, Johan Adler 12, 37 f
Schleiermacher, Friedrich 53
Schmidt, Kurt Dietrich 129-141 
Schmidt, Martin 120
Skytte, Johan 16
Staats, Reinhart 112
Stöve, Eckehart  131
Suenonius, Enevald 22 f
Svanberg, Victor 104, 108
Söderberg, Hjalmar 104
Söderberg, Verner 61
Söderblom, Nathan 6, 99
Terserus Johannes Elai 22 f, 43
Thunberg, Sven 68
Tillich, Paul 112
Tingsten, Herbert 103 f, 107 ff   
Torstendahl, Rolf 61-70  
Wachtmeister, Claes-Adam 103, 105, 108
Valentin, Hugo 61
Weber, Max 113
Wedberg, Anders 104-107 
Weibull, Curt  48, 61-70
Weibull, Jörgen 62
Weibull, Lauritz 48, 61-70
Westermarck, Edvard  104, 107
Westin Gunnar T 62 
Westin, Gunnar 6, 8 f
Westman, KG 61
Westman, Knut Bernhard 9, 61
Wieselgren, Peter 34, 55, 57
Wingren, Gustaf 109
Wittrock, Georg  61
Wolff, Christian 122
von Ranke, Leopold 61, 64
Österlin, Lars 8
Øverland, Arnold 104, 106 ff, 110



193


